
 



28 Christian Hagen 

 

Auffällig am Verhalten Konrad Erbers: Was von den Zeugen der klagenden Seiten 
als eine Reihe erregter Beschimpfungen dargestellt wird, geschah zwar unter dem Ein-
druck der Behandlung seines Bruders, aber nicht gänzlich im Affekt. Denn gezielt be-
leidigte Erber zwei Maurer, die ihrerseits gegen den Bruder Jörg oder Konrad selbst 
ehrabschneidend Position bezogen hatten. Um sich und seinem Bruder wieder Zugang 
zur Bruderschaft zu verschaffen, nahm der ältere Erber auch mehrere kostspielige Ge-
richtstage sowie eine eventuell dadurch entstehende Minderung seines Ansehens in 
Kauf. Das Handeln Erbers zeigt, dass sich das Ehrkonzept nicht nur in vergleichsweise 
statischen Normsetzungen niederschlug, sondern der Ehr-Code aktiv in „Wörtern, Ge-
sten, Handlungen und deren Unterlassung“ eingesetzt werden konnte, um das ständige 
Aushandeln von Ehre und Unehre zu eigenen Gunsten zu entscheiden.93 

Ob es einzig um den erneuten Zugang zur Bruderschaft ging, der in sich bereits 
einen nicht zu verachtenden Wert darstellte, oder welche Ursachen bei den beschriebe-
nen Ehrenhändeln im Hintergrund darüber hinaus eine Rolle spielten, muss spekulativ 
bleiben. Ökonomische Gesichtspunkte mögen von Bedeutung gewesen sein, immerhin 
waren erhebliche Vermögensunterschiede innerhalb der Gruppe der Steinmetzen und 
Maurer vorhanden; daran änderte sich auch in der Folgezeit nichts. Allein aus der zeit-
weiligen Suspendierung einzelner Bruderschaftsmitglieder konnte wohl keiner der 
Handwerker nennenswerte ökonomische Vorteile schöpfen. Inwieweit sich das An-
sehen eines Meisters im städtischen Raum infolge der Auseinandersetzungen soweit 
verschlechterte, dass er wirtschaftlich darunter zu leiden hatte, oder ob sich für ein-
zelne Mitglieder die soziale Position innerhalb der Korporation veränderte, ist nicht 
belegbar. Aber weder Erber noch Tobler lassen sich in der Folgezeit als Brudermeister 
nachweisen. Der nächste uns bekannte oberste Funktionsträger innerhalb der Bruder-
schaft in Meran war Wolfgang Pluntauer, ein Meister, der mit den hier beschriebenen 
Streitigkeiten nichts zu tun hatte.94 

 

93 Martin DINGES: Die Ehre als Thema der historischen Anthropologie. Bemerkungen zur Wissen-
schaftsgeschichte und zur Konzeptualisierung, in: SCHREINER/SCHWERHOFF: Ehre (wie Anm. 9), 
S. 29-62, hier S. 53. 

94 HUTER: Funde (wie Anm. 4), S. 112. 

 

Jan Hirschbiegel 
 

Städtische Uhren und höfische Ordnung. 
Einige Überlegungen zu Zeitgebrauch und Zeitverbrauch an den 

Höfen des späten Mittelalters 
 

Das Ausgeliefertsein an die Zeit, aber auch der Umgang mit Zeit, die Orientierung in der 
Zeit und die Nutzbarmachung von Zeit sind Grundkonstanten menschlichen Seins,1 ob 
nun von natürlicher oder künstlicher Zeit die Rede ist, von biologischer oder sozialer 
Zeit.2 Auch die mittelalterlichen Gesellschaften unterlagen den Rhythmen der natürli-
chen Zeit, dem Wechsel von Tag und Nacht, Woche, Monat und Jahr, Frühling, Som-
mer, Herbst und Winter, orientierten sich an künstlich gesetzten Zeittakten, vor allem 
am Ablauf des Kirchenjahres, feierten biologisch bestimmte Termine wie Geburt, Hoch-
zeit und Taufe und sahen sich im Tod der Endlichkeit menschlicher Existenz gegen-
über.3 Die Frage freilich, auf die die Forschung bislang kaum eine Antwort gibt, gilt 
 

 

1 Womit aber auch angedeutet ist, dass es sich bei „Zeit“ um ein je spezifisches kulturelles und his-
torisches Produkt handelt, vgl. Achim LANDWEHR: Zeitrechnung, in: Pin den BOER u. a. (Hrsg.): 
Europäische Erinnerungsorte, Bd. 1: Mythen und Grundbegriffe des europäischen Selbst-
verständnisses, München 2012, S. 227-236, hier S. 227f., freundlicher Hinweis von Harm von 
Seggern. 

2 Einen ersten Zugang bieten Reinhart KOSELLECK: Art. „Zeit“, in: Stefan JORDAN (Hrsg.): 
Lexikon Geschichtswissenschaft. Hundert Grundbegriffe, Stuttgart 2002, S. 331-336; Kurt 
LÜSCHER: Art. „Zeit“, in: Günter ENDRUWEIT/Gisela TROMMSDORFF (Hrsg.): Wörterbuch der 
Soziologie, 3 Bde., Stuttgart 1989, hier Bd. 3, S. 834-836; Pasquale PORRO: Art. „Zeit. III. 
Mittelalter“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12, Darmstadt 2004, Sp. 1209-
1220; Hermann LÜBBE: Art. „Zeit. VIII. Gesellschaft; Kultur; Literatur. – A. Zeiterfahrung, 
Zeitnutzung, Zeitorganisation, subjektive Zeit und Zeitkultur“, in: ebd., Sp. 1249-1254. 

3 Zum mittelalterlichen Zeitverständnis Hans-Henning KORTÜM: Menschen und Mentalitäten. 
Einführung in Vorstellungswelten des Mittelalters, Berlin 1996, S. 326-241, Lit. S. 242f., 
neuerdings Volkard HUTH: Zeit und Zeitberechnung, in: Gert MELVILLE/Martial STAUB (Hrsg.): 
Enzyklopädie des Mittelalters, 2 Bde., Darmstadt 2008, hier Bd. 1, S. 384-388, Lit. Bd. 2, S. 442. 
Knapp Harry KÜHNEL: Zeitbegriff und Zeitmessung, in: DERS./Helmut HUNDSBICHLER (Hrsg.): 
Alltag im Spätmittelalter, Graz u. a. 1984, S. 9-16; Aaron J. GURJEWITSCH: Das Weltbild des 
mittelalterlichen Menschen. Aus dem Russischen übersetzt von Gabriele LOSSACK, 5., unveränd. 
Aufl., München 1997, S. 28-44. Exemplarisch Fabian SCHWARZBAUER: Geschichtszeit. Über 
Zeitvorstellungen in den Universalchroniken Frutolfs von Michelsberg, Honorius’ von Augusto-
dunensis und Ottos von Freising (Orbis mediiaevalis, 6), Berlin, 2005. Allg. und beispielhaft 
Arno BORST: Lebensformen im Mittelalter, 4. Aufl., Frankfurt a. M. u. a. 1987, S. 35-132: „Zeit 
und Lebenslauf“, siehe DERS.: Computus. Zeit und Zahl in der Geschichte Europas, Berlin 1990, 
v. a. S. 24-83. Grundlegend die einleitenden Hauptreferate sowie die Einzelreferate der Sektion 
„Die Ordnung der Zeit und die Zeit als ordnender Faktor“ im Sammelband Peter DILG/Gundolf 
KEIL/Dietz-Rüdiger MOSER (Hrsg.): Rhythmus und Saisonalität. Kongressakten des 5. Sympo-
sions des Mediävistenverbandes, Sigmaringen 1995, hier S. 13-237. – Zu den dem Jahreslauf und 
dem Lebenslauf folgenden Rhythmen der höfischen Gesellschaft siehe etwa Werner PARAVICINI 
(Hrsg.): Höfe und Residenzen im spätmittelalterlichen Reich. Bilder und Begriffe, bearb. von Jan 
HIRSCHBIEGEL und Jörg WETTLAUFER, Teilbd. 1: Begriffe. Teilbd. 2: Bilder (Residenzenfor-
schung, 15/II, 1-2), Ostfildern 2005, hier Teilbd. 1: Begriffe, wo in Kap. C. „Integration und 

 



30 Jan Hirschbiegel 

dem herrschaftlich bestimmten Umgang mit jenen vorgegebenen natürlichen, künstli-
chen oder biologischen Zeitverläufen, -takten und -umständen, gilt konkret dem herr-
schaftlich bestimmten Umgang mit Zeit bei Hof, gilt damit der Frage, ob Zeit zu prakti-
schen und/oder repräsentativen, möglicherweise gar demonstrativen Zwecken eingesetzt 
oder instrumentalisiert wurde, gilt somit letztlich der Frage nach der spezifisch-höfisch-
herrschaftlichen Konvertierung natürlicher, künstlicher oder biologischer Zeit in soziale 
Zeit und deren Bedeutung für die Strukturierung sozialen Handelns, mithin höfischer 
Kommunikation auch in ihren symbolischen Formen. Dies setzt allerdings ein Zeitbe-
wusstsein und Zeitverständnis voraus, das Zeit nicht nur als ein gottgegeben zu ertragen-
des und zu erleidendes, sondern auch als ein durch den Menschen aktiv nutzbares, be-
wirtschaftbares, rationalisierbares und deutbares Medium versteht.4 

Der Umschlag mittelalterlichen Zeitverständnisses auf Grundlage einer vor allem 
heilsgeschichtlich begründeten Erwartungshaltung5 hin zu einem ‚modernen� Zeitbe-
wusstsein6 geht einher mit der Erfindung der mechanischen Uhr im späten Mittelalter7 
und dem dadurch bedingten, aber auch zum Ausdruck kommenden Wandel von sub-
jektiv wahrgenommen bemessener und entsprechend genutzter Zeit8 zu objektiv mess-
barer und benutzbarer Zeit, wodurch sich soziale Zeitbestimmungen von den bislang 
überwiegend qualitativen Formen des Zeiterlebens und damit von den das Leben be-
stimmenden natürlichen oder biologischen Rhythmen lösen konnten, denn den Orien-

 
Kommunikation“ im Abschn. „Feste und Feiern“ unter dem Stw. „Festliche Anlässe und Festfor-
men“, S. 483-495, unterschieden wird in Feste des Jahreslaufes, des Lebenslaufes und der Okka-
sionalität. Ergänzend Werner PARAVICINI (Hrsg.): Höfe und Residenzen im spätmittelalterlichen 
Reich. Hof und Schrift, bearb. von Jan HIRSCHBIEGEL und Jörg WETTLAUFER (Residenzenfor-
schung, 15/III), Ostfildern 2007, hier den Abschn. „Höfische Feste und ihr Schrifttum“, S. 179-
284. Vgl. Michael MAURER: Prolegomena zu einer Theorie des Festes, in: DERS. (Hrsg.): Das 
Fest. Beiträge zu seiner Theorie und Systematik, Köln 2004, S. 19-54, hier S. 26-31 den Abschn. 
„Fest und Zeit“. 

4 Vgl. etwa Wolfgang KAEMPFER: Die Zeit und die Uhren, Frankfurt a. M. u. a. 1991; vgl. DERS.: 
Zeit des Menschen. Das Doppelspiel der Zeit im Spektrum der menschlichen Erfahrung, Frank-
furt a. M. u. a. 1994, S. 83-89. 

5 Im vornehmlich als zyklisch zu charakterisierenden mittelalterlichen Zeitverständnis und Zeitbe-
wusstsein verbinden sich freilich zyklische mit linearen, heilsgeschichtlichen, individuellen und 
gruppenspezifischen, saisonalen, biologischen und ästhetischen Aspekten, in diesem Sinn diffe-
renziert KORTÜM: Menschen (wie Anm. 3), S. 237f. Vgl. Arnold ANGENENDT: Geschichte der 
Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 1997, S. 422-439. Vgl. auch Meta NIEDERKORN-BRUCK: 
Zeit in der Liturgie – Zeit für die Liturgie. Heilsgeschichte und „Zeit“ in der Geschichte, in: 
Wolfgang HAMETER/Meta NIEDERKORN-BRUCK/Martin SCHEUTZ (Hrsg.): Ideologisierte Zeit. 
Kalender und Zeitvorstellungen im Abendland von der Antike bis zur Neuzeit (Querschnitte, 17), 
Innsbruck u. a. 2005, S. 66-94. 

6 Vgl. Bernhard SCHÄFERS: Zeit in soziologischer Perspektive, in: Trude EHLERT (Hrsg.): Zeitkon-
zeptionen, Zeiterfahrung, Zeitmessung. Stationen ihres Wandels vom Mittelalter bis zur Mo-
derne, Paderborn u. a. 1997, S. 141-154, hier S. 152. 

7 LANDWEHR: Zeitrechnung (wie Anm. 1) unterscheidet folgerichtig die „Kalenderzeit“ (S. 228-
230) von der „Uhrenzeit“ (S. 230-232). Siehe auch unten S. 39. 

8 Vgl. Otthein RAMMSTEDT: Alltagsbewusstsein von Zeit, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und 
Sozialpsychologie 27, 1 (1975), S. 47-63; Nadine M. SCHÖNECK: Zeitwahrnehmung im sozialen 
Kontext. Grundlagen, gesellschaftliche Einflüsse, Konsequenzen, Saarbrücken 2006. 



30 Jan Hirschbiegel 

dem herrschaftlich bestimmten Umgang mit jenen vorgegebenen natürlichen, künstli-
chen oder biologischen Zeitverläufen, -takten und -umständen, gilt konkret dem herr-
schaftlich bestimmten Umgang mit Zeit bei Hof, gilt damit der Frage, ob Zeit zu prakti-
schen und/oder repräsentativen, möglicherweise gar demonstrativen Zwecken eingesetzt 
oder instrumentalisiert wurde, gilt somit letztlich der Frage nach der spezifisch-höfisch-
herrschaftlichen Konvertierung natürlicher, künstlicher oder biologischer Zeit in soziale 
Zeit und deren Bedeutung für die Strukturierung sozialen Handelns, mithin höfischer 
Kommunikation auch in ihren symbolischen Formen. Dies setzt allerdings ein Zeitbe-
wusstsein und Zeitverständnis voraus, das Zeit nicht nur als ein gottgegeben zu ertragen-
des und zu erleidendes, sondern auch als ein durch den Menschen aktiv nutzbares, be-
wirtschaftbares, rationalisierbares und deutbares Medium versteht.4 

Der Umschlag mittelalterlichen Zeitverständnisses auf Grundlage einer vor allem 
heilsgeschichtlich begründeten Erwartungshaltung5 hin zu einem ‚modernen� Zeitbe-
wusstsein6 geht einher mit der Erfindung der mechanischen Uhr im späten Mittelalter7 
und dem dadurch bedingten, aber auch zum Ausdruck kommenden Wandel von sub-
jektiv wahrgenommen bemessener und entsprechend genutzter Zeit8 zu objektiv mess-
barer und benutzbarer Zeit, wodurch sich soziale Zeitbestimmungen von den bislang 
überwiegend qualitativen Formen des Zeiterlebens und damit von den das Leben be-
stimmenden natürlichen oder biologischen Rhythmen lösen konnten, denn den Orien-

 
Kommunikation“ im Abschn. „Feste und Feiern“ unter dem Stw. „Festliche Anlässe und Festfor-
men“, S. 483-495, unterschieden wird in Feste des Jahreslaufes, des Lebenslaufes und der Okka-
sionalität. Ergänzend Werner PARAVICINI (Hrsg.): Höfe und Residenzen im spätmittelalterlichen 
Reich. Hof und Schrift, bearb. von Jan HIRSCHBIEGEL und Jörg WETTLAUFER (Residenzenfor-
schung, 15/III), Ostfildern 2007, hier den Abschn. „Höfische Feste und ihr Schrifttum“, S. 179-
284. Vgl. Michael MAURER: Prolegomena zu einer Theorie des Festes, in: DERS. (Hrsg.): Das 
Fest. Beiträge zu seiner Theorie und Systematik, Köln 2004, S. 19-54, hier S. 26-31 den Abschn. 
„Fest und Zeit“. 

4 Vgl. etwa Wolfgang KAEMPFER: Die Zeit und die Uhren, Frankfurt a. M. u. a. 1991; vgl. DERS.: 
Zeit des Menschen. Das Doppelspiel der Zeit im Spektrum der menschlichen Erfahrung, Frank-
furt a. M. u. a. 1994, S. 83-89. 

5 Im vornehmlich als zyklisch zu charakterisierenden mittelalterlichen Zeitverständnis und Zeitbe-
wusstsein verbinden sich freilich zyklische mit linearen, heilsgeschichtlichen, individuellen und 
gruppenspezifischen, saisonalen, biologischen und ästhetischen Aspekten, in diesem Sinn diffe-
renziert KORTÜM: Menschen (wie Anm. 3), S. 237f. Vgl. Arnold ANGENENDT: Geschichte der 
Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 1997, S. 422-439. Vgl. auch Meta NIEDERKORN-BRUCK: 
Zeit in der Liturgie – Zeit für die Liturgie. Heilsgeschichte und „Zeit“ in der Geschichte, in: 
Wolfgang HAMETER/Meta NIEDERKORN-BRUCK/Martin SCHEUTZ (Hrsg.): Ideologisierte Zeit. 
Kalender und Zeitvorstellungen im Abendland von der Antike bis zur Neuzeit (Querschnitte, 17), 
Innsbruck u. a. 2005, S. 66-94. 

6 Vgl. Bernhard SCHÄFERS: Zeit in soziologischer Perspektive, in: Trude EHLERT (Hrsg.): Zeitkon-
zeptionen, Zeiterfahrung, Zeitmessung. Stationen ihres Wandels vom Mittelalter bis zur Mo-
derne, Paderborn u. a. 1997, S. 141-154, hier S. 152. 

7 LANDWEHR: Zeitrechnung (wie Anm. 1) unterscheidet folgerichtig die „Kalenderzeit“ (S. 228-
230) von der „Uhrenzeit“ (S. 230-232). Siehe auch unten S. 39. 

8 Vgl. Otthein RAMMSTEDT: Alltagsbewusstsein von Zeit, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und 
Sozialpsychologie 27, 1 (1975), S. 47-63; Nadine M. SCHÖNECK: Zeitwahrnehmung im sozialen 
Kontext. Grundlagen, gesellschaftliche Einflüsse, Konsequenzen, Saarbrücken 2006. 

 Städtische Uhren und höfische Ordnung 31 

tierungsmaßstab gaben fortan zunehmend mechanisch festgesetzte Zeitbestimmun-
gen.9 Ein sich in diesem Sinn neu formierendes Bewusstsein von Zeit, das nun neben 
der „Geburt der Stunde“10 – die zur „Geburt der Pünktlichkeit“11 im 16. Jahrhundert 
führte – auch die „Geburt der Zukunft“12 erlebte, mag bereits in Formeln aufscheinen, 
 

 

9 Hierzu in Auswahl Jean LECLERQ: Zeiterfahrung und Zeitbegriff im Spätmittelalter, in: Albert 
ZIMMERMANN (Hrsg.): Antiqui und moderni. Traditionsbewusstsein und Fortschrittsbewusstsein 
im späten Mittelalter (Miscellanea mediaevalia, 9), Berlin u. a. 1974, S. 1-20; Rudolf WEN-
DORFF: Zeit und Kultur. Geschichte des Zeitbewusstseins in Europa, Opladen 1980, S. 135-150; 
Ferdinand SEIBT: Die Zeit als Kategorie der Geschichte und als Kondition des historischen Sinns, 
in: Die Zeit. Dauer und Augenblick (Schriften der Carl-Friedrich-von-Siemens-Stiftung, 2), Mün-
chen u. a. 1983, S. 145-188, hier v. a. S. 164-173; Gerald James WHITROW: Die Erfindung der 
Zeit. Aus dem Englischen von Doris GERSTNER, Hamburg 1991, S. 157-178, hier v. a. S. 169-
178 „Die Auswirkungen der mechanischen Uhr auf die Gesellschaft“; Carlo M. CIPOLLA: Die ge-
zählte Zeit. Wie die mechanische Uhr das Leben veränderte. Aus dem Italienischen von Friede-
rike HAUSMANN, Berlin 1997; schließlich v. a. der ‚Klassiker‘ Gerhard DOHRN-van ROSSUM: Die 
Geschichte der Stunde. Uhren und moderne Zeitordnung, München u. a. 1992. Vgl. auch Niklas 
LUHMANN: Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Teilbde., Frankfurt a. M. 1997, hier Teilbd. 2, 
Kapitel XII.: „Temporalisierungen“, S. 997-1016. Bedenkenswert ist die Überlegung, ob Zeit 
eine Unterkategorie des Rhythmus sei oder ob Rhythmen die Zeit bestimmen, siehe Anika BE-
RENSCHOT/Julia WAMBACH/Alix WINTER: Die Rhythmen des Lebens im Mittelaler. 3. deutsch-
französischer Sommerkurs für Nachwuchswissenschaftler, Paris, 26.-28. Juni 2006. Tagungsbe-
richt, in: Bulletin de la Société des Amis de l’Institut Historique Allemand 12 (2007), S. 42-48, 
hier S. 43. 

10 Wie sich die Ausführungen DOHRN-van ROSSUM: Stunde (wie Anm. 9) interpretieren ließen, vgl. 
Gustav BILFINGER: Die mittelalterlichen Horen und die modernen Stunden. Ein Beitrag zur Kul-
turgeschichte, Wiesbaden 1969, S. 141-279. Vgl. Gerhard FOUQUET: Zeit, Arbeit und Muße im 
Wandel spätmittelalterlicher Kommunikationsformen. Die Regulierung von Arbeits- und Ge-
schäftszeiten im städtischen Handwerk und Gewerbe, in: Alfred HAVERKAMP (Hrsg.) unter Mit-
arbeit von Elisabeth MÜLLER-LUCKNER: Information, Kommunikation und Selbstdarstellung in 
mittelalterlichen Gemeinden (Schriften des Historischen Kollegs. Kolloquien, 40), München 
1998, S. 237-275, hier S. 247. 

11 Nach Max ENGAMMARE: L’ordre du Temps. L’invention de la ponctualité au XVIe siècle (Les 
seuils de la modernité, 8; Cahiers d’humanisme et Renaissance, 70), Genf 2004. Vgl. Erhard 
CHVOJKA: Das Symbolische Kapital der Pünktlichkeit. Zur Repräsentation und Selbststilisierung 
städtischer Gesellschaften der Frühneuzeit als Horte hoher Moral und Zivilisation, in: Willibald 
KATZINGER (Hrsg.): Zeitbegriff. Zeitmessung und Zeitverständnis im städtischen Kontext (Beiträge 
zur Geschichte der Städte Mitteleuropas, 17), Linz/Donau 2002, S. 65-79. 

12 Vgl. Reinhart KOSELLECK: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, 4. Aufl., 
Frankfurt a. M. 2000. – Hingegen formulierte bereits Augustinus eine Auffassung von Zeit, die er 
in Beziehung zum Menschen setzte, damit individualisierte, damit nahezu zwangsläufig auch 
über Zukunft nachdachte und somit dem linearen, anthropozentrischen Zeitbewusstsein, das sich 
gegen Ende des Mittelalters begann durchzusetzen, gegenüber dem vornehmlich zyklisch gepräg-
ten mittelalterlichen Zeitverständnis weit vorgriff, vgl. Karl H. METZ: Ursprünge der Zukunft. 
Die Geschichte der Technik in der westlichen Zivilisation, Paderborn u. a. 2006, S. 50f.: „Ver-
gangenheit und Zukunft, wie sollten sie seiend sein, da das Vergangene doch nicht mehr ist, das 
Zukünftige noch nicht ist?“, Augustinus, Confessiones/Bekenntnisse, eingeleitet, übersetzt und 
erläutert von Joseph BERNHART, 4. Aufl., München 1980, S. 629 und 653. Vgl. Kurt FLASCH: 
Was ist Zeit? Augustinus von Hippo, das XI. Buch der Confessiones. Historisch-philosophische 
Studie. Text, Übersetzung, Kommentar, Frankfurt a. M. 1993; Paul BURGER: Die Einheit der Zeit 
und die Vielheit der Zeiten. Zur Aktualität des Zeiträtsels (Epistemata. Würzburger Wissen-

 



32 Jan Hirschbiegel 

in denen sich der Herr auf die Zeitgebundenheit des Einsatzes seiner Höflinge bezieht, 
wie dies unter anderem in der Rechnungsüberlieferung die Geschenkvergabe begrün-
det, hier am Beispiel eines Neujahrsgeschenks, wenn es heißt: donnez en recom-
pensacion des bons et agreables services qu’il lui a faiz ou temps passé – gegeben als 
Vergeltung für die guten und angenehmen Dienste, die er in der Vergangenheit ge-
leistet hatte,13 oder am Beispiel eines Hochzeitsgeschenks, das vergeben wurde pour 
consideracion des bons et agreables services qu’il a faiz ou temps passé, fait chascun 
jour et espere que encores face ou temps avenir – in Anbetracht der guten und 
angenehmen Dienste, die er in den vergangenen Zeiten geleistet hat, jeden Tag, und in 
der Hoffnung, dass er dies auch künftig tun werde.14 Auch die Unterscheidung zwi-
schen öffentlicher und privater Zeit scheint schon jenem neuen Zeitverständnis zu ent-
sprechen, das im bemessenen Gebrauch von Zeit auch auf deren Messbarkeit Bezug 
nimmt. So habe Enea Silvio Piccolomini auf dem Reichstag zu Regensburg 1454 von 
vertrauten Räten Philipps des Guten von Burgund († 1467) erfahren, dass der Herzog 
zwar offiziell die Angewohnheit habe, erst kurz vor Mittag aufzustehen, aber in Wirk-
lichkeit des Morgens seinen privaten Beschäftigungen nachgehe, denn würde er dies 
nicht tun, hätte er keine Zeit, die er sein Eigen nennen könne – sua tempora privata15. 
In der Bemerkung des Piccolomini wird allerdings noch ein anderer Unterschied deut-

 
schaftliche Schriften. Reihe Philosophie, 128), Würzburg 1993, S. 29-40; knapp HUTH: Zeit und 
Zeitberechnung (wie Anm. 6), S. 385. Vgl. auch Meta NIEDERKORN-BRUCK: Alle Zeit der Welt. 
Zeitstruktur und Denken über Zeit im Mittelalter, in: HAMETER/NIEDERKORN-BRUCK/SCHEUTZ: 
Ideologisierte Zeit (wie Anm. 5), S. 16-38. 

13 Hier das Beispiel eines Neujahrsgeschenks des burgundischen Herzogs Johann Ohnefurcht für 
Pierre Gorremont 1419, Archives Départementales de la Côte d’Òr, Dijon, B 1601, fol. 62. 

14 Archives Départementales de la Côte d’Òr, Dijon, B 1601, fol. 62, ebenfalls für Pierre Gorremont 
1419 durch Johann Ohnefurcht. – Der Faktor Zeit ist insbesondere beim Schenken von großer 
Bedeutung. Pierre Bourdieu hat erkannt, dass es „das Gabe und Gegengabe trennende Zeitinter-
vall [ist], das eine Tauschstruktur als irreversibel wahrzunehmen gestattet, die stets bedroht ist, 
als reversibel, d. h. anderen und sich zugleich als obligatorisch und interessenbestimmend zu er-
scheinen“, siehe Pierre BOURDIEU: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen 
Grundlage der kabylischen Gesellschaft, übersetzt von Cordula PIALOUX und Bernd SCHWIBS, 
Frankfurt a. M. 1979, S. 335f., und DERS.: The Work of Time, in: Aafke E. KOMTER (Hrsg.): The 
Gift. An Interdisciplinary Perspective, Amsterdam 1996, S. 136-147, vgl. Gisela CLAUSEN: 
Schenken und Unterstützen in Primärbeziehungen. Materialien zu einer Soziologie des Schen-
kens, Frankfurt a. M. u. a. 1991 (Europäische Hochschulschriften, Reihe 22, 213), S. 61f., aber 
auch LUHMANN: Gesellschaft (wie Anm. 9) hier Teilbd. 2, S. 652f. Das bedeutet: „Wer sofort er-
widert, sich unmittelbar entlastet, negiert die der Interaktionsform des Schenkens eigenen Inten-
tion, sich verpflichten zu lassen oder sich verpflichtet zu fühlen“, Helmuth BERKING: Schenken. 
Zur Anthropologie des Gebens, Frankfurt a. M. u. a. 1996, S. 22, entspr. BOURDIEU, Entwurf 
(wie oben), S. 219-221, hier S. 220. Dass „das Zeitgeschenk oder die Vergeudung von Zeit [...] 
eine der kostbarsten Gaben [bildet]“ ist v. a. mit Blick auf höfische Zusammenhänge von erhebli-
chem Gewicht, vgl. ebd., S. 350, und Jacques DERRIDA: Falschgeld. Zeit geben I. Aus dem Fran-
zösischen von Andreas KNOP und Michael WETZEL, München 1993. 

15 Vgl. Werner PARAVICINI: Zeremoniell und Raum, in: DERS. (Hrsg.): Zeremoniell und Raum (Re-
sidenzenforschung, 6), Sigmaringen 1997, S. 11-36, hier S. 23 mit Anm. 114 nach Helmut 
WEIGEL/Henny GRÜNEISEN (Hrsg.): Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Friedrich III., 
5. Abt., erste Hälfte (Deutsche Reichstagsakten, 19, 1), Göttingen 1969, S. 237 Anm. 3. 



32 Jan Hirschbiegel 

in denen sich der Herr auf die Zeitgebundenheit des Einsatzes seiner Höflinge bezieht, 
wie dies unter anderem in der Rechnungsüberlieferung die Geschenkvergabe begrün-
det, hier am Beispiel eines Neujahrsgeschenks, wenn es heißt: donnez en recom-
pensacion des bons et agreables services qu’il lui a faiz ou temps passé – gegeben als 
Vergeltung für die guten und angenehmen Dienste, die er in der Vergangenheit ge-
leistet hatte,13 oder am Beispiel eines Hochzeitsgeschenks, das vergeben wurde pour 
consideracion des bons et agreables services qu’il a faiz ou temps passé, fait chascun 
jour et espere que encores face ou temps avenir – in Anbetracht der guten und 
angenehmen Dienste, die er in den vergangenen Zeiten geleistet hat, jeden Tag, und in 
der Hoffnung, dass er dies auch künftig tun werde.14 Auch die Unterscheidung zwi-
schen öffentlicher und privater Zeit scheint schon jenem neuen Zeitverständnis zu ent-
sprechen, das im bemessenen Gebrauch von Zeit auch auf deren Messbarkeit Bezug 
nimmt. So habe Enea Silvio Piccolomini auf dem Reichstag zu Regensburg 1454 von 
vertrauten Räten Philipps des Guten von Burgund († 1467) erfahren, dass der Herzog 
zwar offiziell die Angewohnheit habe, erst kurz vor Mittag aufzustehen, aber in Wirk-
lichkeit des Morgens seinen privaten Beschäftigungen nachgehe, denn würde er dies 
nicht tun, hätte er keine Zeit, die er sein Eigen nennen könne – sua tempora privata15. 
In der Bemerkung des Piccolomini wird allerdings noch ein anderer Unterschied deut-

 
schaftliche Schriften. Reihe Philosophie, 128), Würzburg 1993, S. 29-40; knapp HUTH: Zeit und 
Zeitberechnung (wie Anm. 6), S. 385. Vgl. auch Meta NIEDERKORN-BRUCK: Alle Zeit der Welt. 
Zeitstruktur und Denken über Zeit im Mittelalter, in: HAMETER/NIEDERKORN-BRUCK/SCHEUTZ: 
Ideologisierte Zeit (wie Anm. 5), S. 16-38. 

13 Hier das Beispiel eines Neujahrsgeschenks des burgundischen Herzogs Johann Ohnefurcht für 
Pierre Gorremont 1419, Archives Départementales de la Côte d’Òr, Dijon, B 1601, fol. 62. 

14 Archives Départementales de la Côte d’Òr, Dijon, B 1601, fol. 62, ebenfalls für Pierre Gorremont 
1419 durch Johann Ohnefurcht. – Der Faktor Zeit ist insbesondere beim Schenken von großer 
Bedeutung. Pierre Bourdieu hat erkannt, dass es „das Gabe und Gegengabe trennende Zeitinter-
vall [ist], das eine Tauschstruktur als irreversibel wahrzunehmen gestattet, die stets bedroht ist, 
als reversibel, d. h. anderen und sich zugleich als obligatorisch und interessenbestimmend zu er-
scheinen“, siehe Pierre BOURDIEU: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen 
Grundlage der kabylischen Gesellschaft, übersetzt von Cordula PIALOUX und Bernd SCHWIBS, 
Frankfurt a. M. 1979, S. 335f., und DERS.: The Work of Time, in: Aafke E. KOMTER (Hrsg.): The 
Gift. An Interdisciplinary Perspective, Amsterdam 1996, S. 136-147, vgl. Gisela CLAUSEN: 
Schenken und Unterstützen in Primärbeziehungen. Materialien zu einer Soziologie des Schen-
kens, Frankfurt a. M. u. a. 1991 (Europäische Hochschulschriften, Reihe 22, 213), S. 61f., aber 
auch LUHMANN: Gesellschaft (wie Anm. 9) hier Teilbd. 2, S. 652f. Das bedeutet: „Wer sofort er-
widert, sich unmittelbar entlastet, negiert die der Interaktionsform des Schenkens eigenen Inten-
tion, sich verpflichten zu lassen oder sich verpflichtet zu fühlen“, Helmuth BERKING: Schenken. 
Zur Anthropologie des Gebens, Frankfurt a. M. u. a. 1996, S. 22, entspr. BOURDIEU, Entwurf 
(wie oben), S. 219-221, hier S. 220. Dass „das Zeitgeschenk oder die Vergeudung von Zeit [...] 
eine der kostbarsten Gaben [bildet]“ ist v. a. mit Blick auf höfische Zusammenhänge von erhebli-
chem Gewicht, vgl. ebd., S. 350, und Jacques DERRIDA: Falschgeld. Zeit geben I. Aus dem Fran-
zösischen von Andreas KNOP und Michael WETZEL, München 1993. 

15 Vgl. Werner PARAVICINI: Zeremoniell und Raum, in: DERS. (Hrsg.): Zeremoniell und Raum (Re-
sidenzenforschung, 6), Sigmaringen 1997, S. 11-36, hier S. 23 mit Anm. 114 nach Helmut 
WEIGEL/Henny GRÜNEISEN (Hrsg.): Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Friedrich III., 
5. Abt., erste Hälfte (Deutsche Reichstagsakten, 19, 1), Göttingen 1969, S. 237 Anm. 3. 

 Städtische Uhren und höfische Ordnung 33 

lich, nämlich der Unterschied zwischen selbst- und fremdbestimmtem Zeitgebrauch. 
Denn auch der Herr unterlag einer zeitlichen Fremdbestimmung.16 So nimmt sich eine 
klevische Regimentsordnung von 1486 kritisch des Verhaltens des burgundisch ge-
prägten Herzogs Johanns II. an, der jeglicher kurzweil, freudenspel und wollust 
zugetan gewesen sei, und geht ihn in einem 24 Punkte umfassenden Programm von elf 
namentlich zeichnenden vrienden van raide teilweise harsch an, unter anderem solle 
der Herzog doch des morgens so tijtlich op stae, dat sijne genaden tot acht uren to 
raide gaen ind eyn ure bij sijne genaiden vrienden sijn moege, um neun Uhr die Messe 
hören und sich um zehn zu Tisch begeben.17 Und ein Drittes scheint auf, nämlich die 
Frage der Zeitökonomie und die damit verbundene Frage des vernünftigen Umgangs 
mit Zeit. Leon Battista Alberti (1404-1472) hat als „erster Autor des europäischen 
Uhrenzeitalters“18 in seiner Schrift ‚Della famiglia‘ nunmehr tempo neben corpo und 
animo gestellt. Freilich hatte Alberti die Ökonomie des Hauswesens im Blick, nicht 
den höfischen Haus- und Hofhalt, wenn er non perdere tempo anmahnte.19 Allerdings 
wissen wir, dass am einzelnen Hof in der – wenn man so will – privaten Sphäre meist 
tatsächlich hausväterliche Sparsamkeit herrschte: Der Speyerer Bischof Matthias 
Rammung (1465 bis 1467) aß am Abend gern die Fleischreste vom Frühmahl, aller-
dings nur dann, wenn keine fremden Gäste anwesend waren.20 Das sich ändernde Zeit-
bewusstsein, das sich zum einen mit der Einführung und Verbreitung der mecha-
nischen Uhr zeigt, zum anderen dadurch aber auch entscheidend beeinflusst wurde, 
zeichnete sich bereits am Ende des 12. Jahrhunderts ab. Im sogenannten Brief des 
Priesterkönigs Johannes wird Hof ganz im Gegensatz zur Darstellung beispielsweise 
eines Walter Map21 oder eines Walther von der Vogelweide22 sehr detailliert als wohl-
geordneter Kosmos beschrieben.23 Und ein Element dieser höfischen Ordnung sei 
 

 

16 Vgl. bspw. Julius RICHTER: Das Erziehungswesen am Hofe der Wettiner Albertinischer (Haupt) 
Linie (Monumenta Germaniae paedagogica, 52), Berlin 1913, S. 339 zum Tagesablauf des Prin-
zen, der sich zwischen sechs und sieben Uhr morgens zu erheben hatte, dann sein jus de 
cochleaire nahm, um schließlich eine Stunde seinem Studium zu folgen. 

17 Nach Klaus FLINK: Die klevischen Hofordnungen, in: Holger KRUSE/Werner PARAVICINI 
(Hrsg.): Höfe und Hofordnungen 1200-1600 (Residenzenforschung, 10), Sigmaringen 1999, 
S. 401-420, hier S. 415f. 

18 Harald WEINRICH: Knappe Zeit. Kunst und Ökonomie des befristeten Lebens, München 2004, 
S. 27-31, hier S. 29. 

19 Vgl. WEINRICH: Zeit (wie Anm. 18), S. 29. 
20 Hierzu Gerhard FOUQUET: „Wie die kuchenspise sin solle“ – Essen und Trinken am Hof des 

Speyerer Bischofs Matthias von Rammung, in: Pfälzer Heimat 39 (1988), S. 12-27, hier S. 26. 
21 Walter Map, De nugis curialium. Courtiers’ trifels, ediert und übersetzt von Montague Rhodes 

JAMES, überarb. von Christopher Nugent Lawrence BROOKE und Roger Aubrey Baskerville 
MYNORS (Oxford Medieval Texts), Oxford 1983. 

22 Siehe Reinhardt BUTZ: Herrschaft und Macht – Grundkomponenten eines Hofmodells? Überle-
gungen zur Funktion und zur Wirkungsweise früher Fürstenhöfe am Beispiel der Landgrafen von 
Thüringen aus dem ludowingischen Haus, in: Ernst HELLGARDT/Stephan MÜLLER/Peter STROH-
SCHNEIDER (Hrsg.): Literatur und Macht im mittelalterlichen Thüringen, Köln u. a. 2002, S. 45-
84, hier S. 45f. 

23 Hierzu Gert MELVILLE: Agonale Spiele in kontingenten Welten. Vorbemerkungen zu einer Theo-
rie des mittelalterlichen Hofes als symbolischer Ordnung, in: Reinhardt BUTZ/Jan HIRSCH-
BIEGEL/Dietmar WILLOWEIT (Hrsg.): Hof und Theorie. Annäherungen an ein historisches Phäno-

 



34 Jan Hirschbiegel 

„eine riesige, zentral gelegene Uhr […] [gewesen], deren Stundenschläge den höfi-
schen Zeitablauf metrisierten […]“24 – Instrument der Messung und Kontrolle und zu-
gleich Element der höfischen Repräsentation. 

Begrifflich ist soziale Zeit auf Emile Durkheim zurückzuführen.25 Nach Durkheim 
ist soziale Zeit das zeitliche Arrangement der sozialen Aktivitäten einer Gesellschaft.26 
Auch Norbert Elias hat über soziale Zeit nachgedacht.27 „Zeit“ ist für Elias grundsätz-
lich Ausdruck einer menschlichen Syntheseleistung und symbolisiert Beziehungen.28 
Es geht folglich um die Zeit der Interaktion und Kommunikation, über die eine Gesell-
schaft zusammengeschlossen wird.29 Für die höfische Gesellschaft des späten Mittel-
alters als eine jener vormodern-vorstaatlichen Anwesenheitsordnungen30 gilt zudem, 
dass diese Zeit größtenteils in sogenannten face-to-face-Beziehungen31 verlief, soziale 

 
men. Dresdener Gespräche I zur Theorie des Hofes (Norm und Struktur, 22), Köln u. a. 2004, 
S. 179-202, hier S. 179. 

24 MELVILLE: Spiele (wie Anm. 23), S. 179. Es wäre freilich noch zu überprüfen, seit wann die 
Passage über die Uhr in den überlieferten Texten erscheint. 

25 Siehe Emile DURKHEIM: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, übersetzt von Ludwig 
SCHMIDTS, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1984, S. 28ff., 587ff., vgl. DUX, Günter: Die Zeit in der Ge-
schichte. Ihre Entwicklungslogik vom Mythos zur Weltzeit. Mit kulturvergleichenden Untersu-
chungen in Brasilien, Indien und Deutschland, Frankfurt a. M. 1989, S. 72. 

26 DURKHEIM: Formen (wie Anm. 25), S. 29, vgl. DUX: Zeit (wie Anm. 25), S. 74. 
27 Norbert ELIAS: Über die Zeit, hrsg. von Michael SCHRÖTER. Aus dem Englischen von Holger 

FLIESSBACH und Michael SCHRÖTER (Norbert Elias. Gesammelte Schriften, 9), Frankfurt a. M. 
2004. 

28 Vgl. ELIAS: Zeit (wie Anm. 27), S. 48f. und öfter (Symbolcharakter von Zeit), S. 52f. und öfter 
(Synthese). 

29 Vgl. DUX: Zeit (wie Anm. 25), S. 78. Zur sozialen Zeit u. a. Gerhard SCHMIED: Soziale Zeit. Um-
fang, „Geschwindigkeit“ und Evolution (Sozialwissenschaftliche Schriften, 11), Berlin 1985. Zur 
systemtheoretischen Perspektive Armin NASSEHI: Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu 
einer soziologischen Theorie der Zeit, Opladen 1993, der bezeichnenderweise in seinem Kap. 
über „Zeit und Zeitbewusstsein“ das Mittelalter überspringt, indem er unmittelbar auf Augustinus 
die Ausführungen über Kant folgen lässt, ebenso Lutz GÖTZE: Zeitkulturen. Gedanken über die 
Zeit in den Kulturen, Frankfurt a. M. 2004, Kap. 3: „Die Philosophen der Neuzeit“unmittelbar an 
Kap. 2: „Das Zeitbewusstsein der Antike“ anschließt. 

30 Vgl. Rudolf SCHLÖGL: Kommunikation und Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des 
Sozialen und ihre Transformation in der Frühen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft. Zeit-
schrift für historische Sozialwissenschaft 34, 2 (2008), S. 155-224.; siehe bereits DERS.: Verge-
sellschaftung unter Anwesenden. Zur kommunikativen Form des Politischen in der vormodernen 
Stadt, in: DERS. (Hrsg.): Interaktion und Herrschaft. Die Politik der frühneuzeitlichen Stadt (His-
torische Kulturwissenschaft, 5), Konstanz 2004, S. 9-60. Barbara STOLLBERG-RILINGER: Des 
Kaisers alte Kleider. Verfassungsgeschichte und Symbolsprache des Alten Reiches, München 
2008, S. 11, 323 mit Anm. 11, spricht entsprechend von „Präsenzkultur“. 

31 Zum Funktionieren dieser Interaktionsform aus soziologischer Sicht Horst REIGER: Face-to-face 
Interaktion. Ein Beitrag zur Soziologie Erving Goffmans, 2., durchgesehene Aufl. (Europäische 
Hochschulschriften, Reihe 22: Soziologie, 230), Frankfurt a. M. u. a. 1997. Siehe auch Niklas 
LUHMANN: Interaktion in Oberschichten. Zur Transformation ihrer Semantik im 17. und 
18. Jahrhundert, in: DERS.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie 
der modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1980, S. 72-161, hier u. a. S. 77: Interaktion 
unter Anwesenden ist das Erfordernis aller Gesellschaften ohne Massenmedien. 



34 Jan Hirschbiegel 

„eine riesige, zentral gelegene Uhr […] [gewesen], deren Stundenschläge den höfi-
schen Zeitablauf metrisierten […]“24 – Instrument der Messung und Kontrolle und zu-
gleich Element der höfischen Repräsentation. 

Begrifflich ist soziale Zeit auf Emile Durkheim zurückzuführen.25 Nach Durkheim 
ist soziale Zeit das zeitliche Arrangement der sozialen Aktivitäten einer Gesellschaft.26 
Auch Norbert Elias hat über soziale Zeit nachgedacht.27 „Zeit“ ist für Elias grundsätz-
lich Ausdruck einer menschlichen Syntheseleistung und symbolisiert Beziehungen.28 
Es geht folglich um die Zeit der Interaktion und Kommunikation, über die eine Gesell-
schaft zusammengeschlossen wird.29 Für die höfische Gesellschaft des späten Mittel-
alters als eine jener vormodern-vorstaatlichen Anwesenheitsordnungen30 gilt zudem, 
dass diese Zeit größtenteils in sogenannten face-to-face-Beziehungen31 verlief, soziale 

 
men. Dresdener Gespräche I zur Theorie des Hofes (Norm und Struktur, 22), Köln u. a. 2004, 
S. 179-202, hier S. 179. 

24 MELVILLE: Spiele (wie Anm. 23), S. 179. Es wäre freilich noch zu überprüfen, seit wann die 
Passage über die Uhr in den überlieferten Texten erscheint. 

25 Siehe Emile DURKHEIM: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, übersetzt von Ludwig 
SCHMIDTS, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1984, S. 28ff., 587ff., vgl. DUX, Günter: Die Zeit in der Ge-
schichte. Ihre Entwicklungslogik vom Mythos zur Weltzeit. Mit kulturvergleichenden Untersu-
chungen in Brasilien, Indien und Deutschland, Frankfurt a. M. 1989, S. 72. 

26 DURKHEIM: Formen (wie Anm. 25), S. 29, vgl. DUX: Zeit (wie Anm. 25), S. 74. 
27 Norbert ELIAS: Über die Zeit, hrsg. von Michael SCHRÖTER. Aus dem Englischen von Holger 

FLIESSBACH und Michael SCHRÖTER (Norbert Elias. Gesammelte Schriften, 9), Frankfurt a. M. 
2004. 

28 Vgl. ELIAS: Zeit (wie Anm. 27), S. 48f. und öfter (Symbolcharakter von Zeit), S. 52f. und öfter 
(Synthese). 

29 Vgl. DUX: Zeit (wie Anm. 25), S. 78. Zur sozialen Zeit u. a. Gerhard SCHMIED: Soziale Zeit. Um-
fang, „Geschwindigkeit“ und Evolution (Sozialwissenschaftliche Schriften, 11), Berlin 1985. Zur 
systemtheoretischen Perspektive Armin NASSEHI: Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu 
einer soziologischen Theorie der Zeit, Opladen 1993, der bezeichnenderweise in seinem Kap. 
über „Zeit und Zeitbewusstsein“ das Mittelalter überspringt, indem er unmittelbar auf Augustinus 
die Ausführungen über Kant folgen lässt, ebenso Lutz GÖTZE: Zeitkulturen. Gedanken über die 
Zeit in den Kulturen, Frankfurt a. M. 2004, Kap. 3: „Die Philosophen der Neuzeit“unmittelbar an 
Kap. 2: „Das Zeitbewusstsein der Antike“ anschließt. 

30 Vgl. Rudolf SCHLÖGL: Kommunikation und Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des 
Sozialen und ihre Transformation in der Frühen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft. Zeit-
schrift für historische Sozialwissenschaft 34, 2 (2008), S. 155-224.; siehe bereits DERS.: Verge-
sellschaftung unter Anwesenden. Zur kommunikativen Form des Politischen in der vormodernen 
Stadt, in: DERS. (Hrsg.): Interaktion und Herrschaft. Die Politik der frühneuzeitlichen Stadt (His-
torische Kulturwissenschaft, 5), Konstanz 2004, S. 9-60. Barbara STOLLBERG-RILINGER: Des 
Kaisers alte Kleider. Verfassungsgeschichte und Symbolsprache des Alten Reiches, München 
2008, S. 11, 323 mit Anm. 11, spricht entsprechend von „Präsenzkultur“. 

31 Zum Funktionieren dieser Interaktionsform aus soziologischer Sicht Horst REIGER: Face-to-face 
Interaktion. Ein Beitrag zur Soziologie Erving Goffmans, 2., durchgesehene Aufl. (Europäische 
Hochschulschriften, Reihe 22: Soziologie, 230), Frankfurt a. M. u. a. 1997. Siehe auch Niklas 
LUHMANN: Interaktion in Oberschichten. Zur Transformation ihrer Semantik im 17. und 
18. Jahrhundert, in: DERS.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie 
der modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1980, S. 72-161, hier u. a. S. 77: Interaktion 
unter Anwesenden ist das Erfordernis aller Gesellschaften ohne Massenmedien. 

 Städtische Uhren und höfische Ordnung 35 

Zeit also überwiegend an Handlungszeit gebunden war, die auch aus Nichtstun beste-
hen konnte, einem Nichtstun aber, das nicht nur aus soziologischer Sicht keineswegs 
und zwangsläufig Zeitverschwendung war, sondern als demonstrativer Müßiggang 
nicht nur im Sinne Thorstein Veblens lediglich die nicht-produktive Verwendung von 
Zeit bezeichnet.32 

Insbesondere in der höfischen Öffentlichkeit scheint herrschaftlich bestimmter, 
demonstrativer Umgang mit Zeit seit jeher deutlich zum Ausdruck zu kommen.33 Die 
Verfügbarkeit über Zeit, die sich in zeremoniellen und räumlichen Zusammenhängen 
widerspiegelt und sich in Raumfolgen, Rangfolgen und Abfolgen niederschlägt, in 
Sitz- und Bewegungsordnungen wie beispielsweise dem Tanz, in Ausschlüssen und 
Einschlüssen, in Nähe und Distanz – im solcherart bemessenen Umgang mit Zeit –, 
zeigt sich unter anderem am Beispiel der Audienzen, die der burgundische Herzog 
Karl der Kühne an seinem Hof 1468 eingeführt hat.34 

Gemäß der Hofordnung von 146935 waren alle am Hof präsenten Adligen zur An-
wesenheit verpflichtet, Zuwiderhandlungen sollten zum Entzug von zwei Tagesgagen 

 
32 Siehe Thorstein VEBLEN: Theorie der feinen Leute. Eine ökonomische Untersuchung der Institu-

tionen. Aus dem Amerikanischen von Suzanne HEINTZ und Peter von HASELBERG, Frankfurt 
a. M. 1997, S. 51-78, hier S. 58. In diesem Sinn bezeichnet Werner Paravicini Hof richtig als die 
Institutionalisierung von Zeitverschwendung, Werner PARAVICINI: Alltag bei Hofe, in: DERS. 
(Hrsg.): Alltag bei Hofe (Residenzenforschung, 5), Sigmaringen 1995, S. 9-30, hier S. 27. In 
diesen Zusammenhang gehören auch Langeweile und Kurzweil. Rolf Sprandel weist darauf hin, 
dass der Begriff der „Kurzweil“ schon in der Literatur des Hochmittelalters erscheine, ein Chro-
nist des 14. Jahrhunderts schreibe sein Werk gar pro temporis sublevamine, Rolf SPRANDEL: Art. 
„Zeit. II. Sozialgeschichte“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 9, München/Zürich 1998, Sp. 512-
514, hier Sp. 513f. Langeweile hingegen galt als accedia als eines der mittelalterlichen Haupt-
laster, hierzu bspw. Siegfried WENZEL: The sin of sloth. Acedia in medieval thought and lite-
rature, Chapel Hill 1967. Vgl. Bourdieus Diktum, dass „Unterschiede innerhalb der Lebensstile 
und mehr noch der ‚Lebensstilisierung‘ […] auf Unterschieden in der objektiven und subjektiven 
Distanz gegenüber materiellen und zeitlichen Zwängen“ beruhen, Pierre BOURDIEU: Die feinen 
Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt a. M. 1987, S. 591. Diesen 
Umstand illustriert Richard ALEWYN: Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen Feste, 2., 
erw. Aufl., München 1985, S. 31: „Um acht oder neun ist Theater, um Mitternacht ein Souper 
[…] und danach ist Tanz bis zum Morgengrauen. Und wenn in der Dämmerung die Karossen 
vom Hofe heimkehren, begegnen sie in den Gassen den Bürgern, die sich an die Arbeit begeben.“ 
Vgl. kontrastierend Peter DINZELBACHER: Die Zeit in der urbanen Mentalität des Mittelalters, in: 
KATZINGER: Zeitbegriff (wie Anm. 11), S. 21-38. 

33 Die stets eine selektive ist, siehe PARAVICINI: Zeremoniell (wie Anm. 15), S. 15. Zur Problemati-
sierung des Öffentlichkeitsbegriffs Arié MALZ: Der Begriff „Öffentlichkeit“ als historisches Ana-
lyseinstrument. Eine Annäherung aus kommunikations- und systemtheoretischer Sicht, in: Romy 
GÜNTHART/Michael JUCKER (Hrsg.): Kommunikation im Spätmittelalter. Spielarten – Wahrneh-
mungen – Deutungen, Zürich 2005, S. 13-26. 

34 Hierzu Werner PARAVICINI: The Court of the Dukes of Burgundy. A Model for Europe? In: Ro-
nald G. ASCH/Adolf M. BIRKE (Hrsg.): Princes, Patronage, and the Nobility. The Court at the Be-
ginning of the Modern Age, Oxford 1991, S. 69-102, hier S. 80. 

35 Zur Überlieferung der Hofordnung Werner PARAVICINI: Ordre et règle. Charles le Téméraire en 
ses ordonnances de l’hôtel, in: Académie des Inscriptions & Belles Lettres. Comptes rendus des 
séances de l’année 1999, Paris 1999, S. 311-359, hier S. 315-317. 

 




