
Leseprobe

Kleeberg, Bernhard

Schlechte Angewohnheiten 

Eine Anthologie 1750–1900 

Herausgegeben von Bernhard Kleeberg

© Suhrkamp Verlag

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2002

978-3-518-29602-8 

Suhrkamp Verlag



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2002



Sie sind arbeitsscheu und abergläubisch, bilden sich nicht und zeugen zu 
viele Kinder, sie spielen, trinken und rauchen: solche und ähnliche Qua-
lifizierungen vermeintlich typischen Verhaltens der »anderen« – seien es 
Angehörige fremder Ethnien, Nationen oder der Unterschicht – verbinden 
sich häufig mit dem Hinweis, hier seien schlechte Angewohnheiten zur 
zweiten Natur geraten. In Kontexten der Fremd-, aber auch der Selbst-
disziplinierung dienen »schlechte Angewohnheiten« der Markierung von 
Grenzen: der Willenskraft, der sittlichen Reife, der Klasse oder gar der Zi-
vilisation, legitimiert unter anderem über wissenschaftliche, religiöse oder 
politische Wahrheitsinstanzen. Die kommentierte Anthologie entfaltet die 
Wissensgeschichte dieser äußerst einflußreichen Diskursfigur anhand pa-
radigmatischer Texte des 18. bis frühen 20. Jahrhunderts.

Bernhard Kleeberg ist Juniorprofessor für Wissenschaftsgeschichte der Gei-
stes- und Sozialwissenschaften am Exzellenzcluster »Kulturelle Grundlagen 
von Integration« der Universität Konstanz. 



Schlechte Angewohnheiten
Eine Anthologie 1750-1900

Herausgegeben von  
Bernhard Kleeberg

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2002
Erste Auflage 2012

© Suhrkamp Verlag Berlin 2012
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile. 

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen  
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29602-8



Inhalt

Bernhard Kleeberg
Schlechte Angewohnheiten. Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . .               	   9

Laster und Charakter
Montesquieu
Der Geist der Gesetze (1748)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	  67
David Hume
Versuch über die Nationalcharaktere (1748)   . . . . . . . . . . .            	  71

Jacques Bos
Nationalcharakter zwischen Klima und Gewohnheit.  
Kommentar zu Montesquieu und David Hume   . . . . . .      	  90

Carl Friedrich Pockels
Ueber die böse Laune. Ein psychologischer Versuch (1788)   . 	   99

Christiane Frey
Schlechte Laune. Zur moralischen Menschenkunde  
um 1800. Kommentar zu Carl Friedrich Pockels   . . . . . .      	   117

Philipp Peter Guden
Polizey der Industrie (1768)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	   130
Adolph Freiherr von Knigge
Predigt gegen Müssiggang (1783)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	   142

Albert Schirrmeister
Muße und Müßiggang als individuelle Charakterfehler 
und sozialer Habitus. Kommentar zu  
Philipp Peter Guden und Adolph von Knigge   . . . . . . . .        	   149

Entwicklung und Psyche

Christian Gotthilf Salzmann
Ueber die heimlichen Sünden der Jugend (1785)   . . . . . . . . .        	   165

Franz X. Eder
Wie die einsame Lust zur Krankheit wurde.  
Kommentar zu Christian Gotthilf Salzmann   . . . . . . . . .         	   181



Joseph Priestley
Die Bedeutung früher religiöser Unterweisung (1778/1780)   	  193
Joseph Priestley
Die Gefahr schlechter Angewohnheiten. Eine Predigt (1787) 	   199
Ingrid Kleeberg

Mentale Spuren der Gewohnheit. Kommentar 
zu Joseph Priestley   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	   213

Umwelt und Konzentration

James Phillips Kay
Vom moralischen und physischen Zustand der 
arbeitenden Klassen (1832)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   227

Bernhard Kleeberg
Animalische Gewohnheit und soziale Frage. 
Kommentar zu James Phillips Kay   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   243

Jonathan Harrington Green 
Die üblen Folgen des Spielens (1845)   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   256

Valeska Huber
Glücksspieldiskurse im 19. Jahrhundert. Kommentar 
zu Jonathan Harrington Green   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	   265

Alfred Austin
Vom Laster des Lesens (1874)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	   274

Dorothee Birke
Lesen als geistiger Alkoholismus. Kommentar 
zu Alfred Austin   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	   284

Disziplin und Erziehung

Hermann Oppenheim
Nervenleiden und Erziehung (1899)   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   293

Gwendolyn Whittaker
Gewohnheit und Pathologie im pädagogischen Diskurs  
um 1900. Kommentar zu Hermann Oppenheim   . . . . . .      	   311

Josef Clemens Kreibig
Die Aufmerksamkeit als Willenserscheinung (1897)   . . . . . .      	   320



Reinhold Gerling
Die Gymnastik des Willens (1905)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	   326

Ingo Stöckmann
Willensschwäche oder von der Selbstbemeisterung durch  
Gewohnheit. Kommentar zu Josef Clemens Kreibig  
und Reinhold Gerling   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	   336

Tradition und Barbarei

Cesare Lombroso
Gewohnheitsverbrecher (1890)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	   349
Enrico Ferri
Die Klassifikation der Verbrecher (1896)   . . . . . . . . . . . . . . .               	   354

Riccardo Nicolosi
Der Gewohnheitsverbrecher in der ›positiven Schule‹ der  
italienischen Kriminologie. Kommentar zu  
Cesare Lombroso und Enrico Ferri   . . . . . . . . . . . . . . . .                	   368

Fernando Ortiz
Die afrokubanische Unterwelt: Die schwarzen Hexer (1906) 	   378

Marcel Vejmelka
Rasse und Kriminalität im kubanischen Zivilisationsdiskurs  
um 1900. Kommentar zu Fernando Ortiz   . . . . . . . . . . .           	   398

David Paul von Hansemann
Der Aberglaube in der Medizin und seine Gefahr 
für Gesundheit und Leben (1905)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	   409

Barbara Orland
Medizin und Aberglaube um 1900. Kommentar zu  
David Paul von Hansemann   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   426

Nachweise   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	   438
Hinweise zu den Autorinnen und Autoren   . . . . . . . . . . . . .             	   441
Dank   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	   446





9

Bernhard Kleeberg 
Schlechte Angewohnheiten  

Einleitung

Die Geschichte schlechter Angewohnheiten ist nicht nur eine der 
Sünden oder Laster des Subjekts, der Trägheit und Faulheit, Völ-
lerei und Schwärmerei, des Trinkens, Rauchens oder der Onanie, 
derer sich Eltern, Geistliche oder Pädagogen annehmen.1 Schlechte 
Angewohnheiten sind im Rahmen einer Vielzahl wissenschaftli-
cher Diskurse präsent, über die ihre jeweiligen Deutungen poli-
tische Macht entfalten. Die vorliegende Anthologie möchte zur 
Konturierung einer Argumentationsfigur beitragen, die trotz ihrer 
Diskurspräsenz bisher nicht Gegenstand kultur- und wissenschafts-
historischer Forschungen war. Sie versammelt exemplarische und 
paradigmatische Texte des späten 18. bis frühen 20. Jahrhunderts, 
eines Zeitraums, in dem sich eine auffällige Konjunktur von Ge-
wohnheitsdiskursen ausmachen läßt, in denen ältere Konzepte des 
Charakters oder der Sitten im Horizont moderner wissenschaft-
licher und soziokultureller Entwicklungen in ihren anthropologi-
schen, ethischen und erkenntnistheoretischen Dimensionen sowie 
in subjekt- und kulturtheoretischer Hinsicht neu justiert werden.

Angesiedelt zwischen den Polen der zweiten Natur und der in-
dividuellen Selbstkontrolle, spielen schlechte Angewohnheiten seit 
1 � Zu vielen dieser uns mittlerweile ›klassisch‹ anmutenden schlechten Angewohn-

heiten findet sich eine Fülle an vor allem medizin-, sozial- und kulturhistorischer 
Forschungsliteratur. Als zeit- und diskursübergreifendes Phänomen sind »schlech-
te Angewohnheiten« dagegen nur selten in den Blick geraten, wie etwa in der Per-
spektive auf die USA im 19. und 20. Jahrhundert bei John C. Burnham, Bad Habits. 
Drinking, Smoking, Taking Drugs, Gambling, Sexual Misbehavior and Swearing in 
American History, New York 1993. Vgl. weiterhin David T. Courtwright, Forces of 
Habit. Drugs and the Making of the Modern World, Cambridge/Mass., London 
2001, bei dem nicht schlechte Angewohnheiten, sondern Ursprung und Verbrei-
tung psychoaktiver Substanzen thematisiert werden. Vgl. auch Wolfgang Schi-
velbusch, Das Paradies, der Geschmack und die Vernunft. Eine Geschichte der Ge-
nußmittel, Frankfurt/M. 2005; Albert Schirrmeister, »Kann denn Faulheit Sünde 
sein? Charles Auguste de La Fare – Virtuose des Müßiggangs«, in: Frühneuzeit Info 
21/1, 2 (2010), S. 170-179; Susanne Bäumler u. a. (Hg.), Die anständige Lust. Von 
Eßkultur und Tafelsitten, München 1993; Jordan Goodman u. a. (Hg.), Consuming 
Habits. Deconstructing Drugs in History and Anthropology, London 1995.



10

dem 18. Jahrhundert eine tragende Rolle in Moralphilosophie und 
Erkenntnistheorie, in Zivilisations- und Ökonomietheorien, der 
Historiographie, Pädagogik und Medizin. Ist die Gewohnheit »die 
große Führerin im menschlichen Leben«, wie David Hume 1748 
schreibt,2 so müssen schlechte Gewohnheiten den Menschen in 
den Abgrund führen. Erleichtert die Gewohnheit das Leben, weil 
sie aus wiederholten Erfahrungen schöpft und damit ein perma-
nent neues Überlegen und Entscheiden unnötig macht, bedeutet 
sie doch gleichzeitig die Gefahr, die Reflexion und den freien Wil-
len in zunehmendem Maße auszuschalten: Es scheint einen Punkt 
zu geben, an dem die stabilisierende und entlastende Funktion der 
Gewohnheit in Zwang umschlägt, die Autonomie des Handelns 
untergraben oder gar zerstört wird. Hinsichtlich einer zu über-
windenden schlechten Gewohnheit bedeutet dies eine zusätzliche 
Schwierigkeit, denn wenn Gewohnheiten nicht einfach als solche 
bestehen, sondern durch wiederholtes Handeln habitualisiert wer-
den – eben: Angewohnheiten sind –, dann müssen schlechte An-
gewohnheiten erst mühsam abtrainiert werden, um den Weg zur 
(neuerlichen) Einübung einer guten Angewohnheit freizugeben. 
Das ist aufwendig, kostet Kraft – des Subjekts oder der es diszi-
plinierenden sozialen Mächte. An ebensolcher Kraft aber scheint 
es oft zu mangeln, wenn schlechte Angewohnheiten vorherrschen, 
denn diese verschlingen nicht selten ebenjene Energie, die für ihre 
Überwindung vonnöten ist. So führen sie in eine Abwärtsspirale, in 
einen selbstverstärkenden Prozeß, der ausweglos erscheint.

Kann das Subjekt (oder ein Kollektiv) in einem solchen Falle 
die zum Durchbrechen seiner schlechten Angewohnheiten nötige 
Aufmerksamkeit und Konzentration, den Willen und die Motiva-
tion nicht (mehr) aufbringen, dann muß es von außen dazu ge-
bracht werden: durch den unnachgiebigen Erzieher, den Druck der 
sozialen Gruppe, durch staatliche Techniken der Disziplinierung 
oder durch den schieren Zwang seiner natürlichen Umwelt. Die 
Entscheidung, ob es sich um eine zu bekämpfende Angewohnheit 
handelt, treffen dabei oft solch unterschiedliche Wahrheitsinstan-

2 � David Hume, Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, übers. von 
Raoul Richter, mit einer Einleitung hg. von Jens Kulenkampff, Hamburg 2005, 
S. 57. So nicht anders angegeben, stammen alle Übersetzungen von mir, B. K. 
In sämtlichen Quellentexten wurden offensichtliche Druckfehler stillschweigend 
korrigiert.



11

zen wie der philosophische Ratgeber, der Priester, der Erzieher, der 
Psychologe oder der Sozialpolitiker – und entsprechend unter-
schiedlich fallen auch die Erklärungen schlechter Angewohnheiten 
aus, die auf Klima und Körpersäfte, auf Lust und Sündhaftigkeit, 
fehlende Moral und Disziplin, auf Rasse, Geschlecht und Milieu 
oder auf Willens- oder Nervenschwäche verweisen. Historisch 
vermischen sich dabei verschiedene praktische und theoretische 
Räume des Wissens, die sich auf Identitätsentwürfe, Instinkte und 
Emotionen, Zivilisationsstand und soziokulturelle Normen, episte-
mische Ideale sowie auf die in diesen Kontexten relevanten Prakti-
ken der Selbstkontrolle und Sozialdisziplinierung beziehen.

Die Quellentexte der Anthologie werden in chronologischer 
Abfolge präsentiert, auch wenn sie solch unterschiedlichen Dis-
kursfeldern entstammen. Ihre Ordnung anhand der Parameter La-
ster und Charakter, Entwicklung und Psyche, Umwelt und Konzentra-
tion, Disziplin und Erziehung sowie Tradition und Barbarei benennt 
wichtige Fluchtpunkte der jeweiligen Konstellationen, die gleich-
wohl ineinander verschränkt sind und keine diachrone Reihung 
behaupten. Daran schließen sich Kommentare an, die die einzel-
nen Quellentexte in ihren je spezifischen Diskursen historisch ver-
orten und die jeweiligen Praktiken des An- und Abtrainierens von 
Gewohnheiten analytisch scharfstellen. Demgegenüber verfolgt die 
Einleitung das Ziel, Bausteine zu einer Genealogie der schlechten 
Angewohnheiten zu liefern, die diese Diskurse zu relationieren 
erlauben. Die dominanten Konzepte werden im folgenden Über-
blick anhand von vier thematischen Bereichen zu Autonomie und 
Stabilisierung, habitueller Selbstregulation, den Gewohnheiten der 
Soziologie und der Disziplin und Gewohnheit des Willens darge-
stellt. Vorangestellt sind zunächst einige historisch-systematische 
Bemerkungen, die paradigmatische Verschiebungen des Konzepts 
der Gewohnheit in der Moderne benennen.

Entscheidende Merkmale des Gewohnheitskonzepts, wie es sich 
seit etwa 1750 darstellt, und der ihm aufsitzenden normativen 
Qualifikationen guter und schlechter Angewohnheiten sind eine 
Temporalisierung und Dynamisierung von Gewohnheiten und deren 
zunehmende Verschränkung mit der Idee unbewußter Selbstregu-
lation, die Gewohnheiten verstärkt zum Objekt wissenschaftlicher 
Forschungen werden läßt. Damit einhergehend etablieren sie sich 



12

als wichtiger Bezugspunkt von (gouvernementalen) Techniken der 
Selbst- und Fremddisziplinierung, denn nicht zuletzt ist es gerade 
die Kommunikation über schlechte Angewohnheiten, die Subjekte 
und Kollektive über Verhaltenstypologien handhabbar und moder-
ne Sozialfiguren sichtbar macht. Im Gegensatz zum auch in der 
Neuzeit noch vorherrschenden antiken Begriff der Gewohnheit, 
der eine »allgemeine Seinsweise« im Sinne der charakterlichen Hal-
tung, des (Sich-)Verhaltens oder des Gehabens bezeichnet, gewinnt 
im Rahmen moderner Gewohnheitskonzepte vor allem die zeitli-
che Struktur der Gewohnheit an Bedeutung: Gewohnheiten wer-
den temporalisiert, die Aufmerksamkeit gilt mehr und mehr den 
psychischen Prozessen der Angewöhnung.3 Zwar dominieren noch 
bis weit ins 19. Jahrhundert hinein vor allem in moralphilosophi-
schen und ‑theologischen Diskursen statische aristotelisch-hippo-
kratische Gewohnheitsvorstellungen, die der tugendhaften Mitte 
der Hexis Laster als Pole des Zuviel oder Zuwenig gegenüberstellen 
und den Charakter an humoralpathologische und/oder klimatische 
Bedingungen koppeln. Diese werden jedoch mit der im Rahmen 
des Vitalismus und der Assoziationstheorie aufkommenden Idee psy-
chophysischer Selbstregulation und deren Verbreitung in ökonomie- 
und zivilisationstheoretischen sowie pädagogischen und frühen 
soziologischen Diskursen zunehmend von dynamischen Vorstel-
lungen abgelöst. Angewohnheiten werden jetzt in bezug auf äußere 
und innere Reize, Lust und Schmerz, nervöse Spannung und orga-
nismisches Gleichgewicht, vitale Energie, Willensfreiheit und als 
psychische Grundlagen der Moral diskutiert.

Wird nun der Geist, wie sich ab Mitte des 18. Jahrhunderts zu-
sehends abzeichnet, in Bewußtsein und Unbewußtes geteilt, mar-
kieren die solchermaßen dynamisierten Angewohnheiten einen 
Bereich des Unbewußten, genauer: einen präreflexiven (des Kindes 
oder ›Wilden‹) bzw. postreflexiven (des Erwachsenen oder ›Zivili-
sierten‹) Zustand der Unmittelbarkeit. Sind unbewußte Gewohn-
heitshandlungen nicht Gegenstand der Beobachtungen Dritter 
– etwa des Pädagogen oder des Arztes –, müssen sie daher in (kul-
tureller) Selbstbeobachtung reflexiv durchbrochen werden. Erst 

3 � Zur Geschichte und den Differenzierungen des Gewohnheitsbegriffs vgl. nach 
wie vor grundlegend Gerhard Funke, »Gewohnheit«, in: Archiv für Begriffsge-
schichte. Bausteine zu einem historischen Wörterbuch der Philosophie, hg. von Erich 
Rothacker, Bd. 3, Bonn 21961, hier S. 9 f.



13

dann kann ein Prozeß in Gang gesetzt werden, in dessen Verlauf 
Angewohnheiten als Wahrheiten über ein Selbst zu Bewußtsein ge-
langen, die mittels Sozial- oder Selbsttechniken befördert bzw. be-
kämpft – oder auch tabuisiert, mit Reflexionsverbot belegt werden 
können. Nicht umsonst scheint die Reflexion von Angewohnhei-
ten ihren Ausgang denn auch zumeist in Situationen der Störung, 
Phasen der Irritation, in Krisen- und Umbruchsituationen oder im 
Zusammenhang mit Modernisierungsprozessen zu nehmen.4 Sie 
korreliert mit als bedrohlich empfundenen Wendepunkten im Le-
ben eines Individuums oder Kollektivs, wird vom Einbrechen des 
Neuen und Unvertrauten, von der Durchsetzung neuer Medien, 
sozioökonomischer Verhältnisse oder Wissenssysteme ebenso pro-
voziert wie durch die Einführung neuer Genußmittel oder durch 
Migration – was nicht zuletzt auch die Konjunktur der Gewohn-
heitsdiskurse vor dem Hintergrund der sozioökonomischen Trans-
formationen der anbrechenden Moderne des 18. und 19. Jahrhun-
derts plausibel macht.

Wenn in diesen historischen Zusammenhängen schlechte An-
gewohnheiten thematisiert werden, dann weil sie (bürgerlichen) 
Bildungsidealen, Gesundheit, sozialem Aufstieg, ökonomischem 
oder zivilisatorischem Fortschritt im Wege zu stehen scheinen. Sie 
rufen daher entsprechende Disziplinierungsmaßnahmen auf den 
Plan. Die Selbstdisziplinierung der individuellen schlechten An-
gewohnheiten verbindet sich dabei häufig mit der Betonung von 
Konzentration: Sie erfordert es, die subjektive Aufmerksamkeit auf 
die unbewußten Gewohnheiten zu lenken, sie rational zu reflek-
tieren und willentlich abzutrainieren. Fremddisziplinierung richtet 
sich einerseits zusehends auf die materiellen Umwelten und sozialen 
Milieus, die die psychophysische Regulation der Gewohnheiten be-
einflussen. Sie bedeutet andererseits aber auch einen drastischen 
und direkten Zugriff auf das Subjekt, denn mit der um 1800 auf-
kommenden Lehre von der Vererbung erworbener Eigenschaften 
weitet sich das individuelle Problemfeld schlechter Angewohn-
heiten zu dem kollektiver biopolitischer Risiken aus, die Therapi-
en – und im Verlaufe des 19. Jahrhunderts zusehends eugenische 

4 � Erst wenn Gewohnheiten darin versagen, das System in einer neuen Situation 
adäquat zu justieren, tritt Reflexion ein, wie George Herbert Mead 1903 betonte: 
»The Definition of the Psychical«, in: ders., Selected Writings, hg. von A. J. Reck, 
New York 1964, S. 25-59.



14

Maßnahmen – besonders dringlich erscheinen lassen, um die erste 
Natur des Menschen vor seiner zweiten zu schützen. Die zeitgenös-
sisch relevante systematische Differenz zwischen subjekt- und kul-
turtheoretischen Dimensionen der Gewohnheit5 wird dabei in dem 
Maße nivelliert, in dem sich auch im Rahmen soziologischer Mo-
delle die Angewohnheiten des Subjekts mit denen der Gesellschaft 
verschränken. Gleichzeitig tritt mit den Begriffen der Sozialisati-
on, Nachahmung, Habitualisierung und Enkulturation seit dem 
ausgehenden 19. Jahrhundert das Verhältnis zwischen individueller 
und sozialer Dynamik immer mehr in den Vordergrund.6

5 � Bereits die Gebrüder Grimm treffen diese Unterscheidung, wenn sie das seman-
tische Feld der consuetudo als Quelle der meisten späteren Verwendungen des 
Begriffs anführen, der sich entweder auf ein Individuum oder eine Gruppe »als 
Subjekt der Wiederholung« beziehe. Entscheidend sei zunächst, daß Gewohnheit 
»entweder auf ein individuum oder auf eine gruppe, einen bestimmten typus als 
subject der wiederholung« weise (Deutsches Wörterbuch von Jakob und Wilhelm 
Grimm, Leipzig 2007, Bd. 4, Sp. 6530-6584, hier 6530). Während die Verbalform 
des ›sich gewöhnens‹ sich eher auf Individuen beziehe, auf »einzelne handlungen 
oder unterlassungen, deren wiederholung an einem und demselben individuum 
beobachtet wird«, ziele das Substantiv eher auf eine Gruppe (Sp. 6531).

6 � Auch im 20. Jahrhundert, das in dieser Anthologie nur in seiner Frühzeit Thema 
ist, bleiben Deutungsmuster des 19. Jahrhunderts noch bestimmend. Kennzeich-
nend bleibt die Definition schlechter Angewohnheiten als verfestigter Handlun-
gen, die (in bestimmten Situationen) als automatisierte Verhaltensweisen routine-
mäßig auftreten. Im Rahmen verhaltenspsychologischer und neurobiologischer 
Untersuchungen werden schlechte Angewohnheiten jedoch immer mehr patho-
logisiert, als durch spezifische Konfigurationen (reflexartig) ausgelöste, von in-
trinsischen Dispositionen abhängige Krankheitsformen (zwanghaftes Verhalten, 
Süchte) gefaßt und damit verstärkt zum Gegenstand medizinischer Therapie und 
biopolitischer Phantasmen. 1932 sorgte Knight Dunlap, einer der ersten Verhal-
tenspsychologen, mit Habits. Their Making and Unmaking (Nachdruck New York 
1972) für Kontroversen, weil er entgegen der gängigen behavioristischen Lehr-
meinung die Beziehung zwischen Gewohnheitsetablierung und -brechung in Zu-
sammenhang mit Lernprozessen brachte. Er untersuchte das »breaking of specific 
bad habits« am Beispiel von Stottern, Ticks (Daumenlutschen, Nägelkauen) und 
»schlechten« sexuellen Verhaltensweisen (Masturbation, Homosexualität) und 
stellte eine Technik der »negative practice« vor (ebd., S. 194-232). Im Rahmen von 
ökonomischen Schriften und Ratgeberliteratur wandern schlechte Angewohn-
heiten zudem immer mehr in den Bereich des Selbstmanagements und erhalten 
zusehends appellatorischen Charakter, werden seit den 1920er Jahren aber auch 
zum Mittel der Subversion (vgl. Burnham, Bad Habits [wie Anm. 1], S. 3 f.): Gel-
ten schlechte Angewohnheiten zunächst als Kennzeichen von Devianz, wird die 
Kritik an ihnen später oft selbst als schlechte Angewohnheit beurteilt.



15

I. Zwischen Autonomie und Stabilisierung

Gewohnheit fungiert, seit Demokrit sie als »zweite Natur« des 
Menschen, als Ergebnis eines den Menschen umwandelnden 
(Selbst-)Erziehungsprozesses bestimmt hat, als anthropologische 
Grundkategorie. Setzt seine erste Natur die Konstitution und Ver-
mögen des Menschen fest, so entscheidet seine zweite Natur über 
deren Ausbildung in der Zeit, über die relative Konstanz angeeig-
neter Denk- und Verhaltensstrukturen. Gewohnheiten bestim-
men also die grundsätzliche Plastizität des Menschen, wobei sie 
gemeinhin entweder als Dispositionen bzw. Habitus bestimmt, 
auf das »Bewohnen«, »Sein« bzw. die »Habe« des Subjekts bezogen 
werden, oder kulturtheoretisch auf Sitten und Gebräuche.7 Damit 
sind sie dem Menschen eigentümlich, so Aristoteles in der Niko-
machischen Ethik, denn so wie einerseits nur die menschliche Natur 
durch Gewöhnung umgebildet werden kann, ist es eben erst die 
Gewohnheit, die die natürlichen menschlichen Anlagen realisiert.8 

7 � Vgl. Funke, »Gewohnheit« [wie Anm. 3], S. 78-99, zu Demokrit und Aristoteles, 
ebd., S. 84 f. Ausgehend von einer Analyse der Hexis, des Ethos und des Habitus 
entwickelt Funke den systematischen Grundbegriff anhand von Beobachtungen 
aus der Physiologie, Psychologie, Anthropologie und des Gewohnheitsrechts seit 
dem 18. Jahrhundert. Das semantische Feld von »Gewohnheit« (Habitus, Hexis, 
Ethos, Sitten etc.) ist seither Gegenstand begriffs- und ideengeschichtlicher For-
schung gewesen, vgl. etwa Walter Braun, »Über die Differenz von Habitus, Ge-
wohnheit, Ethos und Existenz«, in: Prima Philosophia 12/2 (1999), S. 35-47. Die 
Anthologie von Michael Hampe und Jan-Ivar Lindén, Im Netz der Gewohnheit. 
Ein philosophisches Lesebuch, Hamburg 1993, versammelt philosophische Schrif-
ten von Aristoteles bis Heidegger, die je unterschiedliche Zugänge zum Themen-
komplex markieren: Naturphilosophie, Biologie, Psychologie, Sprachphilosophie, 
Erkenntnistheorie und Ontologie; vgl. auch Jan-Ivar Lindén, Philosophie der Ge-
wohnheit. Über die störbare Welt der Muster, Freiburg 1996.

8 � So Aristoteles zum ethos: »Der Stein z. B., der sich von Natur nach unten bewegt, 
kann nicht gewöhnt werden, sich nach oben zu bewegen, wenn man ihn auch 
durch vieltausendmaliges Emporschleudern daran gewöhnen wollte […]. Darum 
werden uns die Tugenden weder von Natur noch gegen die Natur zuteil, sondern 
wir haben die natürliche Anlage, sie in uns aufzunehmen, zur Wirklichkeit aber 
wird diese Anlage durch Gewöhnung« (Aristoteles, Nikomachische Ethik. Nach 
der Übersetzung von Eugen Rolfes bearbeitet von Günther Bien, in: Philosophische 
Schriften, 6 Bde., Hamburg 1995, Bd. 3, S. 26 [II/1 1103a]). Die Rede von der Ge-
wohnheit als der »anderen Natur« findet sich auch bei Aristoteles, Metaphysik (in: 
Philosophische Schriften, nach der Übersetzung von Hermann Bonitz bearbeitet 
von Horst Seidl, 6 Bde., Hamburg 1995, Bd. 5, V/19-21, 1022 b).



16

Im Anschluß an Aristoteles wird dabei – wie im Kommentar von 
Jacques Bos zu Montesquieu und Hume genauer ausgeführt – der 
Charakter als Wohnsitz der Gewohnheit bestimmt und entlang den 
Begriffen der Hexis bzw. des Ethos entfaltet: Gewohnheiten stellen 
sich als infolge von Erziehung und moralischen Entscheidungen 
angeeignete natürliche Haltungen dar; schlechte Gewohnheiten 
markieren Extreme, gute die rechte Mitte. Im Gegensatz zum 
Selbstbeherrschten muß der Tugendhafte seine gute Gewohnheit 
allerdings explizit rechtfertigen, willentlich, unbeirrt und mit Freu-
de verfolgen, soll sie als Hexis, als Charaktertugend, gelten.9 Auch 
Cicero, der die Gewohnheit (consuetudo) ebenfalls als quasi altera 
natura bestimmt,10 zielt auf ihre stabilisierende Funktion als Ha-
bitus ab. Diese kommt ebenso in der Philosophie der Stoa zum 
Ausdruck, die als Voraussetzung des gutes Lebens im Kontext ei-
ner lebenslangen Sorge um sich die vernunftgeleitete Zähmung der 
Lüste hervorhebt, die durch Gewohnheiten unterstützt wird und 
so zu Unerschütterlichkeit, Selbstgenügsamkeit und Freiheit von 
Leidenschaften führt. So sichert die Gewohnheit im Rahmen des 
Konzepts der »Sorge um sich« nicht nur den »Zugang zur philo-
sophischen Lebensführung«, sondern ein sittliches und rationales 
Leben als solches.11

Als Grundmodus menschlichen Verhaltens verstanden, als 
durch Übung, Wiederholung, Nachahmung oder äußeren Druck 
erworbene und verfestigte Verhaltensweisen, die routinemäßig, re-
flexartig oder automatisch auftreten, stehen Gewohnheiten somit 
seit der Antike in enger Beziehung zur Annahme einer fundamen-
talen anthropologischen Offenheit. Nur wo der freie Wille gänzlich 
geleugnet wird, müssen Gewohnheiten solche des Körpers bleiben 
– andernfalls bezeichnen sie meist die Mitte zwischen natürlicher 
Determination und freiem Willen, beschränken die menschliche 
Freiheit auf eine durch Wiederholung stabilisierte Wirklichkeit; 
und sie basieren dabei, wie Gerhard Funke betont hat, als zwei-

  9 � Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, II 2, 1104a/b und 1104b; II 3, 1105a; II 6, 
1106b und 1107a2; II 7.

10 � Vgl. Cicero, Des Marcus Tullius Cicero fünf Bücher über das höchste Gut und Übel, 
übersetzt, erläutert und mit einer Lebens-Beschreibung versehen von J. H. von 
Kirchmann, Leipzig 1874, §§ 73 f.

11 � Michel Foucault, Hermeneutik des Subjekts, Frankfurt/M. 2004, S. 25; vgl. bes. 
S. 15-45.



17

te grundsätzlich auf einer ersten Natur, die ausdrücklich eine psy-
chische ist.12

Nun ist freilich weder ausgemacht, daß der Mensch als ein grund-
sätzlich freies, weltoffenes Wesen gefaßt werden kann, noch daß 
eine solche Offenheit als Möglichkeit und Chance, nicht aber als 
Instabilität und Risiko zu werten sei. Offensichtlich werden als an-
thropologisch unumgänglich bestimmte Gewohnheiten in normati-
ver Hinsicht von dem sie tragenden Bild der ersten Natur getragen 
und sind auch jenseits ihrer expliziten Bewertung als ›gut‹ oder 
›schlecht‹ normativ aufgeladen. Dies können Jean-Jacques Rous-
seaus Ausführungen zu Gewohnheiten verdeutlichen, die er im 
Horizont einer positiven Anthropologie als Charakteristikum der 
Gesellschaft und damit zugleich negativ konnotiert, da sie die na-
türlichen Temperamente überlagerten und den Ursprung mensch-
licher Ungleichheit markierten, deren Ausbildung mittels negativer 
Pädagogik korrigiert werden müsse.13 Wie das Beispiel Rousseaus 
zeigt, ist die Wertung von Gewohnheiten abhängig von den Diffe-
renzsystemen, in die sie eingebunden sind: ob sie etwa in Relation 
zu Temperamenten, Leidenschaften und Begierden oder zu freiem 
Willen, Moral und Vernunft betrachtet werden, ob sie zwischen 
Naturzustand und Gesellschaft, Geist und Körper oder Organis-
mus und Umwelt vermitteln, ob sie als Verlust an Autonomie zu 
beklagen oder als stabilisierend und entlastend zu begrüßen sind.

Wird die Suspension oder Unterdrückung rationaler Handlung 
und Reflexion bzw. ihr Absinken in das unbewußte Reich der Ge-

12 � Vgl. Funke, »Gewohnheit« (wie Anm. 3), S. 9, 20.
13 � »Ich werde sozusagen das Leben deiner Art schildern und dich selbst nach den 

Eigenschaften beschreiben, die du erhalten hast, die durch deine Erziehung und 
deine Gewohnheit verderbt, aber niemals gänzlich haben aufgerieben werden 
können« (Jean-Jacques Rousseau, Abhandlung über den Ursprung und die Grund-
lagen der Ungleichheit unter den Menschen, in: ders., Schriften, hg. von Henning 
Ritter, 2 Bde., Bd. 1, Frankfurt/M. 1988, S. 165-302, hier S. 193 f.). Vgl. Albrecht 
Koschorke, »Vor der Gesellschaft. Das Anfangsproblem der Anthropologie«, in: 
Bernhard Kleeberg u. a. (Hg.), Urmensch und Wissenschaften. Eine Bestandsauf-
nahme, Darmstadt 2005, S. 245-258, bes. S. 255. Zur negativen Pädagogik vgl. 
Jürgen Oelkers, »L’éducation négative: Pädagogische Reaktionen auf Rousseau in 
Deutschland und in der Schweiz in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts«, in: 
Michael Böhler u. a. (Hg.), Republikanische Tugend. Ausbildung eines Schweizer 
Nationalbewusstseins und Erziehung eines neuen Bürgers, Genf 2000, S. 341-376.



18

wohnheit hervorgehoben, tragen schlechte Gewohnheiten ledig-
lich zur Verschärfung der Ausgangssituation bei. Besonders auch 
in erkenntnistheoretischen Zusammenhängen werden Gewohnhei-
ten hier unter Bezug auf das Problem der Freiheit diskutiert und 
der Verlust an Autonomie betont: Die Willensfreiheit wird durch 
sie gebrochen, das freie Denken durch sie eingeschränkt, Sinn und 
Innovation durch Routine ersetzt oder, wie im Kommentar von 
Barbara Orland zu dem preußischen Arzt David Paul von Han-
semann thematisiert, Wissenszuwachs durch Tradition und Aber-
glaube behindert. In diesem Sinne werden Gewohnheiten nicht 
nur im Rahmen rationalistischer Ansätze, sondern auch solcher 
Ansätze als Handlungs- und Erkenntnishindernisse verstanden, die 
von der Vorgängigkeit der Wahrnehmung ausgehen – von Bacon, 
Descartes, Berkeley oder Locke im Kontext der New Science und 
des frühaufklärerischen Empirismus bis hin zu Wissenschaftsphi-
losophien der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, etwa derjenigen 
Ernst Machs, oder in der historischen Epistemologie Gaston Ba-
chelards.14

Als Beispiel mag zunächst John Lockes Versuch über den mensch-
14 � So müsse man laut Francis Bacon den »Verstand vor der Gewohnheit schützen«, 

da sie den neugierigen Blick auf die Natur verstelle (Neues Organon [Novum 
Organum, 1620], 2  Bde., Hamburg 1990, Bd.  2, Aph.  297). René Descartes 
betonte in seinen Principia philosophiae 1644 die Unmöglichkeit der Revision 
frühkindlicher Ähnlichkeitsurteile zugunsten wahrer physikalischer Erkenntnis. 
Zu Descartes’ und George Berkeleys Auseinandersetzung mit Wahrnehmungs-
gewohnheiten vgl. Gary Hatfield, »Perception as Unconscious Inference«, in: 
Dieter Heyer und Rainer Mausfeld (Hg.), Perception and the Physical World: Psy-
chological and Philosophical Issue in Perception, Chichester 2002, S. 115-143. Im 
Rahmen seiner empiristischen Erkenntnistheorie bestimmte Mach »Irrtümer« 
als Fehlurteile, die aufgrund einer habituellen Assoziation von Wahrnehmungen, 
Empfindungen und Vorstellungen zustande kämen. Während solche psychischen 
Gewohnheiten, die sich durch Wiederholung in normalen Lebenssituationen 
herausbildeten, grundsätzlich funktional seien, könnten sie in abweichenden 
Situationen dazu führen, Dinge bereits in der unmittelbaren sinnlichen Beob-
achtung falsch einzuordnen und Unterschiede oder Übereinstimmungen mit 
dem Gewohnten zu sehen, die keine sind (Ernst Mach, Erkenntnis und Irrtum, 
Leipzig 21906, S. 109-116). Gaston Bachelard (Die Bildung des wissenschaftlichen 
Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis, Frankfurt/M. 
1987, S. 127) zählt zu den entscheidenden fortschrittshemmenden Denkhinder-
nissen insbesondere Erklärungen, die in einem einzigen Bild oder Wort bestehen 
– diese faßt er als »bloße sprachliche Gewohnheiten«, die »zu Hindernissen für 
das wissenschaftliche Denken werden können«. Siehe auch unten, Anm. 23.



19

lichen Verstand (1690) dienen, der von einer Kritik der Denkge-
wohnheiten gerahmt ist, die Erkenntnisfortschritt verhinderten: 
Sinnlose Wörter und »unbestimmte und inhaltslose Redewendun-
gen« hätten sich »durch langjährige Gewohnheit so sehr das Recht 
erworben, für tiefe Gelehrsamkeit und hochfliegende Spekulation 
gehalten zu werden«, daß die Wissenschaften stagnierten.15 Wie 
im Kommentar von Ingrid Kleeberg zu Joseph Priestley diskutiert, 
ist es die »gewohnheitsmäßige Verknüpfung« der in der Wahrneh-
mung gegebenen Ideen zu falschen Assoziationen, die Irrtümern 
zugrunde liege: »Solche Menschen sind«, so Locke, »solange sie 
dieser Täuschung unterliegen, nie einer Aufklärung zugänglich.«16 
»Nicht natürliche« Ideenassoziationen, »die lediglich auf Zufall 
oder Gewohnheit« beruhten, begreift Locke gar als »Wahnsinn«, 
dem nur schwer beizukommen sei, denn sie schlügen, erst einmal 
in Gang gebracht, »stets den gleich gewohnten Weg ein. Dieser 
wird durch häufige Benutzung schließlich zum ebenen Pfad, auf 
dem Bewegung leicht und gleichsam naturgemäß verläuft.«17 Als 
Hauptursache solcher schlechten Angewohnheiten macht Locke 
falsche Erziehung aus, durch die dem noch unausgebildeten Ver-
stand des Kindes kollektive – zumeist religiöse – Irrtümer nahe-
gebracht würden, denen auch durch aufmerksame Beobachtung 
immer schwerer beizukommen sei.18

15 � John Locke, Versuch über den menschlichen Verstand. In vier Büchern, 2  Bde., 
Hamburg 31981 [1690], Bd. 1, S. 11; Locke spricht von »habits« und »customs«.

16 � Ebd., S. 507.
17 � Ebd., S. 499 f. Dort heißt es auch: »Die Gewohnheit befestigt sowohl Denkwei-

sen im Verstand wie Entschlüsse im Willen und Bewegungsweisen im Körper. 
Alle diese scheinen nur Bewegungsweisen in den Lebensgeistern zu sein.« Solche 
Gewohnheiten seien Ursache von Sympathien und Antipathien und entfalte-
ten große Kraft, weshalb ihnen mit Aufmerksamkeit begegnet werden müsse – 
insbesondere »intellektuellen Gewohnheiten«, da diese schwerer zu beobachten 
seien. Vgl. den Abschnitt »Über die Assoziation der Ideen«, ebd., S. 498-507. 
Zu Psychophysiologie und politischer Epistemologie der Ideenassoziation vgl. 
Ingrid Kleeberg, Poetik der nervösen Revolution. Psychophysiologie und das poli-
tische Imaginäre, 1750-1860, Diss. Konstanz 2011; zu Lockes »Soziopathologie der 
Assoziationen« ebd., S. 58 f. und S. 91-97.

18 � Locke, Versuch über den menschlichen Verstand (wie Anm. 15), Bd. 2, S. 426; vgl. 
Bd.  1, S. 164: »Gewohnheiten, zumal solche, die man sich zu einem sehr frü-
hen Zeitpunkt angeeignet hat, erzeugen schließlich Handlungen in uns, die sich 
häufig unserer Beobachtung entziehen.« Zur mit der Kritik der Gewohnheiten 
verbundenen Unterscheidung von Glauben und Wissen vgl. Lorraine Daston, 



20

Während Locke insbesondere auf die mit der Erziehung in 
falschen Sitten und Gebräuchen bedingte Fremdsteuerung der 
Assoziationen des Subjekts abhebt, steht Kants Kritik der Ange-
wohnheiten im Zusammenhang mit einer Analyse von Formen 
der Selbstbeobachtung und zielt auf die Grenzen des denkenden 
Selbst, da Gewohnheiten auf subjektiver Autonomie gegründeten 
(moralischen) Urteilen entgegenstünden.19 Im Vorwort seiner An-
thropologie in pragmatischer Hinsicht heißt es 1798 über die »andere 
Natur«:

Ort und Zeitumstände bewirken, wenn sie anhaltend sind, Angewöh-
nungen, die, wie man sagt, eine andere Natur sind und dem Menschen 
das Urteil über sich selbst erschweren; wofür er sich halten, vielmehr aber 
noch, was er aus dem anderen, mit dem er im Verkehr ist, sich für einen 
Begriff machen soll.20

»Scientific Error and the Ethos of Belief«, in: Social Research 72/1 (2005), S. 1-28, 
hier S. 11.

19 � Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Werke in 
zehn Bänden, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1983, Bd. 10, S. 407-437 
(§§ 1-10). 

20 � Ebd., S. 401. Neben den Problemen der Verlegenheit, der Verstellung und der 
Unmöglichkeit der Selbstbeobachtung im Affekt – die sich aus dem Charakter 
des Menschen als »empirisch-transzendentaler Dublette« ergeben (Michel Fou-
cault, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M. 151999, S. 384) – gelten Kant Ange-
wohnheiten auch als Hindernis einer Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 
die auf die Untersuchung dessen abstellt, was der Mensch als frei handelndes 
Wesen aus sich macht – im Gegensatz zu einer Anthropologie in physiologi-
scher Hinsicht, die untersucht, was die Natur aus dem Menschen macht. Nicht 
umsonst wird der Mensch in Kants Anthropologie »in den bereits vollzogenen 
Synthesen seiner Verbindung mit der Welt erfaßt«, so Michel Foucault, Ein-
führung in Kants Anthropologie, Frankfurt/M. 2010, S. 48 f. – zu diesen zählen 
insbesondere auch Gewöhnungsprozesse. Daß Kant Angewohnheiten jenseits 
des Reichs der Freiheit ansiedelt, wird hinsichtlich des »Können[s] in Ansehung 
des Erkenntnisvermögens überhaupt« auch aus seiner Unterscheidung zwischen 
subjektiver Möglichkeit (promptitudo) und habitus als »subjektiv-praktische[r] 
Notwendigkeit« deutlich (Anthropologie, S. 437). Gewohnheit bezeichne »mithin 
einen gewissen Grad des Willens, der durch den oft wiederholten Gebrauch sei-
nes Vermögens erworben wird: ›ich will, weil es die Pflicht gebietet‹. Daher kann 
man die Tugend nicht so erklären: sie sei die Fertigkeit in freien rechtmäßigen 
Handlungen; denn da wäre sie bloß Mechanism der Kraftanwendung; sondern 
Tugend ist die moralische Stärke in Befolgung seiner Pflicht, die niemals zur 
Gewohnheit werden, sondern immer ganz neu und ursprünglich aus der Den-
kungsart hervorgehen soll.« 


