
Verlag Bibliothek der Provinz





Forschungen eines Vogels
über die Natur der Dinge

Die Welt des Surrealismus

Fotografien von Erika Schmied 

Wieland Schmied



Wieland Schmied
Forschungen eines Vogels  
über die Natur der Dinge
Die Welt des Surrealismus

Fotografien von Erika Schmied

ISBN 978-3-99028-336-3

© Verlag Bibliothek der Provinz
A-3970 Weitra
www.bibliothekderprovinz.at

Umschlag vorne und Frontispiz:  
Dorothea Tanning und Max Ernst 1971, © Erika Schmied  
Umschlag hinten: Man Ray 1971, © Erika Schmied



In h a lt

Editorische Notiz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            7

Allgemeines über den »Surrealismus«
Eines langen Tages Reise durch die Nacht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      10
Der Schnitt durch das Auge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  14
Das Land de Sades mit der Seele suchend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       17

Vorläufer

Naiv aus Instinkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           22
Max Klinger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              27
Alfred Kubin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              35
An der Grenze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            37
Eine Idylle des Dämonischen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                43
Das Schlüsselwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          46
Dieses Licht hat keine Quelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 51
Die Geschichte einer Inspiration . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              54
Zum 100. Geburtstag de Chiricos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             58
Zwei Briefe nach Rom in Sachen de Chirico . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     65
Die Wahrheit des Traums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    72
Das Rätsel de Chirico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       75

Figuren des Surrealismus

Der Mann, der nicht ich sagen konnte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         86
Max Ernst und die Frage der Inspiration . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       89
Forschungen eines Vogels über  
die Natur des Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    98
Schutzgeister eines Träumers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               103
Der Einzelgänger, der nicht alleine sein konnte  . . . . . . . . . . . . . . .                106
Miró . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   111
Das Leben ist ein langer, wilder Fluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        127
Die Welt war ihm nicht genug  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              131
Die versilberte Freundschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               134
Der Meister des Schaurigen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                139
Ein Handwerker des Rätselhaften  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           151



Das entzifferte Mysterium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 154
Das Dunkel wirft seine Schatten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            157
Der Ingenieur des Eros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161
Wifredo Lam  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           172
Matta  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  178
Die Legende von der  
Wiederkehr der Malerei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   184

Aus dem Umkreis des Surrealismus

Der Untertreibungskünstler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                190
Die Welt der Kostüme und die Stunde  
des Fritz von Herzmanovsky-Orlando  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       194
Schatten aus einer anderen Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             197
Der Künstler, der an das Scheitern glaubte . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    209
Das andere Fenster . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       212
Keine Ähnlichkeit mit sich selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            221
Mister Bacon, wie haben Sie das gemacht? . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    226
Zerstören, um zu erschaffen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               229
Der produktive Ekel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      233
Bacon – Versuch eines Porträts  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             236
Die seltsamen Bilder des Grafen Balthus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     242
Kühle Schwüle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          245
Die Präzision des Vagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   248
Richard Oelze und sein Bild »Tägliche Drangsale« . . . . . . . . . . . . .              258
Die Anfänge des Edgar Ende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              261

Der Surrealismus als Boden für Zaubertricks

Spiel mit dem Rätsel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      268

Fotografien von Erika Schmied . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             113



7

Ed i t o r i s c h e No t iz

In diesem Band sind einige Texte vereint, die in den späten achtziger Jahren 
und in den neunziger Jahren des zu Ende gehenden 20. Jahrhunderts sowie 
in den Jahren des eben begonnenen 21. Jahrhunderts zum Thema Sur
realismus, zu seinen Vorläufern, seinen Protagonisten und zu Personen 
geschrieben wurden, die in der einen oder anderen Weise mit ihm verbun-
den waren. Diese Texte haben eines gemeinsam: sie stehen alle nicht in dem 
Buch »200 Jahre phantastische Malerei«, das 1973 im Rembrandt-Verlag in 
Berlin erschien und 1980 in einer überarbeiteten und ergänzten Neuausgabe 
in zwei Bänden bei dtv in München herauskam. Mit einer Ausnahme: der 
Aufsatz über Joan Miró stellt die Verbindung her zu dem genannten Werk.

Im Einzelnen setzt sich dieser Band zusammen aus Aufsätzen, die vor 
allem in der Süddeutschen Zeitung in München erschienen sind, sowie 
anderweitig etwa im Verlag Lindinger und Schmid in Regensburg. Überdies 
wurden einige Bücher zurate gezogen, die in verschiedenen Verlagen her-
auskamen, zum Beispiel bei der AICA in Köln.

Frühjahr 2014





Al l g e m e i n e s  ü b e r d e n »Su r r e a l i s m u s«



10

Ei n e s  l a n g e n Tag e s  Re i s e  d u rc h d i e  Nac h t

Da s Pa r i s e r Ce n t r e Po m pi  d o u w ü r d i g t 
d i e  Re vo l u t i o n d e r Su r r e a l i s t e n

Nein, Schnüre sind nicht quer durch die Ausstellung »La Révolution Surréa-
liste« gespannt wie 1942 in der Inszenierung surrealistischer Bilder durch 
Marcel Duchamp in New York. Und doch ist die mehr als 500 Objekte 
umfassende Präsentation der Kunst der Surrealisten im Pariser Centre 
Pompidou, die bei lebhaftem Publikumsandrang ihre Pforten öffnete, nicht 
weniger spannend – auch wenn die Fallstricke jetzt in den Fußnoten (den 
vielen Vitrinen und Nischen mit Dokumenten, Manuskripten, Zeitschriften, 
Fotos, Briefen) versteckt sind.

Die jetzige Ausstellung, die wir der souveränen Kenntnis von Werner 
Spies zu danken haben, begreift, anders als die von André Breton bis zu 
seinem Tode 1966 inspirierten Unternehmungen, den Surrealismus als 
historisches Phänomen und weist ihm exakt das Vierteljahrhundert zwi-
schen 1919/20 und 1944/45 zu. Damit sind klare Verhältnisse geschaffen. 
Dem Versuch, den Surrealismus als Bewegung nach dem Zweiten Weltkrieg 
wiederzubeleben, haftete stets etwas Krampfhaftes an – noch dazu, da 
Breton gerade seine bedeutendsten und weiterhin aktiven frühen Mitstreiter 
von Max Ernst bis Yves Tanguy als vermeintliche Abweichler zeitweilig mit 
dem Bannstrahl der Exkommunikation belegt hatte.

Die Retrospektive im Centre Pompidou nimmt die surrealistische Revo
lution nicht nur als wirkungsmächtiges Ereignis der Kunstgeschichte, sie 
erzählt ihren Fortgang auch als eine in jeder Phase aufregende Novelle. Der 
Besucher erlebt sie einerseits als eine fast unglaubliche Parade von Meister-
werken, andererseits als das, was keine andere künstlerische Bewegung  
des vergangenen Jahrhunderts in diesem Maße war – nicht einmal Dada –, 
als Kriminalgeschichte. Mit dem Surrealismus geraten wir – von der Aus-
stellungsarchitektur in Paris intelligent nachgebaut – in ein Labyrinth. Unser 
Rundgang vollzieht in der verschlungenen Abfolge der einzelnen Räume 
die überraschenden Wendungen und den rasanten Tempowechsel, die Sack-
gassen und Irrwege nach, die die Bewegung in ihrem Vierteljahrhundert 
durchlaufen hat, um immer wieder zu grandiosen Höhepunkten zu gelangen.

Ausgeblendet bleiben die Quellen (denen Alfred Barr 1936 im New 
Yorker MoMA in seiner mit »Fantastic Art« präsentierten Veranstaltung 
breiten Raum gewährt hatte) und die vielfältigen Konsequenzen vor allem 
in Amerika (die William Rubin 1968 an gleicher Stelle ausführlich ab- 



11

handelte). So kann sich Werner Spies ganz auf  die zentrale Epoche des 
Surrealismus konzentrieren und ihn von allem überflüssig erscheinenden 
Beiwerk und mancher Eitelkeit seiner Protagonisten befreit vorführen.

Indes Giorgio de Chirico eingangs mit fünf  Hauptwerken der pittura 
metafisica einen fulminanten Auftritt hat, wird all das, was Dada ausmachte, 
nur insoweit referiert, als es direkt in die entstehende, 1924 mit Bretons 
Surrealistischem Manifest, offiziell ins Leben getretene Bewegung mündete. 
Die weiteren Kapitel, die jeweils etwa die Periode eines Jahrfünfts umspan-
nen, werden teils wie im Romanwerk von Marcel Proust auf  alle verbor
genen Tiefen hin ausgelotet, teils (so der abschließende Abschnitt, der sich 
mit dem Exil in Amerika beschäftigt) gerafft und pointiert im Stil einer short 
story von Hemingway abgehandelt.

Dabei gelingt es von Mal zu Mal, das jeweilige Zeitklima ahand konkreter 
Werke dingfest zu machen, auch wenn es der Retrospektive primär nur um 
die Darstellung kunsthistorischer Facetten geht. So sehr auch die meisten 
Surrealisten mit sich selbst und den eigenen Obsessionen befasst waren, 
insgesamt spiegeln sich in ihren Bildern – stärker als in denen irgendeines 
ihrer Zeitgenossen, mit der Ausnahme Picassos – die politischen und intel-
lektuellen Veränderungen, die sich in den zwanziger und dreißiger Jahren 
nicht nur in Frankreich vollzogen.

Es mag an der Inszenierung liegen, aber kaum eine Ausstellung hat  
es je so genau auf  den Punkt gebracht: die Collagen Max Ernsts, die  
das Kölner Lehrbuch-Latein zu phantastischem Leben erweckten (und von 
denen einige schon 1921 in Paris gezeigt wurden), atmen von Anfang an 
den Geist des sich allmählich im Zeichen der Träume artikulierenden 
Surrealismus. Bereits damals war der dadamax im Grunde ein heimlicher 
Surrealist.

Von den Künstlern, die am legendären ersten Auftritt der Surrealisten 
1925 in der Galerie Pierre beteiligt waren, fehlt nur Pierre Roy. Im Übrigen 
war es die Stunde Mirós und Massons, die damals ihre Interpretation der 
von Breton geforderten écriture automatique an die Grenze der Abstraktion 
trieben. Sie waren es auch, die Breton, den Geburtshelfer, Koordinator und 
Zeremonienmeister der Bewegung – neben Max Ernst mit seinen in  
Malerei transportierten Collagen –, davon überzeugten, dass Surrealismus 
nicht nur eine legitime Sache der Dichter, sondern ebenso der bildenden 
Künstler war.



12

Di e St i m m u n g v e r d ü s t e r t s i c h

Um 1929/30 folgt dann die (missglückte) Wendung ins Politische, die mit 
der Umbenennung ihrer Zeitschrift in »Le Surréalisme au Service de la 
Révolution« dem Wandel der ursprünglichen Intentionen griffig Ausdruck 
gab. Breton wollte mit Aragon und Eluard die surrealistische Revolution 
nicht länger als isoliertes Phänomen im Bereich der Künste sehen, sondern 
die Bewegung in den Dienst der proletarischen Weltrevolution und ihrer 
Statthalter, der Kommunisten, stellen – ein Experiment, das nur schiefgehen 
konnte. Bataille und Artaud, die einstigen Weggefährten, haben es vehement 
bekämpft, Künstler wie Magritte und Tanguy schlicht ignoriert, Dalí es in 
seinen Bildern wie in verbalen Statements ins Lächerliche gezogen.

Waren nach 1925 mit Magritte und Tanguy zwei der eigenartigsten Maler 
zum Surrealismus gestoßen – und Picasso mit der Serie seiner Frauen am 
Strand unübersehbar in seine Nähe geraten (die Ausstellung belegt das mit 
hervorragenden Beispielen) –, so kam jetzt mit Alberto Giacometti der 
einzige genuine Bildhauer in ihren Bannkreis. Gleichzeitig traten die ersten 
irritierenden plastischen Figuren Max Ernsts auf, und bald frönten viele 
Surrealisten der Suche nach dem objet trouvé und damit nach Entsprechungen 
des Imaginären in der realen Welt.

Mitte der dreißiger Jahre zeichnet sich neuerlich eine Zäsur ab. Die Stim-
mung verdüstert sich. Der heraufziehende Spanische Bürgerkrieg wirft seine 
Schatten auch auf  Paris. Es gilt Stellung zu beziehen. Hatte man nicht zuletzt 
im Blick auf  de Sade, aber auch auf  Rimbaud und Lautréamont, eher 
spielerisch einem Kult der Gewalt gehuldigt, so hat sich nun die Lust am 
Tabubruch weitgehend erschöpft. Mehr denn je erscheint die Haltung 
Picassos – wie sie in »Guernica« kulminiert – vorbildlich. Salvador Dalí malt 
1936 seine »Vorahnung des Bürgerkriegs«, Miró im selben Jahr seine ver
störenden »Personnages«, Max Ernst 1937 den triumphierenden Tanz der 
barbarischen »Hausengel«, Masson 1938 seine erschreckendsten »Metamor-
phosen«. In der Stunde drohender Gefahr durch die Kräfte faschistischer 
Barbarei machen die Surrealisten klar, wo sie stehen.

Daneben melden sich neue Stimmen zu Wort und führen mit karibischer 
Folklore (Lam) und kosmonautischen Abenteuern (Matta) der Bewegung 
frisches Blut zu. Und dann kommt die Katastrophe des Zweiten Weltkriegs, 
die für viele (Breton, Dalí, Max Ernst, Masson, Matta, Tanguy u.a.) nur das 
amerikanische Exil als Rettung bereithält. Hier springt der Funke auf  eine 
neue Generation über, Arshile Gorky schließt sich den Surrealisten an, 
Jackson Pollock stürzt sich in indianische Mythologien, um bald darauf   



13

die écriture automatique in seine Technik des Dripping zu verwandeln. Und 
Amerika wird für die nächsten Jahrzehnte zum Wortführer in den bildenden 
Künsten. 

Für die Surrealisten war der Begriff  Revolution kein leeres Wort. Von 
Anfang an ging es ihnen um mehr als um die Erfindung eines neuen Stils 
(sie haben ihrer vier oder fünf  hervorgebracht) oder einer neuen Methode 
des Bildermachens (sie haben gut ein halbes Dutzend solcher Techniken 
entwickelt). Sie wollten die Welt verändern, indem sie unser Leben ver
änderten. Als sie damit keinen Erfolg hatten, änderten sie ihre Strategie, 
nicht aber das Ziel.

Die Utopie freilich, die sie verfolgten, unterschied sich radikal von der 
aller anderen künstlerischen Bewegungen der Epoche. Ihnen ging es um 
eine Befreiung des Unbewussten und aller in unserer Psyche angelegten 
Elemente, die unsere Zivilisation unterdrückt. Erst der Schock ihrer Kon
frontation konnte uns empfänglich machen für die in ihr verborgenen 
Offenbarungen. Erst in einer von Zwängen freien, anarchistisch geprägten 
Gemeinschaft, so meinten sie, wäre die Einheit von Wirklichkeit und Ima-
gination, von Wachsein und Traum, von Rationalem und Irrationalem und 
somit ein vollständiges Dasein möglich.

Nichts reizte die Surrealisten so sehr wie das Nichtkontrollierbare. Das 
galt für alle Bereiche menschlicher Existenz, doch für keinen so unbedingt 
wie für den des Eros. Einem Bild von 1923 hat Max Ernst den Titel gegeben 
»Revolution bei Nacht«. Auch der surrealistischen Utopie haftet etwas 
Nächtliches an. Ohne Zweifel überwiegen in ihr die dunklen Seiten. Von 
ihnen fühlten sie sich magisch angezogen, und in ihrem Zeichen traten sie 
ihre Reise an. In ihrem Gepäck hatten sie Jahrhunderte der Kunstgeschichte. 
Verlangt das Abendland nicht danach – wenn man seinen Namen wörtlich 
nimmt –, bei Einbruch der Dämmerung seziert zu werden, um ungeahnte 
Wahrheiten preiszugeben? Nirgends sonst, so glaubten die Surrealisten, 
ließen sich so viele Entdeckungen machen wie im Dunkel der Nacht. Die 
Pariser Ausstellung zeigt, dass sie recht hatten. 



14

De r Sc h n i t t d u rc h da s  Au g e

d i e Su r r e a l i s m u s-Au s s t e l l u n g d e r Dü s s e l d o r f e r K 20

Vor Jahren hatte sich, zum Ärger seiner Konkurrenten, der Zürcher 
Diogenes Verlag den Slogan ausgedacht: »Diogenes Bücher sind weniger 
langweilig«. Gleiches könnten Ausstellungen des Surrealismus von sich 
behaupten – vor allem, wenn sie so gut gemacht sind wie die umfassende 
Übersichtsschau, die Werner Spies für das Centre Pompidou in Paris zusam-
mengestellt hat und die jetzt in der K 20 (ehemals Kunstsammlung Nord-
rhein-Westfalen) in Düsseldorf  zu sehen ist. 

Langweilig ist diese Schau, genannt »Surrealismus 1919 – 1944. Dalí, Max 
Ernst, Magritte, Miró, Picasso …«, bestimmt nicht, und Langeweile wäre 
gewiss das Letzte, was den Mitgliedern der surrealistischen Bewegung, die 
sich Mitte der zwanziger Jahre in Paris um André Breton versammelt hatten, 
und ihren Werken nachgesagt werden kann. Selbst der eingefleischteste 
Gegner alles Surrealistischen, der in einer Versammlung ihrer Werke nur ein 
Rendezvous der Absonderlichkeiten und Absurditäten erkennen mag, wird 
zugeben müssen, dass hier jedes Bild, jedes Objekt, jedes Dokument (und 
in Düsseldorf  sind nun mehr als 500 zusammengekommen) seine Geschichte 
erzählt, und dass als Resümee zumindest ein Kaleidoskop höchst spannen-
der Geschichten herauskommt.

Alle diese Geschichten erhärten drei Fakten, die wohl unbezweifelbar sind. 
Erstens: Der Surrealismus markiert das große Fragezeichen, das hinter allen 
Avantgarde-Bewegungen der Moderne, ihrem Ausschließlichkeitsanspruch, 
ihrem Fortschrittsglauben und Utopismus zu setzen ist – und erwägt 
zugleich ihre Alternative und Korrektur. Zweitens: Dem Surrealismus ver-
danken wir nicht nur die Wiederentdeckung und Akzentuierung des Unbe-
wussten und damit vergessener und verdrängter Bildinhalte, wir verdanken 
ihm auch eine Reihe genuiner formaler Techniken, wie die écriture automatique, 
die halbautomatische (weil die Phantasie und Interpretationslust des Künst-
lers mobilisierende) Verfahrensweise, die Max Ernst kultivierte (Frottage, 
Grattage, Dripping), nicht zuletzt die Collage, die – wieder durch Max Ernst 
– nach den papiers collés der Kubisten noch einmal ganz neu definiert wurde. 
Drittens: Im Umkreis des Surrealismus entstanden einige der wichtigsten 
und unvergesslichsten Bildfindungen der Moderne, wie die des frühen Dalí 
und Magritte, des Picasso um 1930, von Miró und Max Ernst. Sie alle wer-
den im Titel der Ausstellung genannt, ihnen wären mindestens noch die 
Namen Masson, Artaud, Tanguy, Giacometti und Man Ray anzufügen.



15

Die Surrealisten waren, wie gesagt wurde, Träumer – allerdings Träumer, 
die von der Wirklichkeit träumten und sich das Recht herausnahmen, diese 
nach dem Bild ihrer Träume umzugestalten. Sie waren Träumer, die die 
Realität realer machen wollten. Sie waren rebellische, widerspenstige Geister, 
mischten sich überall ein, und andere vor den Kopf  zu stoßen, bereitete 
ihnen – jedenfalls in ihren jungen Jahren – höchste Lust. Nicht zuletzt auf  
ihrem Hoheitsgebiet, der Kunst. Von Miró stammt das Wort, er wolle  
»die Gitarre des Kubismus« zerbrechen, und Masson meinte, das auf  dem 
»kubistischen Tisch liegende Messer« sollte endlich ergriffen und benutzt 
werden.

Luis Buñuel hat es ergriffen und benutzt, 1929 in seinem Film »Le chien 
andalou« – zum Schnitt durch das Auge. Diese Sequenz (die auch in der 
Ausstellung gezeigt wird) war für die Surrealisten die eindringlichste Meta-
pher für das »Öffnen der Augen«, bedeutete, uns »unserer Blindheit zu 
entledigen« (Max Ernst), den Blick nach innen zu wenden. Nicht zufällig 
fanden die Surrealisten in Nacht und Dunkelheit ihr ureigenes Terrain. Der 
Schock, der uns hier unweigerlich erwartete, sollte uns aufnahmefähig 
machen, uns nicht nur Formen, sondern auch ihre Bedeutungen wahr
nehmen lassen.

Von den jungen Jahren, der Jugend des Surrealismus, seiner »heroischen 
Epoche«, dem großen Vierteljahrhundert der Bewegung, handelt die  
Düsseldorfer Ausstellung, die jetzt erfolgreich zu Ende geht. Sie beginnt 
1919, und ihr erster Teil beschäftigt sich mit der Transformation der 
dadaistischen Unruhe in eine komplexe surreale Bildwelt, wie sie Max Ernst 
in den Jahren bis 1924/25 geschaffen hat. Dann, im Hauptteil, können wir 
anhand bedeutender Werkgruppen der Chronologie ihrer Wirksamkeit bis 
1939, bis zum Ausbruch des Zweiten Weltkriegs, folgen, ihre vorüber
gehende radikale Politisierung, ihre Faszination durch das objet trouvé und 
andere kollektive Obsessionen nachvollziehen. Während des Zweiten Welt-
kriegs finden wir viele der Künstler des Surrealismus im amerikanischen 
Exil, Duchamp (den unerschöpflichen Anreger und Freund), Breton, 
Masson, Matta in New York, Max Ernst in New York und Arizona, Tanguy 
auf  dem Lande in Connecticut, Lam in Kuba. Aber das ist nicht mehr  
als Nachspiel und Abgesang, wichtiger für die Entwicklung einer neuen 
amerikanischen Kunst als für die Surrealisten selbst.

Vieles an dieser klug gewichteten, abwechslungsreichen Ausstellung – der 
wir gerne das Prädikat »Ausstellung des Jahres« verleihen möchten – regt 
zu eingehendem Studium und längeren Kommentaren an. Hier sei nur auf  
einige wenige »Fundstücke« hingewiesen – auf  das jetzt aus Teheran aus-



16

geliehene (ursprünglich für das Haus Paul Eluards in Eaubonne geschaf-
fene) Wandgemälde der »Histoire naturelle« von Max Ernst aus dem Jahr 
1923, welches das Düsseldorf  gehörende Tableau dieser einzigartigen 
Raumdekoration organisch ergänzt; auf  die Serie kleinformatiger Gemälde 
Salvador Dalís aus den Jahren 1932 bis 1936, eine wahre Entdeckung, die 
in nuce sein ganzes verblüffendes Vokabular enthält; schließlich auf  die 
(rekonstruierte) Atelierwand aus dem Arbeitszimmer Bretons in der Rue 
Fontaine, auf  der er disparate Beispiele all dessen versammelt hatte, was ihn 
interessierte, und ihn interessierte bekanntlich viel. Am meisten aber fesselte 
ihn wohl, dass all diese Beispiele so gar nicht miteinander harmonieren, 
wohl aber die Spannbreite eines modernen Bewusstseins bis hin zu seinen 
Ausflügen in die Kunstwelt Ozeaniens umfassen. Für André Breton besaß 
seine Atelierwand einen besonderen Sinn: Sie machte diese Akkumulation 
des Wunderbaren zum Alltäglichen. Sie in seinem Rücken zu wissen, gab 
ihm tatsächlich das Gefühl, unangreifbar zu sein.



17

Da s La n d d e Sa d e s  m i t  d e r Se e l e s u c h e n d

Di e Su r r e a l i s t e n u n d i h r e Li e b e z u m »Gö t t l i c h e n 
Ma rqu i s« :  e i n e Au s s t e l l u n g i n Zü r i c h

Zur Ausstellung »Sade surreal« muss man in den ersten Stock des 
Kunsthauses Zürich hinaufsteigen, aber dann hat man sogleich das Gefühl, 
in ein Kellergewölbe eingetreten zu sein. Finsternis empfängt den Besu-
cher, als müsste das, was er hier zu sehen erwartet, das Licht des Tages  
scheuen. Schon am Eingang hatte ein Hinweisschild gewarnt, dass die 
Ausstellung so manches enthalte, was für »Kinder und Jugendliche unter  
18 Jahren« nicht geeignet ist. Man betritt sie also gleichsam auf  eigene 
Gefahr. In einem fast 30 Meter langen, vitrinenartigen Band ist hier  
aufbereitet, was als das »skripturale Sperma« de Sades annonciert wird:  
die Aneinanderreihung seiner Papiere, seiner Manuskripte und aus der 
Gefängnishaft mit Geheimtinte geschriebener Briefe samt Zensurspuren  
und Brandlöchern.

Das gewaltige Foyer soll uns auf  den Marquis einstimmen. Aussagen über 
sein Leben und Nachleben, vor allem aber Zitate aus seinen Schriften, ein 
kleines Potpourri der Ungeheuerlichkeiten, die er zu Papier gebracht hat, 
werden an die Wand projiziert und ziehen dort langsam vorüber. So wird 
der Eintretende schnell mit einzelnen Aspekten seines Werks und seines 
Schicksals vertraut, die einst André Breton und die Surrealisten so sehr 
erregt, sie gleichsam in Ekstase versetzt haben. Zu den Ersten, die im  
20. Jahrhundert de Sade für sich neu entdeckten und ihn wenn nicht 
hoffähig, so doch publikationswürdig zu machen versuchten, gehörte 
Guillaume Apollinaire. Er war, libertinistische Texte für eine von ihm 
betreute Buchreihe suchend, in der sogenannten »Hölle« (den »Giftschrän-
ken«) der Pariser Bibliothèque Nationale auf  ihn gestoßen. Apollinaire  
war begeistert. Er nannte de Sade einen »der bedeutendsten Männer des  
18. Jahrhunderts, ja, der Menschheit insgesamt«, den »freiesten Geist, den 
es bisher gegeben hat«, und gab von ihm einen Auswahlband heraus, den 
er mit einer ausführlichen Einleitung versehen hatte.

1917 drückte er diesen einem jungen Dichter in die Hand: André Breton, 
der fortan mit dem »Sade-Virus« infiziert war, ebenso wie Maurice Heine, 
der zum führenden »Sadologen« wird und – wie noch mit Apollinaire 
gemeinsam geplant – die Werke des Marquis in unverstümmelten Editionen 
herausbringt. Die Surrealisten werden in allen de Sade betreffenden Fragen 
seinen Rat suchen. Für seine seit 1929 erscheinende Zeitschrift »Le Surréa-



18

lisme au Service de la Révolution“ beauftragte Breton Heine, die ständige 
Rubrik »Actualité de Sade« zu verfassen. Sade war zur Manie geworden.

Was fanden die Surrealisten am Marquis, dass sie ihn – neben dem Comte 
de Lautréamont – zu ihrem Ideal erhoben, dem sie uneingeschränkte Ver-
ehrung zollten? Zunächst faszinierte sie der radikale Tabuverletzer, der 
rebellische Geist, der Mann der permanenten Revolte, der gegen alle gesell-
schaftlichen Regeln verstieß und keine Konventionen anerkannte, der Anar-
chist und Atheist, der Mann, der in allen Wechselfällen seinen Überzeugun-
gen treu blieb.

Dann war es das Schicksal, das de Sade zuteil wurde und ihn in den Augen 
der Surrealisten zum Märtyrer stempelte. Nicht weniger als achtmal verhaf-
tet und der Haft immer wieder auf  oft abenteuerliche Weise entkommen, 
musste er insgesamt mehr als 25 Jahre seines Lebens (1740 bis 1814) hinter 
Gittern verbringen. Schließlich beeindruckte sie die Ausdauer seines Schrei-
bens, mit dem er aus der Enge des Kerkers ausbrach und sich durch seine 
ausschweifende Phantasie eine Welt unbegrenzter Freiheit jenseits von Gut 
und Böse erschuf.

Indem die Surrealisten in de Sade den Triumph des Künstlers über die 
Realität verherrlichten, schnitzten sie sich ein Bild zurecht, wie sie es für 
ihren eigenen Lebensentwurf  brauchten. In seine Konturen ließ sich alles 
nur Denkbare hineinprojizieren, auch wenn es mit der historischen Wirk-
lichkeit wenig zu tun hatte. Wir müssen uns heute fragen, wie nicht nur  
die abartigen Sexpraktiken des »Göttlichen Marquis«, sondern auch seine 
literarisch stereotyp inszenierte eklatante Mordlust in der Epoche des 
heraufziehenden Faschismus (gegen den sich die Surrealisten von Anfang 
an wandten) noch dieses Maß an Begeisterung wecken konnten.

Vo m Ero s b e s e s s e n

In ihrer Bereitschaft, einerseits eine bürgerliche Öffentlichkeit wo es nur 
ging zu provozieren und andererseits alle Behauptungen der Schriften de 
Sades zu sublimieren und in Poesie zu verwandeln, sahen die Surrealisten 
nur allzu gern über die widerwärtigen Züge des Marquis hinweg. Wie sollte 
man nicht einer Person huldigen, die einen zu so schönen Versen wie diesen 
inspirierte: »Der Marquis de Sade ist zurückgekehrt mitten in die Eruption 
des Vulkans / Aus dem er kam … / Mit seinen Jungmädchenaugen … / 
Um zu erlauben, dass ich dich liebe / Wie der erste Mann die erste Frau 
liebte / In voller Freiheit / Jener Freiheit / Für die das Feuer Mensch 
geworden ist …« (André Breton, 1934).



19

Der Vorwurf  der Verharmlosung de Sades wurde den Surrealisten schon 
früh gemacht. In seiner Zeitschrift »Documents« griff  Georges Bataille, 
einer ihrer abtrünnigen Anhänger, Bretons blinde Heiligenverehrung bereits 
1930 scharf  an und glaubte in der Vergöttlichung des Marquis nur den 
Wunsch zu erkennen, den Konsequenzen seines Weltbildes auszuweichen. 
Bataille aber wollte den Marquis zu Ende denken und gerade das Skandalöse 
seiner Erscheinung thematisieren. Wie kaum ein anderer aus dem Umkreis 
der Surrealisten war er tatsächlich ein Leben lang von allen Aspekten des 
Eros besessen und sah dies in Verbindung mit Schmerz, Tod und Religion:

»Die Erotik ist die Zustimmung zum Leben bis in den Tod hinein.«
Nur wenige der in der Ausstellung vereinigten Künstler erreichen in ihrer 

Arbeit die Komplexität der obsessiven Gedankengänge Batailles. Zu diesen 
wenigen gehört zweifellos Hans Bellmer. Bei ihm erscheint der Eros stets 
gewaltsam und tragisch, Lust nur als verlagerter Schmerz, und ihre Steige-
rung führt zur Mystik der »Madame Edwarda« von Bataille, die er mit 
Radierungen begleitete. Was Bellmer zu zeigen versuchte, war die Begierde 
des Wirklichen nach dem Virtuellen und die beständige Sehnsucht der 
Virtualität sich zu realisieren.

Im Allgemeinen aber darf  gelten: Die meisten Künstler aus dem Umkreis 
der Surrealisten wollten die Revolte inszenieren und illustrierten doch nur 
die Banalität des Sexus, ein Orgien-Theater, dem die Mysterien fehlen. Die 
Beschäftigung mit Sade führte bei ihnen nicht zu der erträumten Entfesse-
lung der Phantasie, sondern im Gegenteil zu ihrer Einengung auf  die Dar-
stellung vermeintlich provozierender sexueller Praktiken. So hat die Zürcher 
Ausstellung zwangsläufig ein Doppelgesicht: neben Meisterwerken, die sich 
nicht in der provokanten Attitüde erschöpfen, präsentiert sich ein gutes 
Quantum von erotischem Kitsch, den obszön zu nennen ihm in der Regel 
schon zu viel Ehre antun würde.

Schon der erste Saal belegt diese Zwiespältigkeit: den so simplen wie 
raffinierten Imaginationen lunarer Erotik eines Schröder-Sonnenstern 
begegnet der süßlich bunte Kitsch von Clovis Trouille, einer mediokren 
Randfigur des Surrealismus, die nur wegen ihrer blasphemischen Duftnote 
geduldet wurde. Dann sehen wir uns gleich einem Höhepunkt der Ausstel-
lung konfrontiert: Alberto Giacomettis »Schwingender Kugel« von 1930/31, 
diesem magischen Objekt, das Sexualität als eine Wunde vorstellt, die sich 
niemals schließt; die Kugel, die von einer unter ihr liegenden Sichel aufge
schlitzt wird, und die doch immer aufs Neue zu ihr hinschwingt, als müsste 
sie die Nähe der Verletzung suchen.



Wieland Schmied, emeritierter Ordinarius für Kunstgeschichte, lebt als 
Ausstellungsmacher und freier Publizist in Vorchdorf  (Oberösterreich). Er 
wurde mit dem Preis der Stadt Wien wie mit dem österreichischen Staatspreis 
(Würdigungspreis) für Kulturpublizistik ausgezeichnet.

Erika Schmied ist Fotografin. Sie studierte Kunstgeschichte und Grafik an 
der Hochschule für Bildende Künste in Hamburg. Mehr als dreißig Jahre 
gestaltete sie die Monatszeitschrift MERIAN.

Verlag Bibliothek der Provinz
Literatur, Kunst und Musikalien


	9783990283363_lp1.pdf
	9783990283363_lp2.pdf

