
Alber (48936) / p. 3 /8.8.2019

Giovanni Tidona

Gemein-
schaften
Figuren der
Lebensteiligkeit

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber (48936) / p. 4 /8.8.2019

Giovanni Tidona

Communities
Figures of participation in life

The linchpin of this book is the concept of community. It is to be
discussed in its numerous, complex and interwoven facets of mean-
ing. In the course of a critical textual and conceptual analysis, it will
be shown that the common »object« of the community is a multi-
layered phenomenon that corresponds to numerous differentiations
in the history of thought as well as in everyday language and culture.
The paradigms of the community are elaborated in 15 chapters on the
basis of the semantic diversification of the prepositional compositions
of the basic word »division«.

The Author:

Giovanni Tidona, born 1982 in Scicli (Italy), received his doctorate in
Practical Philosophy in 2013 from the Johannes Gutenberg Univer-
sity in Mainz. Deputy Professor of Philosophy/Ethics at the Faculty
of Cultural Sciences and Humanities of the University of Education
Heidelberg, Lecturer of Philosophy at the Johannes Gutenberg-Uni-
versity Mainz. Author and editor of numerous publications on phe-
nomenology, social ontology and philosophy of the 20th century.



Alber (48936) / p. 5 /8.8.2019

Giovanni Tidona

Gemeinschaften
Figuren der Lebensteiligkeit

Dreh- und Angelpunkt des vorliegenden Buches ist der Gemein-
schaftsbegriff. Er soll in seinen zahlreichen, komplexen und mit-
einander verflochtenen Bedeutungsfacetten erörtert werden. Im Zuge
einer kritischen Text- und Begriffsanalyse wird gezeigt, dass der ge-
meinsame »Gegenstand« der Gemeinschaft ein vielschichtiges Phä-
nomen ist, dem in der Denkgeschichte sowie in der Alltagssprache
und -kultur zahlreiche Ausdifferenzierungen entsprechen. Die Para-
digmen der Gemeinschaft werden in 15 Kapiteln anhand der seman-
tischen Auffächerung der präpositionalen Komposita des Grund-
wortes »-teilung« herausgearbeitet.

Der Autor:

Giovanni Tidona, geboren 1982 in Scicli (Italien), wurde 2013 in
Praktischer Philosophie an der Johannes Gutenberg-Universität
Mainz promoviert. Vertretungsprofessor für Philosophie/Ethik an
der Fakultät für Kultur- und Geisteswissenschaften der Päda-
gogischen Hochschule Heidelberg, Dozent für Philosophie an der
Johannes Gutenberg-Universität Mainz. Autor und Herausgeber
zahlreicher Publikationen zur Phänomenologie, zur Sozialontologie
und zur Philosophie des 20. Jahrhunderts.



Alber (48936) / p. 6 /8.8.2019

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Umschlagbild: © Andrea Calabrese
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI Books Gmbh, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48936-9



Alber (48936) / p. 7 /8.8.2019

Teilen macht ganz



Alber (48936) / p. 8 /8.8.2019



Alber (48936) / p. 9 /8.8.2019

Danksagung

Die Realisierung eines Buches über den Gemeinschaftsbegriff erlaubt
eine gemeinschaftliche Danksagung, die im Sinne des Geteilten kon-
sequenterweise von einzelnen, namentlichen Erwähnungen absehen
darf und sich somit an die Gemeinschaft aller lieben Menschen,
Freunde, Verwandten, Ex-Freundinnen, Mit-Philosophen und ins-
besondere der Studierenden kommunitär wendet, die zur Entstehung
dieser Studie in unterschiedlichem Grade beigetragen haben. Ins-
besondere zahlreiche Studierende haben die folgenden Ausführungen
angereichert, und zwar durch ihre Teilnahme, Rückmeldungen und
Beiträge an dem vom Verfasser geleiteten Seminar »Europäisches
Denken. Dimensionen der Sprache und Politik« im Wintersemester
2014–2015 an der Johannes Gutenberg-Universität in Mainz sowie
an »Paradigmen der Gemeinschaft« im Sommersemester 2016,
»Fremdheit und Interkulturalität« im Wintersemester 2016–2017
und »Fremdheit und Diskriminierung« im Sommersemester 2018 an
der Pädagogischen Hochschule in Heidelberg. Diesen philosophiever-
liebten Studenten, damaligen Gemeinschaftsgefährten, soll ein Dank
erstattet werden, zusammen mit der Aufforderung, ihrer Leiden-
schaft für das schönste und wichtigste Fach der Welt (mitunter auch
der Menschenwelt) ohne Wenn und Aber weiter nachzugehen.

Gemeinschaft ist ein Ganzes und seine Teile. Deshalb soll hier
nichtsdestotrotz ein Name erwähnt werden: Diese Arbeit wurde im
Geiste des Πόνος, Sohn der Ἔρις geschrieben und ist somit einem
philoponos gewidmet, dem auch die Inspiration des Buches zu ver-
danken ist. Danke an Onkel Tonino.

Cava d’Aliga, Mai 2019

9



Alber (48936) / p. 10 /8.8.2019



Alber (48936) / p. 11 /8.8.2019

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

Erstes Kapitel:
Teilung. Heideggers Kreide, oder: Was bedeutet es eigentlich,
eine Pizza zu teilen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
§1. Selbigkeit, Gleichheit, Verschiedenheit . . . . . . . . . 39
§2. Durch Aufteilen wird nicht immer geteilt . . . . . . . . 48
§3. Was bleibt von der Teilung? . . . . . . . . . . . . . . . 51

Zweites Kapitel:
Aufteilung und Verteilung. »Gemeinsame Güter« und
»WG-gesucht« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
§4. Klassische Kriterien der Gemeinschaft . . . . . . . . . 54
§5. Verschmelzen und Auflösen . . . . . . . . . . . . . . 61
§6. Wohngemeinschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
§7. Aufteilung als »gerechte« Verteilung. (Mit)Eigentum,

Besitz und die Gemeinschaft der Bruchteile . . . . . . . 71
§8. Zweck-WG, zweckgerichtet, zweckgerecht . . . . . . . 75
§9. Schwammige Kriterien . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

Drittes Kapitel:
Erteilung. Was ist eine Gabe? . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
§10. Ein Abendessen unter Freunden . . . . . . . . . . . . 82
§11. Gaben und Pflichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
§12. Ver-Sagen (scheitern und behaupten,

scheitern zu wollen) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

11



Alber (48936) / p. 12 /8.8.2019

Viertes Kapitel:
Arbeitsteilung. Öffentlichkeit und òikos bei »Hans im Glück« . . 95
§13. Arbeit, Dienst, Beruf(ung) . . . . . . . . . . . . . . . 95
§14. Privat und öffentlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
§15. Figuren der Arbeitsgemeinschaft . . . . . . . . . . . . 99

Fünftes Kapitel:
Einteilung und Unterteilung. Gemeinschaft der Mengen und
Teilmengen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
§16. Mengenlehre und Politik . . . . . . . . . . . . . . . . 113
§17. Präsentation und Repräsentation . . . . . . . . . . . . 114
§18. Ordnung/Ortung: Was bedeutet es, ein Student an der

Johannes Gutenberg-Universität zu sein? . . . . . . . . 118
§19. Übertragbarkeit einer Metapher . . . . . . . . . . . . . 126
§20. Gasthörer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129
§21. Neigung zur Verrechtlichung . . . . . . . . . . . . . . 132

Sechstes Kapitel:
Erdenteilung. Immanuel Kant vs. Reinhard Mey . . . . . . . . . 134
§22. Viele Gäste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
§23. Geist der Erde und Gast auf Erden . . . . . . . . . . . 134
§24. Kants Gastlichkeitsbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . 138
§25. Ethisch oder rechtlich? . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
§26. Gute Nacht, Freunde (und nicht Feinde) . . . . . . . . 146

Siebtes Kapitel:
Zweiteilung und Dreiteilung.
Hendiadyoin als Logik der Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . 157
§27. »Beschattungen« des Fremden.

Der Fremde tritt ans Tageslicht, in Form des Schattens . 157
§28. Enantiosemie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
§29. Fremdheit als Fall der Andersheit . . . . . . . . . . . . 164
§30. Unheimliches als Zweiteilung . . . . . . . . . . . . . . 166
§31. Unheimliches als Dreiteilung . . . . . . . . . . . . . . 170
§32. Asymmetrie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175

12

Inhalt



Alber (48936) / p. 13 /8.8.2019

§33. ἓν διὰ δυοῖν . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178
§34. Verschachtelung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184

Achtes Kapitel:
Abteilung. Vom Limes zum Limen . . . . . . . . . . . . . . . . 189
§35. Das Leben ist eine Zugfahrt . . . . . . . . . . . . . . . 189
§36. Wände und Grenzen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
§37. Abgrenzung, Ein- und Ausgrenzung . . . . . . . . . . 197
§38. Grenze als Schwelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
§39. Grenze als Medium. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202
§40. Menschen und Götter . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
§41. Limen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209

Neuntes Kapitel:
Spielbeteiligung. Be-dingte Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . 211
§42. Eine Pseudo-Etymologie . . . . . . . . . . . . . . . . 211
§43. Utilitas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215
§44. Aufforderungen und Angebote . . . . . . . . . . . . . 220
§45. Unbekümmertheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
§46. Prädikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227
§47. Plurale Entwicklungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 232
§48. Treppen, die keine Treppen sind . . . . . . . . . . . . . 234
§49. Stufen, die keine Stufen sind . . . . . . . . . . . . . . 238

Zehntes Kapitel:
Teil. Gemeinschaft als Perlenkette . . . . . . . . . . . . . . . 243
§50. Aristoteles, Löwith und Wittgenstein hätten möglicher-

weise befreundet sein können . . . . . . . . . . . . . . 243
§51. Element . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244
§52. Einfach und zusammengesetzt . . . . . . . . . . . . . 247
§53. Gemeinschaft als Perlenkette . . . . . . . . . . . . . . 250
§54. Gemeinschaft als offener und dynamischer Begriff . . . 253
§55. Dividierbare Perlen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257

13

Inhalt



Alber (48936) / p. 14 /8.8.2019

Elftes Kapitel:
Mitteilung. Käfer und Mitsein . . . . . . . . . . . . . . . . . 262
§56. Das Wort des Heraklit . . . . . . . . . . . . . . . . . 262
§57. Das sagen die meisten . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263
§58. Mit-Teilen als sympathein . . . . . . . . . . . . . . . 264
§59. Wo soll ich denn hereinschauen? . . . . . . . . . . . . 266
§60. Ein Zimmer und einen Seelenzustand beschreiben . . . 268
§61. Was bedeutet es, auf das Zeigen zu zeigen? . . . . . . . 271
§62. Mitteilung als Komparenz. Zeigen und Erscheinen . . . 273
§63. Aufmerksamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276
§64. Dieselben Worte mit unterschiedlicher Bedeutung . . . 277
§65. Ver-rückte Komparenz . . . . . . . . . . . . . . . . . 281

Zwölftes Kapitel:
Gegenteil. Eros und Anteros als Formen der Gemeinschaft . . . . 282
§66. Fünf Formen der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . 282
§67. Familiengeschichte des Eros . . . . . . . . . . . . . . . 283
§68. Endlich bedeutet zweierlei . . . . . . . . . . . . . . . 288
§69. Was sehe ich im Spiegel? . . . . . . . . . . . . . . . . 290
§70. Gegensätze der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291

Dreizehntes Kapitel:
Schicksalszuteilung. Der Mensch auf der Flucht . . . . . . . . . 295
§71. munus als Schicksal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295
§72. Vektoren der Flucht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295
§73. Das Woher der Flucht: Trennung . . . . . . . . . . . . 298
§74. Das Wodurch der Flucht: Nicht-Ort . . . . . . . . . . . 302
§75. Das Wohin der Flucht: Der Feind wird zum Freund . . . 306

Vierzehntes Kapitel:
Vorteil, Nachteil, Bauteil, Bestandteil, Urteil, Losteilung und
Teilnahmslosigkeit. Und das ist längst noch nicht alles . . . . . . 312
§76. Weitere Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . 312
§77. Rankings . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
§78. Bausteine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 314

14

Inhalt



Alber (48936) / p. 15 /8.8.2019

§79. Beständige Bausteine . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315
§80. (Vor-)Urteile . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317
§81. Nichts machen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319

Fünfzehntes Kapitel:
Umteilung. Philosophie als Hexengebräu und
Gemeinschaft im Auge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323
§82. Ein Schlusswort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 332
Lexika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
Lieder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
Gedichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
Filme und TV-Serien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 338
Abbildungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 338
Fabeln und Romane . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339
Alia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339

15

Inhalt



Alber (48936) / p. 16 /8.8.2019



Alber (48936) / p. 17 /8.8.2019

Vorwort

I

In der Pseudo-Platonischen Schrift Definitionen (Hóroi) findet sich
u.a. ein Spruch, der auf den ersten Blick kaum etwas mit dem Thema
»Gemeinschaft« zu tun hat, sich jedoch sehr gut eignet, den Grund-
ton dieses Buches anzugeben. Es handelt sich um eine Definition des
göttlichen Wesens, welche folgendermaßen lautet: »Gott: ein un-
sterbliches Wesen von vollkommener Glückseligkeit«1. Der Leser soll
aber an dieser Stelle gleich darauf hingewiesen werden, dass diese
Übersetzung leider ungenau ist, weshalb es sich lohnt, sich das grie-
chische Diktat anzuschauen und zu versuchen, eine anderweitige
deutsche Wiedergabe vorzuschlagen: Θεός ζῷον ἀθάνατον, αὔταρ-
κες πρòς εὐδαιμονίαν, »der Gott ist ein unsterbliches und hinsicht-
lich seines Glückes selbstständiges Tier«.

Die Definition birgt vielerlei in sich. Zunächst ist es extrem in-
teressant, dass der Gott, das göttliche Wesen, dabei als ein Tier (ζῷον)
bestimmt wird. Auch der Gott nimmt, wie alle anderen Lebewesen,
an der ζωή, am »zoologischen Leben« teil. Der Gott ist, genauso wie
das Tier, die Pflanze und der Mensch, lebendig.

Menschen und Götter haben nach dieser Definition somit etwas
Wesentliches gemeinsam: Beide Wesen leben. Ein relevanter Unter-
schied zeigt sich jedoch zugleich: Im Unterschied zu allen anderen
Wesen, die lebendig und sterblich sind, ist der Gott ein unsterbliches
Tier. Menschen leben und sterben irgendwann; Götter leben immer-
während:

Trotz der größten Verschiedenheiten im Charakter und Temperament ha-
ben diese Götter doch alle dieselbe Natur. Daher werden sie gerne als Ein-
heit dem menschlichen Geschlecht gegenübergestellt […] Gemeinsam ist

17

1 Platon: Definitionen, 411a, in Platon: Briefe / Unechtes, in Sämtliche Werke, Bd. X,
Frankfurt a.M./Leipzig: Insel, 1991, S. 433, übers. v. Franz Susemihl.



Alber (48936) / p. 18 /8.8.2019

allen die Unsterblichkeit, und sie heißen die »Ewigen«, die immer waren;
wodurch aber gewiß nicht dogmatisch festgestellt werden sollte, dass sie
niemals geboren seien; was bedeutete das gegenüber der Unmeßbarkeit
ihres Lebens! Trotzdem konnte man sie sich nicht anders vorstellen als in
der strahlendsten Jugendblüte. […] Auch die höchste Weisheit sollte nicht
einem Jenseits des Lebens, sondern seiner freudigsten Kraft angehören und
die Erkenntnis nicht auf dem weltabgewandten Greisengesicht, sondern auf
der jugendhellen Stirn und den blühenden Lippen Apollons wohnen. »Un-
sterblich ohne Alter« – das ist das Kennzeichen alles Göttlichen.2

Götter sind eins mit der Natur: »Die Geistigkeit der neuen Götter-
gestalten ist verbunden mit der innigsten Naturtreue«.3 Und obwohl
der Mensch, im Unterschied zum Gott, ein vergängliches und be-
denkliches Wesen ist (»Denn was sind diese Menschen? Arme Ge-
schöpfe, die nach kurzer Blüte welken und schwinden« (Il. 21, 464))4,
ist derjenige Natur- und Lebensbereich, den die Götter bewohnen,
derselbe auch für die Menschen:

Also verwandt miteinander und doch durch eine tiefe Kluft getrennt – so
stehen die Menschen und Götter gegenüber. Deutlich spricht es Pindar aus:
›Eins ist der Menschen, ein andres ist der Götter Geschlecht: eine Mutter
hat beiden das Leben gegeben; aber so ungleich sind sie in allen ihren Kräf-
ten, daß das eine gar nichts ist, ewig fest aber bleibet die Burg des ehernen
Himmels‹ (Nem., 6, 1).5

Menschen und Götter sind ontologisch grundunterschiedlich, beide
Geschlechter gehören nichtdestotrotz ein und derselben Natur
(»einerMutter«) an, sie sindTeile ein und derselbenNatur; sie sind also
beide dieseNatur.Durch einen solchen komplexen, aufGemeinsamkeit
und Unterschied beruhenden Einteilungsmechanismus werden Men-
schen und Götter in das Bild der Natur und des Lebens eingefügt.

II

Es gibt aber noch einen weiteren, tragenden Grund, warum diese
Pseudo-Platonische Definition sich im Rahmen einer Studie über

18

Vorwort

2 Walter F. Otto: Die Götter Griechenlands. Das Bild des Göttlichen im Spiegel des
griechischen Geistes, Frankfurt a.M.: Klostermann, 1987, S. 163–164.
3 Ebenda, S. 205.
4 Ebenda, S. 165.
5 Ebenda, S. 169.



Alber (48936) / p. 19 /8.8.2019

den Gemeinschaftsbegriff als äußerst stichhaltig erweist. Götter sind
nicht nur unsterblich, sondern auch »hinsichtlich des Glückes selb-
ständig«. Sie bedürfen nichts, um glücklich zu sein – dafür fehlt es
ihnen an nichts. Es wäre aber an dem Punkt genauer zu bestimmen,
was »Glück« bedeute. Auch dieses Stichwort ist in dem Fall eine teil-
weise irreführende Übersetzung. Das griechische Wort dafür ist εὐ-
δαιμονία, »Glückseligkeit«. Diese ist aber nicht mit so etwas wie
einem »frohen und glücklichen Gemütszustand« (also nicht gleich
im Sinn einer psychologischen Wohlbefindlichkeit, zumal auch die
Götter leiden können6) gleichzusetzen; darunter ist eher eine Art
»Vollkommenheit« und perfekte Übereinstimmung zu verstehen,
und zwar zwischen dem, was ein Gott kann, und dem, was ein Gott
tut – was eben das Wesen der Aristotelischen εὐδαιμονία ausmacht:
»Glück« ist die Ausübung und Verwirklichung der eigenen Dynamis,
die gelungene Ausführung dessen, was der »Dämon« fordert und
strebt – eu-daimonie. Die Verwirklichung des eigenen dämonischen
Prinzips ist bei jedem Gott immer und stetig bewährt und garantiert –
unabhängig davon, welche τιμή einem Gott zukommt, sprich: wel-
cher Zuständigkeitsbereich ihm durch die Machtübernahme Zeus’
zugewiesen wurde. Der Gott und die Naturinstanzen, die er vertritt,
üben sich immer vollkommen aus: Ein Gott ist selbstständig in der
Konstitution seiner Identität und seines Wesens, in dem grandiosen
kosmischen Rahmen der ζωή.

Es wäre nun möglicherweise aufschlussreich, die Pseudo-Plato-
nische Definition umzukehren. Dies stellt übrigens eine typische phi-
losophische Vorgehensweise dar: Nicht selten erfolgen Begriffs-
bestimmungen in der Philosophie per Umkehrschluss, d.h. etwas
wird durch sein Gegenteil oder dadurch, was es nicht ist, definiert:
Als ob man jemandem erklären sollte, was ein Baum ist, durch Auf-
listung und Bestimmungen dessen, was der Baum nicht ist: Er ist kein
Tier, er wird nicht technisch hergestellt, man kann ihn nicht in der
Tasche tragen usw.

Ein solches Umkehrschluss-Verfahren, das an das Kinderspiel
»Wer bin ich / Was bin ich« erinnert, könnte auf unsere Pseudo-Pla-

19

Vorwort

6 »So hoch sind die Götter über das Menschendasein hinausgehoben. Und doch ist ihr
Wesen dem menschlichen nahe verwandt. Schon die äußere Erscheinung ist die glei-
che, wenn auch der Gottheit die Vollkommenheit und die Unvergänglichkeit vor-
behalten bleibt. Sie wissen und vermögen zwar unvergleichlich viel mehr als die Men-
schen, aber die Neigungen und Leidenschaften teilen sie doch mit ihnen. Selbst das
Leiden ist ihnen nicht ganz erspart« (ebenda, S. 168).



Alber (48936) / p. 20 /8.8.2019

tonische Definition angewendet werden. Wie würde es damit aus-
sehen, wenn die Struktur dieser Definition auf die Bestimmung des
Menschen übertragen würde? In diesem Fall wäre folgende etwaige
Umformulierung denkbar: »Der Mensch ist ein sterbliches und hin-
sichtlich seines Glückes nicht-selbständiges Tier«.

Es erscheint klar, dass die Pseudo-Platonische Definition des
Gottes durch ein derartiges Umkehrungsspiel auch über den Men-
schen Aufschluss gibt: Der Mensch stirbt und bedarf für sein Glück
– für seine eu-daimonia, zur Verwirklichung seinesWesens, zur Aus-
übung seiner dynamis – etwas Anderes. Da der Mensch nicht selbst-
ständig ist, verhält er sich wie ein Teil der Natur, der zur eigenen
Konstitution anderer Teile bedarf.

Eine solche Mensch-Gott-Gegenüberstellung ist somit im Rah-
men einer Studie zur Gemeinschaft aus mindestens zwei Gründen
wichtig: Auf der einen Seite präpariert sie den Boden für eine Über-
legung zum Wesen des Menschen als ein Teil innerhalb eines Ganzen
heraus; als ein einzelnes Individuum, das »pros eudaimonian« nicht-
selbständig und in einem organischen Ganzen angesiedelt ist, in dem
jeder Teil zur eigenen Selbstkonstitution auf die anderen Teile ange-
wiesen ist, und zwar auf ähnliche Art und Weise, wie die Hand eines
lebendigen Organismus auf dessen Arm sowie seine Teile, die Mus-
keln, Gewebe und Blutgefäße angewiesen ist.

Auf der anderen Seite hat diese Idee auch eine politisch-philoso-
phische Tragweite: Sie kehrt in Aristoteles’ Politik wieder, im ersten
systematischen Traktat der westlichen politischen Philosophie, in
dem auch die Ursprünglichkeit des Ganzen gegenüber dem Teil her-
vorgehoben wird. Sollte das »Ganze« bspw. eine staatliche Gemein-
schaft sein, die aus weiteren »Teilen« sprich: kleineren Gemeinschaf-
ten wie den Dörfern, den Haushalten und schließlich den Einzelnen
zusammengesetzt ist, würde es sich folgendermaßen verhalten:

Auch von Natur ursprünglicher aber ist der Staat als das Haus und jeder
einzelne von uns. Denn das Ganze ist notwendig ursprünglicher als der Teil,
weil ja, wenn der ganze Leib dahin ist, auch nicht mehr Fuß oder Hand
existiert, außer demNamen nach, gerade wie man auch eine steinerne Hand
noch Hand nennt. Jedes Ding wird nämlich durch seine besonderen Fähig-
keiten (érgon) und Möglichkeiten (dýnamis) bestimmt; und wenn es diese
nicht mehr besitzt, so ist es nicht mehr dasselbe Ding, und es sollte nicht
mehr als dasselbe Ding bezeichnet werden, es sei denn im Sinne bloßer
Namensgleichheit. Daß also der Staat von Natur besteht und ursprüng-
licher als der Einzelne ist, ist klar. Denn wenn aber eben jeder einzelne für

20

Vorwort



Alber (48936) / p. 21 /8.8.2019

sich nicht sich selber genügend ist, so verhält er sich zum Staat gerade so
wie die Teile eines anderen Ganzen zu diesem letzteren; wenn er aber ande-
rerseits überhaupt nicht an einer Gemeinschaft sich zu beteiligen vermag
oder dessen durchaus nicht bedarf wegen seiner Selbstgenügsamkeit, so ist
er freilich kein Teil des Staates, aber eben damit entweder ein Tier oder aber
ein Gott.7

Das Aristotelische Zitat ist zentral und für diese Studie wegbereitend.
Zunächst soll noch einmal etwas pedantisch auf das Diktum Augen-
merk gelegt werden: Die deutsche Übersetzung »Staat« könnte trotz
ihrer augenscheinlichen Neutralität irreführend sein, denn Aristote-
les spricht hier nicht von »Gesellschaft« (ein Begriff, der viel später
entstand), sondern von der Polis, vom griechischen Stadtstaat, der an
weiteren Stellen der Politik als politikḗ koinōnía bezeichnet wird: Po-
litische Gemeinschaft.8 Es ist somit von »Gemeinschaft« und nicht
»Gesellschaft« die Rede; diese letztere, wie in den folgenden Ausfüh-
rungen deutlich sein wird, wird dem Begriff der Gemeinschaft eher
entschieden entgegengestellt.

Diese politische Gemeinschaft – wie jede Art von Gemeinschaft,
so Aristoteles – besteht von Natur aus. Der Bezug auf das Leben und
auf die Natur kehrt vehement wieder. Gemeinschaft ist in dieser Hin-
sicht weder ein gesellschaftliches »Konstrukt« noch ein kultureller,
konstruktivistisch geprägter Überbau, noch ein extrinsischer, sozialer
»Pakt«. Sie ist vielmehr ein ursprüngliches, natürliches Faktum. Und
ebenso natürlich ist das Wesen desjenigen Teils, der im Zusammen-
hang mit anderen Teilen die Aristotelische Gemeinschaft ausmacht:
Der Mensch als politisches Tier, ein ζῷον: »Hiernach ist es klar, daß
der Staat zu den naturgemäßen Gebilden gehört und daß der Mensch
von Natur ein politisches Lebewesen (zôon politikón) ist«.9 Ähnlich
wie der Gott, welcher bei Platon ein Tier ist, gehört auch der Mensch
der zōḗ an. Der Verweis auf die Natur und das Leben, welches Götter
und Menschen in ihren jeweiligen grundlegenden Gemeinsamkeiten
und gewaltigen Unterschieden vereint, taucht wieder auf.

Es ist aber ein komplexeres Verhältnis, als man denken würde –
weshalb auch die Tragweite der allberühmten Definition des Men-
schen als zôon politikón übersehen und oft auf ein abgedroschen-er-
bauliches »Sozialwesen« des Menschen verflacht wird. Das Gott-

21

Vorwort

7 Aristoteles: Politik, 1253a 19–28, Hamburg: Rowohlt, 1994, S. 47–48.
8 Vgl. ebenda, 1252a.
9 Ebenda, 1253a, S. 46–47.



Alber (48936) / p. 22 /8.8.2019

Tier-Mensch-Verhältnis innerhalb der Natur und desjenigen natür-
lichen Gebildes, das die Gemeinschaft ist, ist allem Anschein nach
hendiadyonisch. Es sieht nämlich so aus, als wären Götter und Men-
schen zunächst gleich (beide sind Tiere) und würden sich doch in
zweiter Instanz durch zwei hinzugesetzte, unterschiedliche bzw. fast
gegenteilige Eigenschaften voneinander abgrenzen (die einen sind
selbständige, die anderen politische Tiere). Wie in diesem Buch er-
sichtlich wird, ist eine solche Logik des Hendiadyoins eine tragende
Querschnittfolie der Überlegungen und Analysen des Gemein-
schaftsbegriffs.

An dieser einleitenden Stelle gilt es aber zunächst, den weiteren,
von Aristoteles eingeführten und jedoch gegenüber der Definition
des Pseudo-Platons kongruenten, wichtigen Unterschied zwischen
Gott und Menschen ins Auge zu fassen: Wer nicht in der ursprüng-
lichen Gemeinschaft lebt und dementsprechend auf die weiteren Teile
der Gemeinschaft nicht angewiesenen ist, der ist wohl ein nicht-
menschliches Lebewesen, also ein Tier oder ein Gott. Dies stellt eine
Bestätigung e contrario des Pseudo-Platonischen Ansatzes der oben
zitierten Definitionen dar. Darüber hinaus drängt sich hierdurch die
erste These auf, die in diesem Buch eine folgerichtige Präzisierung,
Untermauerung und teilweise auch In-Frage-Stellung erfahren soll:
Gemeinschaft ist ein ontologisch Ursprüngliches, nimmt verschiede-
ne Formen an – wie bei Aristoteles’ Politik: Die Haushaltsgemein-
schaft, die Dorfgemeinschaft, die politische Gemeinschaft – und be-
trifft keine autarkischen Götter oder Tiere, sondern hinsichtlich des
Glücks nicht-selbstständige Menschen, die zur Entfaltung und Ver-
wirklichung ihres potenziellen Wesens – was auch immer ihr Wesen
ist, und einige Indizien dafür werden die nächsten Seiten anbieten –
anderer Menschen und Gemeinschaftsformen bedürfen.

Soweit ist aber noch nicht viel zum Wesen der Gemeinschaft
gesagt. Auch wenn man den Blick auf den Nexus Gemeinschaft/Un-
selbstständigkeit des Menschen einschränkt, wird die Art dieses Ver-
hältnisses noch lange nicht geklärt. Diese Problematik lässt sich zu-
nächst relativ grob in einigen ersten Fragen zusammenfassen, z.B.:
Wonach bedarf der bedürftige Mensch in der Gemeinschaft? Oder:
Soll der Mensch unweigerlich in Gemeinschaften leben, weil er ein
naturkonstitutives »Mängelwesen« ist, oder wurde er erst zum Män-
gelwesen, nachdem er angefangen hat, in Gemeinschaften zu leben –
sprich: sich den anderen »Teilen« auszusetzen? Oder aber, mit ande-
ren Worten: Ist die Angewiesenheit, die fehlende Autarkie des Men-

22

Vorwort



Alber (48936) / p. 23 /8.8.2019

schen eine Ursache oder eine Folge der Gemeinschaft? Der Kausal-
zusammenhang zwischen Gemeinschaft und Bedürftigkeit bleibt
weithin ungeklärt.

Aber in viel wesentlicherer Hinsicht stellt diese Arbeit die Frage
– und zwar ausgehend von der Überzeugung einer »Ursprünglich-
keit« der Gemeinschaft, die somit eine Hintergrundnotwendigkeit
für den Menschen darstellt –, ob der gemeinschaftliche Teil-Ganzes-
Zusammenhang doch nicht ein äußerst Komplexes sei. Wenn man
dieses letztere Wort erst nimmt, bedeutet »komplex« nicht, wie die
meisten fälschlicherweise annehmen, »schwierig«, »nicht einfach«,
»kompliziert« usw., sondern grundsätzlich »verflochten«. Komplex
ist vom lateinischen CUM-PLÈCTO, »mit-flechten«, »mit-knüpfen«,
»mit-spinnen« abgeleitet. Eine komplexe Sache ist aus mehreren Tei-
len zusammengesetzt, die derart ineinander verwoben sind, dass sie
vom vielseitigen, vielschichtigen, sozusagen cum-plexen Ganzen
nicht abgetrennt werden können, ohne dass das Ganze dadurch beein-
trächtigt wird.

Eine leitende Hypothese dieser Arbeit besteht darin, dass »Ge-
meinschaft« eine solche komplexe, »verwobene« Angelegenheit ist.
Es kommt nun darauf an, die wesentlichen Teile und die Verflochten-
heitsstrukturen und -modalitäten dieser komplexen Angelegenheit
herauszuarbeiten und aufzuzeigen.

III

Dreh- und Angelpunkt des vorliegenden Buches ist somit der Ge-
meinschaftsbegriff und das Gemeinschaftsstiftende. Es ist kein Zufall,
dass der Titel des Buches »Gemeinschaften« im Plural lautet. Es gibt
nämlich zahlreiche – historisch qualifizierte, mögliche und reale, uto-
pische, abgelehnte und nie erreichte, funktionale und kritikwürdige,
fruchtbare und schädliche usw. usf. – Gemeinschaftsformen. Nicht
jede davon ist allerdings Gegenstand dieses Buches, welches somit
nicht im Geringsten so etwas wie ein enzyklopädisches »Sammelsu-
rium« der Gemeinschaftsformen bereitstellen möchte. Vielmehr wird
dabei auf die vielschattierte Logik des Gemeinschaftlichen insistiert,
die dann aber selbstverständlich auch konkrete, hierbei zu analysie-
rende Gemeinschaftsformen produziert: »Gemeinschaft« ist nämlich,
wie im Folgenden deutlich werden wird, ein produktiver Begriff.

»Gemeinschaft« ist jedoch auch ein aus mehreren Gründen pro-

23

Vorwort



Alber (48936) / p. 24 /8.8.2019

blematischer Begriff. Zunächst lässt sich der Begriff schwer einfan-
gen, denn oft gleiten Thematisierungen der Gemeinschaft (wie auch
in diesem Buch gezeigt wird) in Analysen der Gesellschaftsformen;
»Gemeinschaft« tendiert dazu, von »Gesellschaft« ersetzt und abge-
löst zu werden, sodass Bauman behaupten konnte, dass diejenigen,
»die heute nach einer Gemeinschaft suchen, zum Los des Tantalus
verdammt [sind]: Ihr Ziel wird sich ihnen auf ewig entziehen, und es
ist gerade ihr leidenschaftliches Verlangen, das sein Zurückweichen
herbeiführt«.10

Außerdem ist es nicht klar, inwiefern es sich bei »Gemeinschaft«
um einen positiven oder gar negativen Begriff handelt:

Gemeinschaft ist ein schillernder und mächtiger Begriff […] Auffallend ist
dabei, dass die normative Konnotation trotz der immensen Vielschichtigkeit
der Verwendungsweisen zumeist positiv ist: Gemeinschaft gilt dem Alltags-
bewusstsein als bejahenswerte Instanz, der Begriff ist aufgeladen mit emo-
tionalen Metaphern, die Wärme, Geborgenheit, Liebe, Freundschaft und
Vertrautheit symbolisieren […] In wissenschaftlichen Diskursen ist dies
erwartungsgemäß nicht immer der Fall. Letztlich ist es jedoch gerade die
ambivalente Rolle von Gemeinschaft, welche die zeitgenössische Faszina-
tion und Relevanz eines Denkens und einer Politik der Gemeinschaft aus-
macht. […] Andererseits sind die Vorbehalte gegen ein naives Denken der
Gemeinschaft spätestens seit den 1930er Jahren beinahe ebenso ausgeprägt:
Gemeinschaft gilt zumindest im deutschen Kontext immer auch als poten-
tiell gefährlich, totalitär und gewaltsam.11

Gemeinschaft ist von positiv über ambivalent bis hin zu totalitär und
gewaltsam. Es ist ein »schillernder Begriff«, dessen Bedeutungsspek-
trum sehr breit und manchmal opak – wenn nicht sogar trüb – ist. Ein
weiteres Problem besteht darin, dass der Bedeutungsspiegel dieses
Wortes oft auch verschwommen ist, und zwar durch Interferenzen
von unterschiedlichen, mächtigen Denkparadigmen, die den Begriff
vereinnahmen und in ideologische Richtungen lenken. »Gemein-
schaft« ist aus diesem Grund häufig dazu verurteilt, ein nicht-neu-
trales Wort zu sein; es ist oft historisch-nationalistisch und religiös
überladen und vertritt somit einen schwierig handhabbaren Begriff.

24

Vorwort

10 Zygmunt Bauman: Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicherheit in einer be-
drohlichen Welt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017, S. 25.
11 Hartmut Rosa u. a.: Theorien der Gemeinschaft. Zur Einführung, Hamburg: Junius
Verlag, 2010, S. 9–10. Auf Rosa 2010 ist u. a. zu einer Einführung und Systematik der
Gemeinschaftsbegriffe zu verweisen.



Alber (48936) / p. 25 /8.8.2019

Zu den stärksten Begriffsinterferenzen und -verschiebungen zählt
durchaus die religiöse Prägung:

Von mehreren Seiten sah ich von dem Gebrauch desWortes ›Gemeinschaft‹
Gefahren ausgehen: Unweigerlich klingt es von Substanz und Innerlichkeit
erfüllt, ja aufgebläht; recht unvermeidlich hat es eine christliche Referenz
(geistige oder brüderliche, kommunielle Gemeinschaft) oder eine im wei-
teren Sinne religiöse (jüdische Gemeinschaft, Gemeinschaft des Gebets,
Gemeinschaft der Gläubigen – ’umma); es wird zur Bekräftigung vorgeb-
licher ›Ethnizitäten‹ verwendet – alles dies konnte nur Warnung sein.12

Im engen Zusammenhang mit der »christlichen Referenz« steht ein
weiterer problematischer Aspekt der Gemeinschaft, und zwar eine
gewisse futuristisch-teleologische Bedeutung:

Ja, das Gemeinwohl und die Idee der Gemeinschaft sind der Idee der
Menschheit konsubstantiell. Doch wie uns die Geschichte zeigt, existieren
beide nur im Zustand des Ideals und Projekts. […] Die Gemeinschaft als
Verwirklichung des Gemeinwohls kann nur ein provisorischer und stets
unfertiger Endpunkt sein.13

Gemeinschaft hat insofern nur Sinn, als sie ein nicht-abgeschlosse-
nes, immer zukunftsorientiertes Projekt oder eine Idee, ein Plan, ein
»Entwurf des Mit-Seins« ist.

Ein weiterer Grundzug des Gemeinschaftsbegriffs besteht au-
ßerdem darin – und dies wird im Folgenden besonders hervorgehoben
– dass er ein regelrecht sozialontologischer Begriff ist, denn dieser
betrifft im Wesentlichen Strukturen, die sich noch diesseits der kon-
kreten politischen Formen und Gebilde des Politischen befinden –
also präpolitische Strukturen:

Der Gemeinschaftsbegriff wird […] in die Nähe einer basalen Sozialität
gerückt, welche als unterschwellige Textur die gesamteMenschheit umfasst
(mitunter sogar die Natur und die Gegenstände), ohne dass damit bereits
die Idee gemeinsamer Werte, Traditionen, Sprache, freundschaftlicher Ge-
fühle oder koordinierten Handelns verbunden wäre. Mit Gemeinschaft ist
in diesem Zusammenhang eine ursprüngliche, vorgängige und unhinter-
gehbare Form des ›Mit-seins‹ (Heidegger) gemeint, an der jeder Mensch
notwendig und automatisch teilhat.14

25

Vorwort

12 Jean-Luc Nancy: Die herausgeforderte Gemeinschaft, Zürich: Diaphanes, 2007,
S. 30–31.
13 Marc Augé: Die illusorische Gemeinschaft, Berlin: Matthes & Seitz, 2015, S. 28–
30.
14 Rosa 2010, S. 21–22.



Alber (48936) / p. 26 /8.8.2019

Aus all diesen Gründen soll der Versuch unternommen werden, sich
eine ausbalancierte, von heterogenen Einflüssen losgelöste Interpre-
tation des Wortes anzueignen, denn Gemeinschaft zählt, zusammen
mit zahlreichen ihrer benachbarten Begriffen, höchstwahrscheinlich
zu den Grundwörtern des menschlichen Daseins. Solche theoreti-
schen Aspekte und einige damit verbundene Widersprüche und
Schwierigkeiten, die in dieser Einleitung nur angerissen werden kön-
nen, lassen sich an einem trivialen Beispiel kurz erproben. Stellen wir
uns eine beliebige, einfache Gemeinschaftsform vor (in diesem Buch
wird oft auf lebensnahe Beispiele rekurriert).

Ich könnte einen Lesekreis unter Freunden veranstalten. Es soll
James Joyce’ Ulysses zusammen gelesen werden. Ich lade einige inte-
ressierte Freunde dazu ein, sich mittwochabends bei mir zu Hause zu
treffen – ich werde als Veranstalter des Lesekreises einen Abschnitt
aus dem Ulysses vorlesen, die weiteren Teilnehmenden werden erst
einmal zuhören und anschließend mit mir den Text zusammen kom-
mentieren – bis wir alle, vielleicht nach einem Jahr, das Buch fertig-
gelesen haben werden. Bereits dieses triviale Beispiel beinhaltet be-
züglich der Klärung der Frage, was eine Gemeinschaft sei, recht viel
Problematisches:

– Gemeinschaft erfordert Subjekte derselben: Individuen, die dazu
bereit sind, den Ulysses zu lesen. Diese Subjekte sind zufällig
auch meine Freunde – sie gehören somit einer weiteren Gemein-
schaft an, nämlich meinem Freundeskreis –, welche aber inner-
halb der Gemeinschaft einen weiteren Status oder eine weitere
Eigenschaft annehmen, »Lesekreis-Teilnehmende«. Andere
Freunde von mir besitzen diese Eigenschaft nicht – sie sind bspw.
an Literatur nicht interessiert – und werden aufgrund dieses
Umstands aus der Ulysses-Gemeinschaft ausgeschlossen. Ge-
meinschaft schließt anhand von Eigenschaften ein und aus.

– Gemeinschaft erfordert ein Gut der Teilnahme, was im vor-
liegenden Fall primär das Buch ist – eine Ulysses-Ausgabe. Diese
soll zur Realisierung des Lesekreises durch ökonomische Mittel
ergattert und eingesetzt werden, darf weder an Dritte weiter-
gegeben noch beschädigt werden usw.

– Gemeinschaft erfordert ein Projekt: Wir lesen nicht nach Lust
und Laune darauf los, sondern zu dem konkreten Zweck, den
Ulysses regelmäßig und vollständig zu lesen und ausgiebig zu
kommentieren – dieser telos hält die Gemeinschaft aufrecht.

26

Vorwort



Alber (48936) / p. 27 /8.8.2019

– Gemeinschaft erfordert Regeln, »Praktiken des Kollektivs«, und
zwar zahlreiche und disparate Vorgaben, z.B.: Einhaltung des
vereinbarten Termins, Bereitschaft zum Zuhören, Respekt für
die Diskussionsregeln und die Gesprächspartner, verbindliche
Verhaltensregeln wie z.B. Ausschaltung des eigenen Handys
während der Lesung, Rauchverbot usw. usf.

Ausgemacht scheint die Gemeinschaft durch diese und noch weitere
Kriterien, die vielleicht als nicht hinreichende, jedoch notwendige Be-
dingungen zur Konstitution unserer »Gemeinschaft« eingeordnet
werden könnten – wir müssen schließlich auch über eine Wohnung
verfügen, welche zu anderen Zwecken (bspw. Verkauf der Ulysses-
Ausgaben) nicht geeignet wäre; und wir brauchen zum Lesen eine
Couch, Strom, Heizung, kurz gesagt Güter, die nach den sozial-
ökonomischen Kriterien der Gesellschaft, und nicht irgendeiner
»Gemeinschaft«, genutzt werden. Von daher die Frage:Wie viele Kri-
terien bestimmen das Phänomen Gemeinschaft? Und: Welche Krite-
rien sind rein gemeinschaftlich, ohne dass sie in gesellschaftsnormier-
te Strukturen wie etwa den »Besitz eines Gutes« hinübergleiten?
Dieser Umstand kann auch nun in wissenschaftlicher Weise formu-
liert werden:

Welches Verhältnis besteht zwischen den unterschiedlichen Typen von Ge-
meinschaften, in die (moderne) Menschen eingebettet sind? Worin beste-
hen die substanziellen Schnittmengen zwischen politischer Gemeinschaft,
Glaubensgemeinschaft, Tippgemeinschaft und Familiengemeinschaft? For-
mal betrachtet lassen sich mindestens drei Kriterien identifizieren, die für
alle diese Gemeinschaftsformen eine Rolle spielen: 1. ein gemeinsames Gut
wie z.B. Tradition, Erinnerung, Sprache, Territorium, Besitz oder Gefühle;
2. eine implizit oder explizit definierte Reichweite der Mitgliedschaft, z.B.
ein Freundeskreis, die Menschheit oder die Nutzer einer gemeinsamen
Wohneinheit; und 3. das normative und oft auch rechtliche Verhältnis von
Individuum und Gemeinschaft, also der Freiheits-, Integrations- bzw. Un-
terordnungsgrad der Einzelnen im Hinblick auf die Regeln und Praktiken
des Kollektivs.15

Wie im Folgenden gezeigt wird, sind solche aufgelistete Kriterien der
Gemeinschaft nicht nur extrem unzulänglich, sondern sie erweisen
sich in zahlreichen gemeinschaftlichen Konstellationen sogar als
reduktiv, widersprüchlich, ideologisch, unfruchtbar und schließlich

27

Vorwort

15 Ebenda, S. 176.



Alber (48936) / p. 28 /8.8.2019

falsch. Falsch könnte im Prinzip auch die Idee sein – dies soll aber im
Folgenden einer eingehenden Prüfung unterzogen werden –, dass zur
Gemeinschaftskonstitution überhaupt Kriterien erforderlich oder
notwendig sind. Genauer besehen ist auch unser Ulysses-Lesekreis
ziemlich suspekt: Obwohl dieses Beispiel die oben genannten Krite-
rien der Gemeinschaft völlig erfüllt, scheint dieser Lesekreis eher in
eine normierte Gesellschaftsform abzudriften. Und wenn man nun
auf den Sprachgebrauch die Aufmerksamkeit richten würde, würde
es gleich ins Auge bzw. ins Ohr stechen, dass zu einem derart ge-
schilderten Lesekreis sich nicht so sehr die Definition von »Ulysses-
Gemeinschaft«, sondern »Ulysses-Gesellschaft« eignen würde. Des-
halb könnte man die Frage stellen: Wieso hört sich »Ulysses-Gesell-
schaft« aus irgendeinem Grund besser an?

Aber selbst wenn man dem Ausdruck »Ulysses-Gemeinschaft«
sprachliche Glaubwürdigkeit zuerkennen würde, ist es klar, dass »Ge-
meinschaft« in dieser Hinsicht subjekt-, gut-, projekt- und eigen-
schaftsbezogen zu sein scheint und deshalb labile Grenzen zur »Ge-
sellschaft« aufweist. Dies alles schafft bezüglich eines Verständnisses
der Gemeinschaft problematische Knotenpunkte, die in diesem Buch
ausführlich aufgegriffen werden. Es wird sich zeigen, dass ein solcher
Prototyp der Gemeinschaft, wie am Beispiel der Ulysses-Gemein-
schaft, extrem unzulänglich und reduktiv ist, nicht zuletzt, weil sol-
che Paradigmen des Gemeinsamen doch auf hochgradig widersprüch-
liche Art und Weise auf das Prinzip des Eigenen zurückfallen –
Gemeinschaft findet in meiner eigenen Wohnung statt, erfordert
Eigentumsgegenstände, verleiht den Teilnehmenden einen eigenen
Status – wobei nicht klar ist, ob dieser Status eigen oder gemeinsam
ist (unter den Teilnehmenden ist der Status gemeinsam, im Verhält-
nis zu meinen anderen Freunden eigen – und gegenüber anderen
Menschen ausschließend). Über solch klassische Prototypen der Ge-
meinschaft hat sich auch Roberto Esposito unter besonderem Bezug
auf die proprium-Problematik kritisch geäußert:

In Wahrheit vereint all diese Konzeptionen die unreflektierte Vorausset-
zung, dass die Gemeinschaft eine ›Eigenschaft‹ [proprietà] der in ihr zusam-
mengeführten Subjekte sei: ein Attribut, eine Bestimmung, ein Prädikat,
das sie als ein und derselben Gesamtheit zugehörig auszeichnet. Oder auch
eine durch ihre Union erzeugte ›Substanz‹. In jedem Fall wird sie als eine
Qualität begriffen, die zu ihrer Natur als Subjekte hinzutritt und sie zu
Subjekten auch von Gemeinschaft macht. Zu mehr Subjekten. Subjekte
einerWesenheit, die größer, höherstehend und gar besser ist als die einfache

28

Vorwort



Alber (48936) / p. 29 /8.8.2019

individuelle Identität – die aber dennoch in jener entspringt und letztend-
lich deren Spiegelbild ist.16 […] Oder auch, in scheinbar anderer Termino-
logie, als ein Gut, ein Wert, eine Essenz, die – je nachdem – verlorengehen
oder wiedergefunden werden kann, als etwas, das uns einst gehörte und uns
eben deshalb einst wieder angehören können wird. Als ein Ursprung, dem
nachzutrauern, oder als Geschick, das zu präfigurieren wäre – in jener voll-
endeten Symmetrie, die arche und telos miteinander verbindet. In jedem
Fall aber als unser ›Eigen(tlich)stes‹ [più proprio]. Ob es gilt, uns unser
Gemeinsames zu eigen zu machen (wie für Kommunismen und Kommuni-
tarismen), oder aber, unser Eigenes zu kommunizieren (wie für die Diskurs-
ethiken), kommt auf dasselbe heraus: die Gemeinschaft bleibt der Semantik
der proprium doppelt verbunden. Man braucht dafür gar nicht zum post-
romantischen Manierismus der Gemeinschaft von Tönnies zurückzugehen,
die der Gesellschaft eben aufgrund der ursprünglichen Aneignung des ei-
genen Wesens entgegengesetzt ist. Es genügt schon ein Hinweis auf die
nüchternere, bereits weitgehend säkularisierte Gemeinschaft Max Webers,
um, wenngleich entnaturalisiert, genau dieselbe Figur des Zugehörens her-
vortreten zu sehen.17

All diese unreflektierten Voraussetzungen, u. a. auch die postroman-
tisch-manieristischen klassischen Ansätze der Gemeinschaft, werden
im Folgenden thematisiert, insbesondere im Kapitel über Aufteilung.
Auch das proprium als Prinzip der Gemeinschaft verdient eine aus-
führlichere Analyse – vgl. bspw. Kapitel Teil und Spielbeteiligung.
Die soll aber zunächst dahingestellt bleiben, denn es kommt nun da-
rauf an, den theoretischen Kern dieses Buches einleitend zu streifen.

IV

Gemeinschaft ist com-munitas – die Teilung (cum–) des munus. Aber
die entscheidende Frage ist, was munus bedeutet bzw. was genau in
der Gemeinschaft geteilt wird – und folglich wie, wann, von wem und
warum. Die Heterogenität der Gemeinschaftsansätze und -bilder ist
somit von der Fülle der Interpretationsmöglichkeiten abhängig, die
dieses enigmatische Wort auslöst.

Die Bestimmung des munus, die das Anliegen dieser Studie ist,
ist eine große Herausforderung der Philosophie und Sprachkritik. Be-

29

Vorwort

16 Roberto Esposito: Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Zürich:
Diaphanes, 2004, S. 8.
17 Ebenda, S. 9–10.



Alber (48936) / p. 30 /8.8.2019

reits Roberto Esposito hat darauf hingewiesen, dass ein Verständnis
der Gemeinschaft ein genaueres Verständnis derjenigen Dimension
voraussetzt, die dermunus ist – sowie umgekehrt viele Missverständ-
nisse der Gemeinschaft von einer reduktiven oder missverstehenden
Auslegung des munus verursacht werden:

Die allererste Bedeutung nämlich, die die Wörterbücher dem Substantiv
communitas – und dem entsprechenden Adjektiv communis – zuschreiben,
ist jene, die ihren Sinn aus dem Gegensatz zum ›Eigenen‹ bezieht. In allen
neulateinischen Sprachen, aber nicht nur in diesen, ist ›gemein‹ (commun,
comun, common, kommun) dasjenige, was nicht eigen ist; das beginnt, wo
das Eigene aufhört: Quod comune cum alio est desinit esse proprium
(Quint. Inst., 7, 3, 24). Es ist dasjenige, was zu mehr als einem, zu vielen,
zu allen gehört – und folglich ›öffentlich‹ im Gegensatz zu ›privat‹ ist, oder
›allgemein‹ (aber auch ›kollektiv‹) im Gegensatz zu ›partikular‹. Zu dieser
ersten, kanonischen Bedeutung, die auch schon im griechischen koinos zu
finden ist – aber auch im gotischen gemein und in seinen Ableitungen Ge-
meinde, Gemeinschaft, Vergemeinschaftung – tritt jedoch eine weitere, die
sich weniger von selbst versteht, weil sie die größere semantische Komple-
xität eben des Begriffes in sich greift, von dem sie abstammt: munus (ar-
chaisch moinus, moenus), das sich zusammensetzt aus der Wurzel *mei-
und dem Suffix -nes, das eine ›soziale‹ Qualität anzeigt. Dieser Terminus
oszilliert in der Tat seinerseits zwischen drei untereinander nicht völlig ein-
heitlichen Bedeutungen, welche die anfängliche Juxtaposition ›öffentlich/
privat‹ – munus dicitur tum de privatis, tum de publicis – ins Abseits zu
drängen oder jedenfalls an Relevanz zu mindern scheinen, um dafür ein
anderes begriffliches Feld in den Vordergrund zu rücken, das sich insgesamt
auf den Begriff der ›Pflicht‹ bzw. des ››Schuldens‹‹ rückführen lässt. Diese
Bedeutungen sind onus, officium und donum (Paul. Dig., 50.16.18). Nun
verhält es sich so, dass für die ersten beiden Bedeutungen der ›Pflicht‹ –
und daher von ›Verpflichtung‹, ›Aufgabe‹, ›Amt‹, ›Posten‹, ›Stellung‹ – un-
mittelbar einsichtig erscheint, dies für die dritte aber auf den ersten Blick
problematisch vorkommt. In welcher Hinsicht sollte eine Gabe eine Pflicht
sein? Bestimmt sie sich nicht im Gegenteil als etwas Spontanes und somit
eminent Fakultatives?18

Kommun ist immer eine bestimmte Interpretation – und eine damit
zusammenhängende Lebensweise – des munus, die jeglichem Ge-
meinschaftsbegriff zugrundeliegt. Dieser munus ist immer und in
Abhängigkeit von der Gemeinschaftsfigur, die er ausmacht, unter-
schiedlich. Esposito verfolgt in seiner Studie Communitas diesen

30

Vorwort

18 Ebenda, S. 11–12.



Alber (48936) / p. 31 /8.8.2019

dritten semantischen Weg und eruiert einige Sinndimensionen des
munus. In diese Richtung versucht er auch die Idee der Zugehörigkeit
zu untergraben: Gemeinschaft ist ihm zufolge »weder ein Eigen-tum
noch eine Zugehörigkeit. Es ist kein Haben, sondern im Gegenteil
eine Schuld, ein Pfand, eine zu-gebende Gabe«.19 Dies ist jedoch noch
ein relativer, partieller Weg, auf dem die com-munitas sich bspw. an
einem schattierten Verständnis der (Auf)Gabe orientiert, wie u. a. im
Kapitel über Erteilung gezeigt wird. In diesem Buch soll auch ein
wesentlicher Schritt über Espositos Theoretisierung hinaus gemacht
werden, denn der munus erweist sich in dieser Studie als ein viel
komplexerer semantischer, sprachlogischer und dementsprechend so-
zialontologischer Generator, der viel mehr Facetten und Gemein-
schaftsauffächerungen erzeugt – in unserer Studie werden etwa
zwanzig munus-Grundvarianten thematisiert, die jeweils weitere
Unterparadigmen von Gemeinschaft generieren.

V

Philosophisch-politische Ansätze über die »Gemeinschaft« sowie his-
torisch-traditionelle Bestimmungen der koinonia und der communi-
tas definieren »Gemeinschaft« in der Abgrenzung zur »Gesellschaft«
und orientieren sich zugleich stark am Begriff der Teilnahme und des
Gemeinsam-Habens. So verhält es sich auch bei der ersten soziologi-
schen Theoretisierung von Gemeinschaft, der zufolge »gemeinschaft-
liches Leben gegenseitiger Besitz und Genuß gemeinsamer Güter
[ist]«.20

Die Idee der Teilnahme setzt somit traditionellerweise einen ge-
meinsamen Gegenstand voraus, an dem man in der Gemeinschaft
teilhat; dies ist der vieldeutige munus des lateinischen Begriffs com-
munitas.

Es reicht aber ein kurzer Blick in ein lateinisches Lexikon, um
festzustellen, dass der munus der communitas sich nicht auf »ein
gemeinsames Gut wie z.B. Tradition, Erinnerung, Sprache, Territo-
rium, Besitz oder Gefühle«21 beschränkt. Bereits ein einfaches Schul-

31

Vorwort

19 Ebenda, S. 16.
20 Ferdinand Tönnies: Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt: WBG, 2010, §11,
S. 20.
21 Rosa 2010, S. 176.



Alber (48936) / p. 32 /8.8.2019

wörterbuch Lateinisch-Deutsch – das somit keinen Anspruch auf
Vollständigkeit oder wissenschaftliche Originalität hat – weist auf
ein extrem breites Bedeutungsspektrum dieses Wortes hin:

mūnŭs: I. a) 1. Obliegenheit, Aufgabe, Pflicht, Beruf, Amt, Dienst b) Leis-
tung, Abgabe; 2. a) Gefälligkeit, Gnade; b) letzter Liebesdienst, Bestattung;
3. a) Geschenk; b) Opfer(gabe); c) Spende e-s- Beamten an das Volk =
(Fest-, Schau)Spiele; 4. a) Theater; b) Kosmos.

mūnŭs, ĕrĭs n (cf. mūnĭ) 1. a) Obliegenheit, Aufgabe, Pflicht, Beruf, Amt,
Dienst, Verrichtung, Posten, Stelle (alcis, zB. servorum Sklavendienst, re-
gis, civium, bestiae Bestimmung, legationisGesandschaftsposten, vitae,mi-
litiae, od. militare Kriegsdienst, munera rei publicae politischer Wirkungs-
kreis; exsequi u. explere, munere fungi versehen, munere vacare vom
Kriegsdienst frei sein; alcis est es ist j-s Aufgabe od. Bestimmung, m. inf.
od. ut); b) Leistung, Last, Abgabe [ alci imponere, auferlegen, liber ab omni
munere, alci remittere]. 2. a) Gefälligkeit, Gunsterweiterung, Gnade [° tui
muneris sum ein Werk deiner Gnade, munere fungi; bsd. °munere alcis
reim. Hilfe od. vermittelst einer Sache, zB. noctis]; b) (dcht., nkl.) letzter
Liebesdienst, Bestattung, auch pl. [extremum, sollemne]. 3. a) Geschenk,
Gabe, Gratifikation, bsd. als pflichtmäßige Leistung od. zu einem bestimm-
ten Zweck [°nuptiale, °divinum; alci mittere, °alci alqd muneri mittere
zum Geschenk, °alqm muneribus donare od. afficere; alcis j-s, zB. regis,
°Bacchi = Wein, °Cereris = Brot, °Veneris = Schönheit, °maris = Perlen,
Purpur; auch /, zB. opusculum vigiliarum Frucht; alcis rei an etw., zB.
pecuniae]; b) (dcht.) Opfergabe, Opfer [munera templis ferre]; bsd. °Toten-
opfer: c) Spende eines Beamten (bsd. der Ädilen) an das Volk: Festspiel,
öffentliches Schauspiel, meist pl. [aedificium, gladiatorium; dare u. edere].
4. a) (dcht. nkl.) Festspielhaus, bsd. Theater; b) / Prachtbau des Weltalls
[architectus tanti muneris].22

Viele der obigen Bedeutungen des munus und noch weitere, die in
diesemWörterbucheintrag nicht vorkommen, spielen in diesem Buch
eine große Rolle. Ebenso aufmerksam werden in dieser Studie auch
die Lebensbereiche mit einbezogen, aus denen die munus-Definitio-
nen entstammen. Es wird hierbei somit gewagt, das Problem der Po-
lysemie des munus insofern zu klären, als diese (durch Sprach- und
Kulturüberschneidungen, semantische Reibungszonen, kulturologi-
sche Geflechte im Spannungsfeld von unterschiedlichen Fach- und
Lebensgebieten) in das anderweitige, ebenso breite, deutsche Seman-
tikfeld der -teilung übertragen wird. Dadurch werden munus und die

32

Vorwort

22 Langenscheidts Großes Schulwörterbuch – Lateinisch/Deutsch, Berlin/München:
Langenscheidt, 1971, Stichwort mūnŭs, S. 770.



Alber (48936) / p. 33 /8.8.2019

entsprechenden Gemeinschaftsbegriffe ihre kommunitäre Bedeutung
durch die Bildung derjenigen Sprachformen annehmen, die die Wur-
zel -teil und -teilung weiterentwickeln. Es wird hier alles Anderes als
ein bloßes Sprachspiel getrieben: Wie gezeigt werden wird – und da
die Sprache unsere Welt bildet –, konstituieren sich die Gemein-
schaftsformen immer an einer logischen Struktur der -teilung heraus,
die auch Lebensmodi – d.h. Interpretationen des Teils der Gemein-
schaft – konkret bestimmt: Gemeinschaftliche Lebensformen, die
immer auf unterschiedliche Art und Weise geteilt werden. Diese
Sprach- und Lebenslogik soll entlarvt werden.

Der Begriff des Gemeinsamen wird in seinen zahlreichen, kom-
plexen und miteinander verflochtenen Bedeutungsfacetten erörtert
werden. Im Zuge einer kritischen Text- und Sprachbegriffsanalyse
wird gezeigt werden, dass der gemeinsame »Gegenstand« der Ge-
meinschaft, weit davon entfernt, ein bloßer »Sozialgegenstand« zu
sein, ein vielschichtiges Phänomen ist, dem in der Denkgeschichte
sowie in der Alltagssprache und -kultur zahlreiche Ausdifferenzie-
rungen entsprechen. Die Komplexität des Gegenstands der Gemein-
schaft wird durch die semantische Artikulation der präpositionalen
Komposita des Grundwortes »-teilung« erörtert. Dabei handelt es
sich um eine Teilnahmegemeinschaft, die sich bspw. als Auf- und
Ver-Teilung der Güter, als Mit-Teilung der Kommunikation, als Er-
Teilung der Pflichten und Aufgaben, als Ein-Teilung der Rechte, als
Beteiligung am Spiel, an der Zweiteilung des Eigen/Fremd usw. ori-
entiert. Der Grundterminus -teilung gilt dabei als dynamischer se-
mantischer Generator der Paradigmen der Gemeinschaft, die anhand
der präpositionalen Differenzen und in Anknüpfung an konkrete so-
zialpolitische Manifestationen expliziert werden.

Dies ist der Grund, warum das Buch den Titel »Gemeinschaft
(en)« trägt, denn dieser Begriff ist nun offensichtlich im Plural zu
deklinieren; und zwar nicht aufgrund der trivialen und selbstver-
ständlichen Tatsache, dass es zahlreiche Gemeinschaften gibt (politi-
sche, religiöse, soziale, ethnisch-kulturelle, sprachliche); sondern in
viel wesentlicherer Hinsicht deshalb, weil jede einzelne Gemein-
schaftsform vielfältige Paradigmen des Gemeinsamen in sich birgt.

33

Vorwort



Alber (48936) / p. 34 /8.8.2019

VI

Dieses Buch ist von einer zweifachen Auffassung der Philosophie
durchdrungen, die auf schematische Art und Weise als episteme-
und zugleich doxa-bezogene Idee bezeichnet werden kann. Dies be-
deutet, dass diese Studie mit Theorien der Gemeinschaft arbeitet (mit
klassischen, neueren und originellen theoretischen Ansätzen) und
zugleich durch Rekurs auf Beispiele und Exemplifikationen mit Ele-
menten und Problematiken aus der Lebenswelt im stetigen Dialog ist.
Ziel dieser Arbeit ist eine neue Gemeinschaftstheorie aufzustellen,
die es nicht verschmäht, sich als theoretisch (in erster Linie sprach-
theoretisch) und zugleich praktisch-philosophisch zu präsentieren.

Die im Buch präsentierte Gemeinschaft ist eben in dreifachem
Sinne zu verstehen, in drei verschiedenen und doch miteinander ver-
bundenen Perspektiven, wie diese von Hartmut Rosa auf den Punkt
gebracht worden sind:

Zunächst einmal ist es sinnvoll, begrifflich erstens zwischen einem alltäg-
lichen Verständnis von ›Gemeinschaft‹ zu unterscheiden, wie es etwa bei
der ›Fahrgemeinschaft‹ der Fall ist, wo nur das gemeinsame Handeln einer
Gruppe von Menschen gemeint ist, und zweitens einem politisch-normati-
ven Begriff von Gemeinschaft, der immer dann benutzt wird, wenn eine
solche Gruppe als identitätsrelevant verstanden wird. Solche Konzepte lie-
gen dort vor, wo an die Nation, die Glaubensgemeinschaft oder auch die
Familiengemeinschaft appelliert wird. Davon wiederum ist drittens der so-
zialwissenschaftliche Begriff der Gemeinschaft als analytische Kategorie zu
unterscheiden, mit dem eine spezifische Form der Vergesellschaftung ge-
meint ist, welche Solidarität stiftet, auf einem gemeinsamen Normhorizont
basiert und häufig von Affekten begleitet wird.23

Das Alltägliche, das Politisch-Normative und das Sozialwissenschaft-
liche treffen in dieser Studie aufeinander, und zwar am Ort des Le-
bens. Der Untertitel dieses Buches lautet »Figuren der Lebensteilig-
keit«. Die tragende Idee besteht darin, dass kein Diskurs über
Gemeinschaft sinnvoll sein kann, wenn dieser sich nicht aus Elemen-
ten des konkreten Lebens und seiner gefächerten Dimensionen speist.
Die Lebensteiligkeit, um die es im Untertitel geht, ist somit zunächst
als Vielfalt des zugeteilten Lebens und der Lebensbereiche zu inten-
dieren. Das (biologische, soziale, kommunitäre, kulturelle, sprach-
liche) Leben des Menschen, seine »Teile« (d.h. die konkreten Lebens-

34

Vorwort

23 Rosa 2010, S. 174–175.



Alber (48936) / p. 35 /8.8.2019

formen und -dimensionen in der Gemeinschaftsbereichen) und
schließlich der Mechanismus der Teiligkeit, d.h. der verschiedenen
Prinzipien, die diese Teile in Zusammenhang miteinander bringen,
werden hierbei als Figuren des Gemeinsamen zum Thema gemacht.
Diesbezüglich könnte man möglicherweise die Aussage tätigen, dass
das Logisch-Gemeinsame (munus/–teil/–teilung) und die konkreten
Gemeinschaftsformen in einem ähnlichen Verhältnis wie die ahis-
torische Logik und die denkhistorischen Konkretionen stehen. Der
Grund für die Schwierigkeit einer Gemeinschaftsdefinition liegt nicht
so sehr an den konkreten Formen der Gemeinschaft, die ja getarnte,
aufzuhellende Aspekte in sich tragen und als Formen des objektiven
Geistes seitens der Theorie handhabbar sind, sondern vielmehr in der
nicht immer eindeutig theoretisierbaren Logik der »Instanz des Ge-
meinsamen«, die bei vielen Ansätzen noch ein »Rätsel« mit »nicht
verfügbare[m] Charakter«24 bleibt. Die Klärung dieses »Charakters«
ist Anliegen des vorliegenden Buches.

Lebensteiligkeit bedeutet somit die Heterogenität der gemein-
schaftlichen Lebensformen, welche doch eine ganz konkrete, dyna-
mische Struktur aufweisen. Die Lebensteiligkeit, wie im Folgenden
klar sein wird, ist eine Mehrteiligkeit. Damit ist kein bloßer Relati-
vismus oder so etwas wie die Nebeneinanderreihung verschiedener
Lebensformen gemeint, sondern ein Entfachungsprinzip (ein »Teilig-
keitsprinzip«) des gemeinschaftlichen munus als einheitliches Gerüst
der Gemeinschaftstheorien. Ein Gerüst, das auch in der Sprache – und
somit im Denken – tief verankert ist und nur von einer regelrecht
interphilosophischen Methode ans Licht gebracht werden kann. Es
wird somit darauf abgezielt, ein Konstituens der Gemeinschaft zu be-
stimmen und dadurch ein regelrechtes »Theoriedefizit«25 der Ge-
meinschaftsforschung zu begleichen:

Überlegungen zum Gemeinschaftsbegriff gibt es viele, dezidierte Theorien
der Gemeinschaft gibt es nur ganz wenige. […] Von der Liebes- zur Fahr-
und Wohngemeinschaft, von der ehelichen über die nachbarschaftliche bis
hin zur Volks- und Schicksalsgemeinschaft – was ist das geteilte und kon-
stitutive Moment in dieser losen Aneinanderreihung? Die Tatsachen der
Ansammlung von Personen im Plural? Die Intensität von Beziehungen,
die über die bloss instrumentelle Vereinigung einzelner Personen hinaus-
gehen? Ein gemeinsamer Bezugspunkt im Sinne eines gemeinschaftlichen

35

Vorwort

24 Nancy 2007, S. 27.
25 Rosa 2010, S. 11.



Alber (48936) / p. 36 /8.8.2019

Dritten? Eine geteilte Überzeugung, ein geteilter Besitz oder ein geteiltes
Schicksal, wie es insbesondere in konservativen Szenerien oftmals imagi-
niert wird? Der Wortstamm der ›Gemeinschaft‹ verweist zweifellos auf ein
solches ›Geteiltes‹, doch was hat es damit auf sich?26

Dieses Defizit wird ergänzt durch eine Theorie der Gemeinschaft, die
sich an einem sprachlich-pragmatischen, vielfältigen Prinzip des
munus/-teilung orientiert.

VII

Die vorliegende Studie ist durch eine gleichsam »polytheistische«
Methode gekennzeichnet. Obwohl in erster Linie Ansätze aus phi-
losophischen Texten im traditionellen Sinne (u. a. Platon, Aristoteles,
Immanuel Kant, Max Weber, Aron Gurwitsch, Hannah Arendt, Lud-
wig Wittgenstein, Martin Heidegger, Giorgio Agamben usw.) und
philosophischer Sekundärliteratur herangezogen werden, wird im
Zusammenhang damit und in interdisziplinärer Hinsicht aber auch
auf extra-philosophische Texte, bspw. aus der Populärkultur (Fabel,
Lieder, Werbungstexte, Bilder, Passagen aus dem homerischen My-
thos, der Heiligen Schrift, Sprichwörtern usw.) und weitere nicht-
philosophische Quellen eingegangen.

Die leitende Annahme dabei ist quasi »trans- und interphiloso-
phisch«: Eine transphilosophische Methode, die sich als interkulturell
(d.h. im Spannungsfeld von verschiedenen Kulturfundi) und trans-
kulturell erweist, wo die Philosophie als Querschnittdisziplin fun-
giert. Aus diesem Grund werden auch nicht-philosophische Texte in
der Hypothese behandelt, da sie bedeutsame und mit philosophischer
Technik zu erschließende Gemeinschaftsparadigmen enthalten. Da-
durch wird die Relevanz der philosophischen Logik innerhalb der Le-
bensweltformen zur Geltung gebracht. Ebenfalls rekurriert die Studie
auf vielfältige Disziplinen wie Linguistik, Raumtheorie, Literatur,
Mathematik, Kunstformen usw. Eine ideengeschichtliche Artikula-
tion des Nexus »cum-munus«, also der -teilung-orientierten Sprach-
und Kulturgeflechte, wird sprachhermeneutisch herausgearbeitet.

Dadurch ergeben sich höchst anregende philosophische Wege,
die manchmal auch Irr- und Umwege sind und in den analysierten
Sprachgeflechten Entsprechung finden – durch gezielte Analyse von

36

Vorwort

26 Ebenda.



Alber (48936) / p. 37 /8.8.2019

unterschiedlichen Ansätzen, die hierbei durch den roten Faden der
teilungs-Auffächerungen vereint werden.

Schließlich läuft die Studie auf die Herausarbeitung einer
sprachpolitischen Dimension hinaus. Diese ist als Verflechtung des
politischen und sozialontologischen Phänomens mit Grundstruktu-
ren und -figuren der europäischen Sprache und Kultursprache zu ver-
stehen. Es soll dabei ein neuer philosophischer Wortschatz des Ge-
meinschaftlichen rekonstruiert werden. Durch solche Streifzüge im
transdisziplinären Spannungsfeld zwischen Philosophie(n) und an-
derweitigen Wissens- und Reflexionsbereichen, teilweise mit Anlei-
hen bei extraphilosophischer und populärer Kultur, soll somit eine
Logik des Gemeinschaftlichen gezeigt werden.

Der sich oft entziehende Begriff der Gemeinschaft wird an kon-
kreten Beispielen aus der Lebenswelt erprobt und gemessen werden.
Das sind die »Figuren« der Lebensteiligkeit. Es könnte dabei auch von
»Para-digmen« der Gemeinschaft die Rede sein, in dem Sinn, dass das
schwer aufzugreifende Phänomen der Gemeinschaft an wortwörtli-
chen para-digmatischen, lebensweltlichen Bei-Spielen ermessen wer-
den kann, die zum Vergleich wie Meterstäbe neben den zu messenden
Gegenstand gelegt werden. Die Sprache, ihre Rolle bei der Konstitu-
tion der Denkparadigmen und ihre nicht immer offensichtliche,
durch philosophische Arbeit ans Tageslicht zu bringende Logik wird
stetig hinterfragt werden.

Zum Schluss wird sich zeigen, dass der Gemeinschaftsbegriff
und seine vielseitige Logik sich auch durch eine ausgeprägte Produk-
tivität auszeichnen, denn es ist auch möglich, immer wieder neue
Kriterien, Momente und Figuren der Gemeinschaft zu erhellen – teil-
weise auch zu schöpfen. Die hierbei präsentierte Gemeinschaftstheo-
rie legt somit den Fokus auf grundlegende Mechanismen der Ver-
gemeinschaftung27 und vor allem auf die symbolischen, sprachlichen
und kulturell-diskursiven Prozesse der Gemeinschaft. Auf diese Art
und Weise wird versucht, einen Beitrag zum Verständnis dieses weit-

37

Vorwort

27 »In der Kritik und der Absetzung von Tönnies haben soziologische Theorien viel-
fach hervorgehoben, dass statt von Gemeinschaft sinnvoll vielmehr von Vergemein-
schaftung gesprochen werden sollte. Ein eher substantielles Begriffsverständnis wür-
de so von einem prozeduralen abgelöst. […] Die damit verbundenen Fragen stellen
sich nochmals deutlicher, wenn man das konstruktivistische Argument ernst nimmt,
dass Gemeinschaften nicht einfach da sind, sondern in komplexen kulturellen, diskur-
siven und symbolischen Prozessen erst als solche artikuliert und erzeugt werden«
(ebenda, S. 66).



Alber (48936) / p. 38 /8.8.2019

umfassenden und unentbehrlichen menschlichen Phänomens zu leis-
ten. Denn es wird sich zeigen, dass im Zentrum einer Theorie der
Gemeinschaftsanalyse doch der Mensch und seine im Vergleich zu
den Göttern Nicht-Selbständigkeit, in einem Wort: Das Menschliche,
stehen.

38

Vorwort


