Giovanni Tidona

Gemeln-
schaften

Figuren der
Lebensteiligkeit

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Giovanni Tidona

Communities

Figures of participation in life

The linchpin of this book is the concept of community. It is to be
discussed in its numerous, complex and interwoven facets of mean-
ing. In the course of a critical textual and conceptual analysis, it will
be shown that the common »object« of the community is a multi-
layered phenomenon that corresponds to numerous differentiations
in the history of thought as well as in everyday language and culture.
The paradigms of the community are elaborated in 15 chapters on the
basis of the semantic diversification of the prepositional compositions
of the basic word »division«.

The Author:

Giovanni Tidona, born 1982 in Scicli (Italy), received his doctorate in
Practical Philosophy in 2013 from the Johannes Gutenberg Univer-
sity in Mainz. Deputy Professor of Philosophy/Ethics at the Faculty
of Cultural Sciences and Humanities of the University of Education
Heidelberg, Lecturer of Philosophy at the Johannes Gutenberg-Uni-
versity Mainz. Author and editor of numerous publications on phe-
nomenology, social ontology and philosophy of the 20th century.



Giovanni Tidona

Gemeinschaften

Figuren der Lebensteiligkeit

Dreh- und Angelpunkt des vorliegenden Buches ist der Gemein-
schaftsbegriff. Er soll in seinen zahlreichen, komplexen und mit-
einander verflochtenen Bedeutungsfacetten erértert werden. Im Zuge
einer kritischen Text- und Begriffsanalyse wird gezeigt, dass der ge-
meinsame »Gegenstand« der Gemeinschaft ein vielschichtiges Pha-
nomen ist, dem in der Denkgeschichte sowie in der Alltagssprache
und -kultur zahlreiche Ausdifferenzierungen entsprechen. Die Para-
digmen der Gemeinschaft werden in 15 Kapiteln anhand der seman-
tischen Aufficherung der pripositionalen Komposita des Grund-
wortes »-teilung« herausgearbeitet.

Der Autor:

Giovanni Tidona, geboren 1982 in Scicli (Italien), wurde 2013 in
Praktischer Philosophie an der Johannes Gutenberg-Universitit
Mainz promoviert. Vertretungsprofessor fiir Philosophie/Ethik an
der Fakultit fiir Kultur- und Geisteswissenschaften der Pida-
gogischen Hochschule Heidelberg, Dozent fiir Philosophie an der
Johannes Gutenberg-Universitit Mainz. Autor und Herausgeber
zahlreicher Publikationen zur Phinomenologie, zur Sozialontologie
und zur Philosophie des 20. Jahrhunderts.



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gwfsscocyg FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Umschlagbild: © Andrea Calabrese
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI Books Gmbh, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48936-9



Teilen macht ganz






Danksagung

Die Realisierung eines Buches iiber den Gemeinschaftsbegriff erlaubt
eine gemeinschaftliche Danksagung, die im Sinne des Geteilten kon-
sequenterweise von einzelnen, namentlichen Erwihnungen absehen
darf und sich somit an die Gemeinschaft aller lieben Menschen,
Freunde, Verwandten, Ex-Freundinnen, Mit-Philosophen und ins-
besondere der Studierenden kommunitdr wendet, die zur Entstehung
dieser Studie in unterschiedlichem Grade beigetragen haben. Ins-
besondere zahlreiche Studierende haben die folgenden Ausfithrungen
angereichert, und zwar durch ihre Teilnahme, Riickmeldungen und
Beitriage an dem vom Verfasser geleiteten Seminar »Europiisches
Denken. Dimensionen der Sprache und Politik« im Wintersemester
2014-2015 an der Johannes Gutenberg-Universitit in Mainz sowie
an »Paradigmen der Gemeinschaft« im Sommersemester 2016,
»Fremdheit und Interkulturalitit« im Wintersemester 2016-2017
und »Fremdheit und Diskriminierung« im Sommersemester 2018 an
der Piddagogischen Hochschule in Heidelberg. Diesen philosophiever-
liebten Studenten, damaligen Gemeinschaftsgefiahrten, soll ein Dank
erstattet werden, zusammen mit der Aufforderung, ihrer Leiden-
schaft fiir das schonste und wichtigste Fach der Welt (mitunter auch
der Menschenwelt) ohne Wenn und Aber weiter nachzugehen.

Gemeinschaft ist ein Ganzes und seine Teile. Deshalb soll hier
nichtsdestotrotz ein Name erwiahnt werden: Diese Arbeit wurde im
Geiste des [1é6vog, Sohn der "Eptc geschrieben und ist somit einem
philoponos gewidmet, dem auch die Inspiration des Buches zu ver-
danken ist. Danke an Onkel Tonino.

Cava d’Aliga, Mai 2019






Inhalt

Vorwort . . . . . e e e e

Erstes Kapitel:
Teilung. Heideggers Kreide, oder: Was bedeutet es eigentlich,
eine Pizzazuteilen? . . . . . . .. . o L L

Zweites Kapitel:
Aufteilung und Verteilung. »Gemeinsame Giiter« und
»WG-gesucht« . . . . . ..o

§4. Klassische Kriterien der Gemeinschaft . . . . . . . ..
§5. Verschmelzen und Auflésen . . . . . ... ... ...
§6. Wohngemeinschaft . . . ... ... ... ... ....

§7. Aufteilung als »gerechte« Verteilung. (Mit)Eigentum,
Besitz und die Gemeinschaft der Bruchteile . . . . . . .

§8. Zweck-WG, zweckgerichtet, zweckgerecht . . . . . . .

§9. Schwammige Kriterien . . . . ... ... ... ....

Drittes Kapitel:
Erteilung. Was ist eine Gabe? . . . . . ... ... ... ...

§10. Ein Abendessen unter Freunden . . . . . ... .. ..
§11. Gaben und Pflichten . . . . .. ... ... ......

§12. Ver-Sagen (scheitern und behaupten,
scheiternzuwollen) . . . . . . ...

11



Inhalt

Viertes Kapitel:
Arbeitsteilung. Offentlichkeit und oikos bei »Hans im Gliick«

§13. Arbeit, Dienst, Beruf(ung) . . ... ... ... .. ..
§14. Privat und 6ffentlich . . . . ... ... ... ... ..
§15. Figuren der Arbeitsgemeinschaft . . . . . . . ... ..

Fiinftes Kapitel:
Einteilung und Unterteilung. Gemeinschaft der Mengen und
Teilmengen . . . . . . ... Lo

§16. Mengenlehre und Politik . . . . ... ... ... ...
§17. Priasentation und Reprisentation . . . . . . . . .. ..

§18. Ordnung/Ortung: Was bedeutet es, ein Student an der
Johannes Gutenberg-Universitit zu sein? . . . . . . . .

§19. Ubertragbarkeit einer Metapher . . . . . . ... .. ..
§20. Gasthorer . . . . . . . .. ...
§21. Neigung zur Verrechtlichung . . . . . . . ... .. ..

Sechstes Kapitel:
Erdenteilung. Immanuel Kant vs. ReinhardMey . . . . . . . ..

§22. VieleGaste . . . . . .. . ... ... ... ...
§23. Geist der Erde und Gastauf Erden . . . . . ... ...
§24. Kants Gastlichkeitsbegriff . . . . . . .. ... ... ..
§25. Ethisch oder rechtlich? . . ... ... ... ......
§26. Gute Nacht, Freunde (und nicht Feinde) . . .. .. ..

Siebtes Kapitel:
Zweiteilung und Dreiteilung.
Hendiadyoin als Logik der Gemeinschaft . . . . . . .. .. ..

§27. »Beschattungen« des Fremden.
Der Fremde tritt ans Tageslicht, in Form des Schattens

§28. Enantiosemie . . . . . . ... ... ...
§29. Fremdheit als Fall der Andersheit . . . . . .. .. ...
§30. Unheimliches als Zweiteilung . . . . . . ... ... ..
§31. Unheimliches als Dreiteilung . . . . . . ... ... ..
§32. Asymmetrie . . . . .. ...

12



§33. EvOLaOUOTY . . ..
§34. Verschachtelung . . . . . ... ... ... .. ...

Achtes Kapitel:
Abteilung. Vom Limes zum Limen . . . . . . . .. ... ...

§35. Das Leben ist eine Zugfahrt . . . . . . ... ... ...
§36. Windeund Grenzen. . . . .. ... ..........
§37. Abgrenzung, Ein- und Ausgrenzung . . . . . . . . ..
§38. GrenzealsSchwelle . . . . . ... ... ........
§39. GrenzealsMedium. . . . . ... ... ... ......
§40. Menschenund Gétter . . . . . . ... ... ......
§41. Limen. . . . . . . . .. e e e

Neuntes Kapitel:
Spielbeteiligung. Be-dingte Gemeinschaft . . . . . . . . . . ..

§42. Eine Pseudo-Etymologie . . . . .. ... ... ....
§43. Utilitas . . . . . . . . . . .
§44. Aufforderungen und Angebote . . . . . ... ... ..
§45. Unbekiimmertheit . . . . . ... ... ... .....
§46. Pradikation . . . . ... ... ... ... ...
§47. Plurale Entwicklungen . . . . . ... ... ... ...
§48. Treppen, die keine Treppensind . . . . . . . ... ...
§49. Stufen, die keine Stufensind . . . .. ... ... ...

Zehntes Kapitel:
Teil. Gemeinschaft als Perlenkette . . . . . . . ... ... ..

§50. Aristoteles, Lowith und Wittgenstein hitten moglicher-
weise befreundet sein kénnen . . . .. ...

§51. Element . . . . . .. ...
§52. Finfach und zusammengesetzt . . . . . ... ... ..
§53. Gemeinschaft als Perlenkette . . . . .. ... ... ..
§54. Gemeinschaft als offener und dynamischer Begriff

§55. Dividierbare Perlen . . . . . .. ... ... ......

13



Inhalt

Elftes Kapitel:

Mitteilung. Kdfer und Mitsein . . . . . . . . ... ... ... 262
§56. Das Wort des Heraklit . . . .. ... ... ...... 262
§57. Das sagen diemeisten . . . . . . . ... ... ... .. 263
§58. Mit-Teilen als sympathein . . . . . . ... ... ... 264
§59. Wo soll ich denn hereinschaven? . . . . ... ... .. 266
§60. Ein Zimmer und einen Seelenzustand beschreiben . . . 268
§61. Was bedeutet es, auf das Zeigen zu zeigen? . . . . . . . 271
§62. Mitteilung als Komparenz. Zeigen und Erscheinen . . . 273
§63. Aufmerksamkeit . . . .. ... oL 276
§64. Dieselben Worte mit unterschiedlicher Bedeutung . . . 277
§65. Ver-riickte Komparenz . . . . . . ... ........ 281
Zwoélftes Kapitel:

Gegenteil. Eros und Anteros als Formen der Gemeinschaft . . . . 282
§66. Fiinf Formender Liebe . . . . .. ... ... ..... 282
§67. FamiliengeschichtedesEros . . . . . . . ... ... .. 283
§68. Endlich bedeutet zweierlei . . . ... ... ...... 288
§69. Was sehe ich im Spiegel? . . . . .. ... ... .. .. 290
§70. Gegensitzeder Liebe . . . . . .. ... ... ... .. 291
Dreizehntes Kapitel:

Schicksalszuteilung. Der Mensch aufder Flucht . . . . . . . . . 295
§71. munus als Schicksal . . . . . . ... ... ... ..., 295
§72. Vektorender Flucht . . . . . ... ... .. ...... 295
§73. Das Woher der Flucht: Trennung . . . . . . ... ... 298
§74. Das Wodurch der Flucht: Nicht-Ort . . . . . . ... .. 302
§75. Das Wohin der Flucht: Der Feind wird zum Freund . . . 306

Vierzehntes Kapitel:
Vorteil, Nachteil, Bauteil, Bestandteil, Urteil, Losteilung und

Teilnahmslosigkeit. Und das ist lingst noch nichtalles . . . . . . 312
§76. Weitere Perspektiven . . . . . . . ... ... ... .. 312
§77. Rankings . . . . . . .. 313
§78. Bausteine . . . . . ... ..o 314

14



§79. Bestdndige Bausteine . . . . ... .. ... ... ... 315
§80. (Vor-)Urteile . . .. ... .. ... ... ....... 317
§81. Nichtsmachen . . . ... ... ............ 319

Funfzehntes Kapitel:
Umteilung. Philosophie als Hexengebrau und

GemeinschaftimAuge . . . . . . .. ... L oL 323
§82. Ein Schlusswort . . . . . . ... ... ... ... 323
Literaturverzeichnis . . . . . . . . .. ... ... 332
Lexika . . . .. . .. . ... 337
Lieder . . . . . . . . . .. 337
Gedichte . . . . . .. . ... ... ... 337
Filme und TV-Serien . . . . . . ... ... ... ...... 338
Abbildungen . . ... ..o o Lo 338
Fabelnund Romane . . . . . .. ... ... ......... 339
Alia . . . . . 339

15






Vorwort

In der Pseudo-Platonischen Schrift Definitionen (Hdroi) findet sich
u.a. ein Spruch, der auf den ersten Blick kaum etwas mit dem Thema
»Gemeinschaft« zu tun hat, sich jedoch sehr gut eignet, den Grund-
ton dieses Buches anzugeben. Es handelt sich um eine Definition des
gottlichen Wesens, welche folgendermaflen lautet: »Gott: ein un-
sterbliches Wesen von vollkommener Gliickseligkeit«!. Der Leser soll
aber an dieser Stelle gleich darauf hingewiesen werden, dass diese
Ubersetzung leider ungenau ist, weshalb es sich lohnt, sich das grie-
chische Diktat anzuschauen und zu versuchen, eine anderweitige
deutsche Wiedergabe vorzuschlagen: @cég {gov aHdvaroy, adtap-
%eg mpdg evdatp.oviay, »der Gott ist ein unsterbliches und hinsicht-
lich seines Gliickes selbststiandiges Tier«.

Die Definition birgt vielerlei in sich. Zunichst ist es extrem in-
teressant, dass der Gott, das gottliche Wesen, dabei als ein Tier ({pov)
bestimmt wird. Auch der Gott nimmt, wie alle anderen Lebewesen,
an der Lo, am »zoologischen Leben« teil. Der Gott ist, genauso wie
das Tier, die Pflanze und der Mensch, lebendig.

Menschen und Géotter haben nach dieser Definition somit etwas
Wesentliches gemeinsam: Beide Wesen [eben. Ein relevanter Unter-
schied zeigt sich jedoch zugleich: Im Unterschied zu allen anderen
Wesen, die lebendig und sterblich sind, ist der Gott ein unsterbliches
Tier. Menschen leben und sterben irgendwann; Gotter leben immer-
withrend:

Trotz der grofiten Verschiedenheiten im Charakter und Temperament ha-
ben diese Gotter doch alle dieselbe Natur. Daher werden sie gerne als Ein-
heit dem menschlichen Geschlecht gegeniibergestellt [...] Gemeinsam ist

! Platon: Definitionen, 411a, in Platon: Briefe / Unechtes, in Samtliche Werke, Bd. X,
Frankfurt a. M./Leipzig: Insel, 1991, S. 433, iibers. v. Franz Susemihl.

17



Vorwort

allen die Unsterblichkeit, und sie heiflen die »Ewigen, die immer waren;
wodurch aber gewif$ nicht dogmatisch festgestellt werden sollte, dass sie
niemals geboren seien; was bedeutete das gegeniiber der UnmefSbarkeit
ihres Lebens! Trotzdem konnte man sie sich nicht anders vorstellen als in
der strahlendsten Jugendbliite. [...] Auch die hochste Weisheit sollte nicht
einem Jenseits des Lebens, sondern seiner freudigsten Kraft angehdren und
die Erkenntnis nicht auf dem weltabgewandten Greisengesicht, sondern auf
der jugendhellen Stirn und den blithenden Lippen Apollons wohnen. »Un-
sterblich ohne Alter« — das ist das Kennzeichen alles Gottlichen.?

Gotter sind eins mit der Natur: »Die Geistigkeit der neuen Gotter-
gestalten ist verbunden mit der innigsten Naturtreue«.’> Und obwohl
der Mensch, im Unterschied zum Gott, ein vergingliches und be-
denkliches Wesen ist (»Denn was sind diese Menschen? Arme Ge-
schopfe, die nach kurzer Bliite welken und schwinden« (I. 21, 464))*,
ist derjenige Natur- und Lebensbereich, den die Gétter bewohnen,
derselbe auch fiir die Menschen:

Also verwandt miteinander und doch durch eine tiefe Kluft getrennt — so
stehen die Menschen und Gétter gegeniiber. Deutlich spricht es Pindar aus:
>Eins ist der Menschen, ein andres ist der Gotter Geschlecht: eine Mutter
hat beiden das Leben gegeben; aber so ungleich sind sie in allen ihren Krf-
ten, daf3 das eine gar nichts ist, ewig fest aber bleibet die Burg des ehernen
Himmels< (Nem., 6, 1).5

Menschen und Gétter sind ontologisch grundunterschiedlich, beide
Geschlechter gehoren nichtdestotrotz ein und derselben Natur
(»einer Mutter«) an, sie sind Teile ein und derselben Natur; sie sind also
beide diese Natur. Durch einen solchen komplexen, auf Gemeinsamkeit
und Unterschied beruhenden Einteilungsmechanismus werden Men-
schen und Gétter in das Bild der Natur und des Lebens eingefiigt.

Es gibt aber noch einen weiteren, tragenden Grund, warum diese
Pseudo-Platonische Definition sich im Rahmen einer Studie iiber

2 Walter F. Otto: Die Gétter Griechenlands. Das Bild des Gottlichen im Spiegel des
griechischen Geistes, Frankfurt a. M.: Klostermann, 1987, S. 163-164.

3 Ebenda, S. 205.

4 Ebenda, S. 165.

5 Ebenda, S. 169.

18



Vorwort

den Gemeinschaftsbegriff als duflerst stichhaltig erweist. Gotter sind
nicht nur unsterblich, sondern auch »hinsichtlich des Gliickes selb-
stindig«. Sie bediirfen nichts, um gliicklich zu sein — dafiir fehlt es
ihnen an nichts. Es wire aber an dem Punkt genauer zu bestimmen,
was »Gliick« bedeute. Auch dieses Stichwort ist in dem Fall eine teil-
weise irrefiihrende Ubersetzung. Das griechische Wort dafiir ist 0-
darpovia, »Gliickseligkeit«. Diese ist aber nicht mit so etwas wie
einem »frohen und gliicklichen Gemiitszustand« (also nicht gleich
im Sinn einer psychologischen Wohlbefindlichkeit, zumal auch die
Gotter leiden konnen®) gleichzusetzen; darunter ist eher eine Art
»Vollkommenheit« und perfekte Ubereinstimmung zu verstehen,
und zwar zwischen dem, was ein Gott kann, und dem, was ein Gott
tut — was eben das Wesen der Aristotelischen ed8atpovio ausmacht:
»Gliick« ist die Ausiibung und Verwirklichung der eigenen Dynamis,
die gelungene Ausfithrung dessen, was der »Ddmon« fordert und
strebt — eu-daimonie. Die Verwirklichung des eigenen dimonischen
Prinzips ist bei jedem Gott immer und stetig bewahrt und garantiert —
unabhingig davon, welche Tty einem Gott zukommt, sprich: wel-
cher Zustindigkeitsbereich ihm durch die Machtiibernahme Zeus’
zugewiesen wurde. Der Gott und die Naturinstanzen, die er vertritt,
iiben sich immer vollkommen aus: Ein Gott ist selbststindig in der
Konstitution seiner Identitit und seines Wesens, in dem grandiosen
kosmischen Rahmen der Cw).

Es wiire nun moglicherweise aufschlussreich, die Pseudo-Plato-
nische Definition umzukehren. Dies stellt iibrigens eine typische phi-
losophische Vorgehensweise dar: Nicht selten erfolgen Begriffs-
bestimmungen in der Philosophie per Umkehrschluss, d.h. etwas
wird durch sein Gegenteil oder dadurch, was es nicht ist, definiert:
Als ob man jemandem erkliren sollte, was ein Baum ist, durch Auf-
listung und Bestimmungen dessen, was der Baum nicht ist: Er ist kein
Tier, er wird nicht technisch hergestellt, man kann ihn nicht in der
Tasche tragen usw.

Ein solches Umkehrschluss-Verfahren, das an das Kinderspiel
»Wer bin ich / Was bin ich« erinnert, konnte auf unsere Pseudo-Pla-

¢ »So hoch sind die Gétter iiber das Menschendasein hinausgehoben. Und doch ist ihr
Wesen dem menschlichen nahe verwandt. Schon die dufSere Erscheinung ist die glei-
che, wenn auch der Gottheit die Vollkommenheit und die Unverginglichkeit vor-
behalten bleibt. Sie wissen und vermogen zwar unvergleichlich viel mehr als die Men-
schen, aber die Neigungen und Leidenschaften teilen sie doch mit ihnen. Selbst das
Leiden ist ihnen nicht ganz erspart« (ebenda, S. 168).

19



Vorwort

tonische Definition angewendet werden. Wie wiirde es damit aus-
sehen, wenn die Struktur dieser Definition auf die Bestimmung des
Menschen iibertragen wiirde? In diesem Fall wire folgende etwaige
Umformulierung denkbar: »Der Mensch ist ein sterbliches und hin-
sichtlich seines Gliickes nicht-selbstindiges Tier«.

Es erscheint klar, dass die Pseudo-Platonische Definition des
Gottes durch ein derartiges Umkehrungsspiel auch iiber den Men-
schen Aufschluss gibt: Der Mensch stirbt und bedarf fiir sein Gliick
— fiir seine eu-daimonia, zur Verwirklichung seines Wesens, zur Aus-
ibung seiner dynamis — etwas Anderes. Da der Mensch nicht selbst-
stindig ist, verhilt er sich wie ein Teil der Natur, der zur eigenen
Konstitution anderer Teile bedarf.

Eine solche Mensch-Gott-Gegeniiberstellung ist somit im Rah-
men einer Studie zur Gemeinschaft aus mindestens zwei Griinden
wichtig: Auf der einen Seite pripariert sie den Boden fiir eine Uber-
legung zum Wesen des Menschen als ein Teil innerhalb eines Ganzen
heraus; als ein einzelnes Individuum, das »pros eudaimonian« nicht-
selbstindig und in einem organischen Ganzen angesiedelt ist, in dem
jeder Teil zur eigenen Selbstkonstitution auf die anderen Teile ange-
wiesen ist, und zwar auf dhnliche Art und Weise, wie die Hand eines
lebendigen Organismus auf dessen Arm sowie seine Teile, die Mus-
keln, Gewebe und Blutgefifle angewiesen ist.

Auf der anderen Seite hat diese Idee auch eine politisch-philoso-
phische Tragweite: Sie kehrt in Aristoteles’ Politik wieder, im ersten
systematischen Traktat der westlichen politischen Philosophie, in
dem auch die Urspriinglichkeit des Ganzen gegeniiber dem Teil her-
vorgehoben wird. Sollte das »Ganze« bspw. eine staatliche Gemein-
schaft sein, die aus weiteren »Teilen« sprich: kleineren Gemeinschaf-
ten wie den Dorfern, den Haushalten und schliefSlich den Einzelnen
zusammengesetzt ist, wiirde es sich folgendermafSen verhalten:

Auch von Natur urspriinglicher aber ist der Staat als das Haus und jeder
einzelne von uns. Denn das Ganze ist notwendig urspriinglicher als der Teil,
weil ja, wenn der ganze Leib dahin ist, auch nicht mehr Fufl oder Hand
existiert, aufler dem Namen nach, gerade wie man auch eine steinerne Hand
noch Hand nennt. Jedes Ding wird ndmlich durch seine besonderen Fihig-
keiten (érgon) und Moglichkeiten (dynamis) bestimmt; und wenn es diese
nicht mehr besitzt, so ist es nicht mehr dasselbe Ding, und es sollte nicht
mehr als dasselbe Ding bezeichnet werden, es sei denn im Sinne blofSer
Namensgleichheit. Daf8 also der Staat von Natur besteht und urspriing-
licher als der Einzelne ist, ist klar. Denn wenn aber eben jeder einzelne fiir

20



Vorwort

sich nicht sich selber geniigend ist, so verhilt er sich zum Staat gerade so
wie die Teile eines anderen Ganzen zu diesem letzteren; wenn er aber ande-
rerseits iiberhaupt nicht an einer Gemeinschaft sich zu beteiligen vermag
oder dessen durchaus nicht bedarf wegen seiner Selbstgeniigsamkeit, so ist
er freilich kein Teil des Staates, aber eben damit entweder ein Tier oder aber
ein Gott.”

Das Aristotelische Zitat ist zentral und fiir diese Studie wegbereitend.
Zunichst soll noch einmal etwas pedantisch auf das Diktum Augen-
merk gelegt werden: Die deutsche Ubersetzung »Staat« konnte trotz
ihrer augenscheinlichen Neutralitit irrefiihrend sein, denn Aristote-
les spricht hier nicht von »Gesellschaft« (ein Begriff, der viel spéter
entstand), sondern von der Polis, vom griechischen Stadtstaat, der an
weiteren Stellen der Politik als politiké koinonia bezeichnet wird: Po-
litische Gemeinschaft.® Es ist somit von »Gemeinschaft« und nicht
»Gesellschaft« die Rede; diese letztere, wie in den folgenden Ausfiih-
rungen deutlich sein wird, wird dem Begriff der Gemeinschaft eher
entschieden entgegengestellt.

Diese politische Gemeinschaft — wie jede Art von Gemeinschaft,
so Aristoteles — besteht von Natur aus. Der Bezug auf das Leben und
auf die Natur kehrt vehement wieder. Gemeinschaft ist in dieser Hin-
sicht weder ein gesellschaftliches »Konstrukt« noch ein kultureller,
konstruktivistisch geprigter Uberbau, noch ein extrinsischer, sozialer
»Pakt«. Sie ist vielmehr ein urspriingliches, natiirliches Faktum. Und
ebenso natiirlich ist das Wesen desjenigen Teils, der im Zusammen-
hang mit anderen Teilen die Aristotelische Gemeinschaft ausmacht:
Der Mensch als politisches Tier, ein {@ov: »Hiernach ist es klar, daf3
der Staat zu den naturgemifSen Gebilden gehért und dafl der Mensch
von Natur ein politisches Lebewesen (zoon politikén) ist«.” Ahnlich
wie der Gott, welcher bei Platon ein Tier ist, gehort auch der Mensch
der zGé an. Der Verweis auf die Natur und das Leben, welches Gotter
und Menschen in ihren jeweiligen grundlegenden Gemeinsamkeiten
und gewaltigen Unterschieden vereint, taucht wieder auf.

Es ist aber ein komplexeres Verhiltnis, als man denken wiirde —
weshalb auch die Tragweite der allberiihmten Definition des Men-
schen als zdon politikén iibersehen und oft auf ein abgedroschen-er-
bauliches »Sozialwesen« des Menschen verflacht wird. Das Gott-

7 Aristoteles: Politik, 1253a 19-28, Hamburg: Rowohlt, 1994, S. 47-48.
8 Vgl. ebenda, 1252a.
9 Ebenda, 1253a, S. 46—47.

21



Vorwort

Tier-Mensch-Verhiltnis innerhalb der Natur und desjenigen natiir-
lichen Gebildes, das die Gemeinschaft ist, ist allem Anschein nach
hendiadyonisch. Es sieht namlich so aus, als wiren Gotter und Men-
schen zunichst gleich (beide sind Tiere) und wiirden sich doch in
zweiter Instanz durch zwei hinzugesetzte, unterschiedliche bzw. fast
gegenteilige Figenschaften voneinander abgrenzen (die einen sind
selbstindige, die anderen politische Tiere). Wie in diesem Buch er-
sichtlich wird, ist eine solche Logik des Hendiadyoins eine tragende
Querschnittfolie der Uberlegungen und Analysen des Gemein-
schaftsbegriffs.

An dieser einleitenden Stelle gilt es aber zunichst, den weiteren,
von Aristoteles eingefiihrten und jedoch gegeniiber der Definition
des Pseudo-Platons kongruenten, wichtigen Unterschied zwischen
Gott und Menschen ins Auge zu fassen: Wer nicht in der urspriing-
lichen Gemeinschaft lebt und dementsprechend auf die weiteren Teile
der Gemeinschaft nicht angewiesenen ist, der ist wohl ein nicht-
menschliches Lebewesen, also ein Tier oder ein Gott. Dies stellt eine
Bestiitigung e contrario des Pseudo-Platonischen Ansatzes der oben
zitierten Definitionen dar. Dariiber hinaus dringt sich hierdurch die
erste These auf, die in diesem Buch eine folgerichtige Prizisierung,
Untermauerung und teilweise auch In-Frage-Stellung erfahren soll:
Gemeinschaft ist ein ontologisch Urspriingliches, nimmt verschiede-
ne Formen an — wie bei Aristoteles’ Politik: Die Haushaltsgemein-
schaft, die Dorfgemeinschaft, die politische Gemeinschaft — und be-
trifft keine autarkischen Gotter oder Tiere, sondern hinsichtlich des
Gliicks nicht-selbststindige Menschen, die zur Entfaltung und Ver-
wirklichung ihres potenziellen Wesens — was auch immer ihr Wesen
ist, und einige Indizien dafiir werden die nichsten Seiten anbieten —
anderer Menschen und Gemeinschaftsformen bediirfen.

Soweit ist aber noch nicht viel zum Wesen der Gemeinschaft
gesagt. Auch wenn man den Blick auf den Nexus Gemeinschaft/Un-
selbststindigkeit des Menschen einschrinkt, wird die Art dieses Ver-
haltnisses noch lange nicht geklért. Diese Problematik ldsst sich zu-
nichst relativ grob in einigen ersten Fragen zusammenfassen, z.B.:
Wonach bedarf der bediirftige Mensch in der Gemeinschaft? Oder:
Soll der Mensch unweigerlich in Gemeinschaften leben, weil er ein
naturkonstitutives »Mingelwesen« ist, oder wurde er erst zum Min-
gelwesen, nachdem er angefangen hat, in Gemeinschaften zu leben —
sprich: sich den anderen »Teilen« auszusetzen? Oder aber, mit ande-
ren Worten: Ist die Angewiesenheit, die fehlende Autarkie des Men-

22



Vorwort

schen eine Ursache oder eine Folge der Gemeinschaft? Der Kausal-
zusammenhang zwischen Gemeinschaft und Bediirftigkeit bleibt
weithin ungeklart.

Aber in viel wesentlicherer Hinsicht stellt diese Arbeit die Frage
— und zwar ausgehend von der Uberzeugung einer »Urspriinglich-
keit« der Gemeinschaft, die somit eine Hintergrundnotwendigkeit
fiir den Menschen darstellt —, ob der gemeinschaftliche Teil-Ganzes-
Zusammenhang doch nicht ein duflerst Komplexes sei. Wenn man
dieses letztere Wort erst nimmt, bedeutet »komplex« nicht, wie die
meisten félschlicherweise annehmen, »schwierig«, »nicht einfachg,
»kompliziert« usw., sondern grundsitzlich »verflochten«. Komplex
ist vom lateinischen CUM-PLECTO, »mit-flechten«, »mit-kniipfenc,
»mit-spinnen« abgeleitet. Eine komplexe Sache ist aus mehreren Tei-
len zusammengesetzt, die derart ineinander verwoben sind, dass sie
vom vielseitigen, vielschichtigen, sozusagen cum-plexen Ganzen
nicht abgetrennt werden konnen, ohne dass das Ganze dadurch beein-
trichtigt wird.

Eine leitende Hypothese dieser Arbeit besteht darin, dass »Ge-
meinschaft« eine solche komplexe, »verwobene« Angelegenheit ist.
Es kommt nun darauf an, die wesentlichen Teile und die Verflochten-
heitsstrukturen und -modalititen dieser komplexen Angelegenheit
herauszuarbeiten und aufzuzeigen.

Dreh- und Angelpunkt des vorliegenden Buches ist somit der Ge-
meinschaftsbegriff und das Gemeinschaftsstiftende. Es ist kein Zufall,
dass der Titel des Buches »Gemeinschaften« im Plural lautet. Es gibt
nimlich zahlreiche - historisch qualifizierte, mogliche und reale, uto-
pische, abgelehnte und nie erreichte, funktionale und kritikwiirdige,
fruchtbare und schidliche usw. usf. — Gemeinschaftsformen. Nicht
jede davon ist allerdings Gegenstand dieses Buches, welches somit
nicht im Geringsten so etwas wie ein enzyklopadisches »Sammelsu-
rium« der Gemeinschaftsformen bereitstellen mochte. Vielmehr wird
dabei auf die vielschattierte Logik des Gemeinschaftlichen insistiert,
die dann aber selbstverstindlich auch konkrete, hierbei zu analysie-
rende Gemeinschaftsformen produziert: »Gemeinschaft« ist namlich,
wie im Folgenden deutlich werden wird, ein produktiver Begriff.
»Gemeinschaft« ist jedoch auch ein aus mehreren Griinden pro-

23



Vorwort

blematischer Begriff. Zunichst lasst sich der Begriff schwer einfan-
gen, denn oft gleiten Thematisierungen der Gemeinschaft (wie auch
in diesem Buch gezeigt wird) in Analysen der Gesellschaftsformen;
»Gemeinschaft« tendiert dazu, von »Gesellschaft« ersetzt und abge-
16st zu werden, sodass Bauman behaupten konnte, dass diejenigen,
»die heute nach einer Gemeinschaft suchen, zum Los des Tantalus
verdammt [sind]: Thr Ziel wird sich ihnen auf ewig entziehen, und es
ist gerade ihr leidenschaftliches Verlangen, das sein Zuriickweichen
herbeifiihrt«.1

Auflerdem ist es nicht klar, inwiefern es sich bei »Gemeinschaft«
um einen positiven oder gar negativen Begriff handelt:

Gemeinschaft ist ein schillernder und michtiger Begriff [...] Auffallend ist
dabei, dass die normative Konnotation trotz der immensen Vielschichtigkeit
der Verwendungsweisen zumeist positiv ist: Gemeinschaft gilt dem Alltags-
bewusstsein als bejahenswerte Instanz, der Begriff ist aufgeladen mit emo-
tionalen Metaphern, die Wiarme, Geborgenheit, Liebe, Freundschaft und
Vertrautheit symbolisieren [...] In wissenschaftlichen Diskursen ist dies
erwartungsgemifl nicht immer der Fall. Letztlich ist es jedoch gerade die
ambivalente Rolle von Gemeinschaft, welche die zeitgendssische Faszina-
tion und Relevanz eines Denkens und einer Politik der Gemeinschaft aus-
macht. [...] Andererseits sind die Vorbehalte gegen ein naives Denken der
Gemeinschaft spitestens seit den 1930er Jahren beinahe ebenso ausgeprigt:
Gemeinschaft gilt zumindest im deutschen Kontext immer auch als poten-
tiell gefahrlich, totalitdr und gewaltsam.™!

Gemeinschaft ist von positiv iiber ambivalent bis hin zu totalitir und
gewaltsam. Es ist ein »schillernder Begriff«, dessen Bedeutungsspek-
trum sehr breit und manchmal opak — wenn nicht sogar triib — ist. Ein
weiteres Problem besteht darin, dass der Bedeutungsspiegel dieses
Wortes oft auch verschwommen ist, und zwar durch Interferenzen
von unterschiedlichen, machtigen Denkparadigmen, die den Begriff
vereinnahmen und in ideologische Richtungen lenken. »Gemein-
schaft« ist aus diesem Grund héufig dazu verurteilt, ein nicht-neu-
trales Wort zu sein; es ist oft historisch-nationalistisch und religios
tiberladen und vertritt somit einen schwierig handhabbaren Begriff.

10 Zygmunt Bauman: Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicherheit in einer be-
drohlichen Welt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2017, S. 25.

" Hartmut Rosa u.a.: Theorien der Gemeinschaft. Zur Einfiihrung, Hamburg: Junius
Verlag, 2010, S. 9-10. Auf Rosa 2010 ist u. a. zu einer Einfithrung und Systematik der
Gemeinschaftsbegriffe zu verweisen.

24



Vorwort

Zu den stirksten Begriffsinterferenzen und -verschiebungen zihlt
durchaus die religiose Pragung:

Von mehreren Seiten sah ich von dem Gebrauch des Wortes >Gemeinschaft
Gefahren ausgehen: Unweigerlich klingt es von Substanz und Innerlichkeit
erfiillt, ja aufgebldht; recht unvermeidlich hat es eine christliche Referenz
(geistige oder briiderliche, kommunielle Gemeinschaft) oder eine im wei-
teren Sinne religiose (jiidische Gemeinschaft, Gemeinschaft des Gebets,
Gemeinschaft der Glaubigen — ‘umma); es wird zur Bekriftigung vorgeb-
licher >Ethnizitdten< verwendet — alles dies konnte nur Warnung sein.'?

Im engen Zusammenhang mit der »christlichen Referenz« steht ein
weiterer problematischer Aspekt der Gemeinschaft, und zwar eine
gewisse futuristisch-teleologische Bedeutung:

Ja, das Gemeinwohl und die Idee der Gemeinschaft sind der Idee der
Menschheit konsubstantiell. Doch wie uns die Geschichte zeigt, existieren
beide nur im Zustand des Ideals und Projekts. [...] Die Gemeinschaft als
Verwirklichung des Gemeinwohls kann nur ein provisorischer und stets
unfertiger Endpunkt sein.!?

Gemeinschaft hat insofern nur Sinn, als sie ein nicht-abgeschlosse-
nes, immer zukunftsorientiertes Projekt oder eine Idee, ein Plan, ein
»Entwurf des Mit-Seins« ist.

Ein weiterer Grundzug des Gemeinschaftsbegriffs besteht au-
Berdem darin — und dies wird im Folgenden besonders hervorgehoben
— dass er ein regelrecht sozialontologischer Begriff ist, denn dieser
betrifft im Wesentlichen Strukturen, die sich noch diesseits der kon-
kreten politischen Formen und Gebilde des Politischen befinden —
also prapolitische Strukturen:

Der Gemeinschaftsbegriff wird [...] in die Néhe einer basalen Sozialitit
geriickt, welche als unterschwellige Textur die gesamte Menschheit umfasst
(mitunter sogar die Natur und die Gegenstinde), ohne dass damit bereits
die Idee gemeinsamer Werte, Traditionen, Sprache, freundschaftlicher Ge-
fithle oder koordinierten Handelns verbunden wire. Mit Gemeinschaft ist
in diesem Zusammenhang eine urspriingliche, vorgingige und unhinter-
gehbare Form des »Mit-seins< (Heidegger) gemeint, an der jeder Mensch
notwendig und automatisch teilhat.*

12 Jean-Luc Nancy: Die herausgeforderte Gemeinschaft, Ziirich: Diaphanes, 2007,
S. 30-31.

13 Marc Augé: Die illusorische Gemeinschaft, Berlin: Matthes & Seitz, 2015, S. 28—
30.

4 Rosa 2010, S. 21-22.

25



Vorwort

Aus all diesen Griinden soll der Versuch unternommen werden, sich
eine ausbalancierte, von heterogenen Einfliissen losgeldste Interpre-
tation des Wortes anzueignen, denn Gemeinschaft zahlt, zusammen
mit zahlreichen ihrer benachbarten Begriffen, hochstwahrscheinlich
zu den Grundwortern des menschlichen Daseins. Solche theoreti-
schen Aspekte und einige damit verbundene Widerspriiche und
Schwierigkeiten, die in dieser Einleitung nur angerissen werden kon-
nen, lassen sich an einem trivialen Beispiel kurz erproben. Stellen wir
uns eine beliebige, einfache Gemeinschaftsform vor (in diesem Buch
wird oft auf lebensnahe Beispiele rekurriert).

Ich konnte einen Lesekreis unter Freunden veranstalten. Es soll
James Joyce’ Ulysses zusammen gelesen werden. Ich lade einige inte-
ressierte Freunde dazu ein, sich mittwochabends bei mir zu Hause zu
treffen — ich werde als Veranstalter des Lesekreises einen Abschnitt
aus dem Ulysses vorlesen, die weiteren Teilnehmenden werden erst
einmal zuhoren und anschliefSend mit mir den Text zusammen kom-
mentieren — bis wir alle, vielleicht nach einem Jahr, das Buch fertig-
gelesen haben werden. Bereits dieses triviale Beispiel beinhaltet be-
ziiglich der Klarung der Frage, was eine Gemeinschaft sei, recht viel
Problematisches:

—  Gemeinschaft erfordert Subjekte derselben: Individuen, die dazu
bereit sind, den Ulysses zu lesen. Diese Subjekte sind zufillig
auch meine Freunde — sie gehdren somit einer weiteren Gemein-
schaft an, namlich meinem Freundeskreis —, welche aber inner-
halb der Gemeinschaft einen weiteren Status oder eine weitere
Eigenschaft annehmen, »Lesekreis-Teilnehmende«. Andere
Freunde von mir besitzen diese Eigenschaft nicht — sie sind bspw.
an Literatur nicht interessiert — und werden aufgrund dieses
Umstands aus der Ulysses-Gemeinschaft ausgeschlossen. Ge-
meinschaft schliefit anhand von Eigenschaften ein und aus.

—  Gemeinschaft erfordert ein Gut der Teilnahme, was im vor-
liegenden Fall primér das Buch ist — eine Ulysses-Ausgabe. Diese
soll zur Realisierung des Lesekreises durch ckonomische Mittel
ergattert und eingesetzt werden, darf weder an Dritte weiter-
gegeben noch beschiadigt werden usw.

—  Gemeinschaft erfordert ein Projekt: Wir lesen nicht nach Lust
und Laune darauf los, sondern zu dem konkreten Zweck, den
Ulysses regelmiflig und vollstindig zu lesen und ausgiebig zu
kommentieren — dieser telos hilt die Gemeinschaft aufrecht.

26



Vorwort

—  Gemeinschaft erfordert Regeln, »Praktiken des Kollektivs«, und
zwar zahlreiche und disparate Vorgaben, z.B.: Einhaltung des
vereinbarten Termins, Bereitschaft zum Zuhoren, Respekt fiir
die Diskussionsregeln und die Gesprichspartner, verbindliche
Verhaltensregeln wie z.B. Ausschaltung des eigenen Handys
withrend der Lesung, Rauchverbot usw. usf.

Ausgemacht scheint die Gemeinschaft durch diese und noch weitere
Kriterien, die vielleicht als nicht hinreichende, jedoch notwendige Be-
dingungen zur Konstitution unserer »Gemeinschaft« eingeordnet
werden kénnten — wir miissen schliefSlich auch iiber eine Wohnung
verfiigen, welche zu anderen Zwecken (bspw. Verkauf der Ulysses-
Ausgaben) nicht geeignet wire; und wir brauchen zum Lesen eine
Couch, Strom, Heizung, kurz gesagt Giiter, die nach den sozial-
okonomischen Kriterien der Gesellschaft, und nicht irgendeiner
»Gemeinschaft«, genutzt werden. Von daher die Frage: Wie viele Kri-
terien bestimmen das Phinomen Gemeinschaft? Und: Welche Krite-
rien sind rein gemeinschaftlich, ohne dass sie in gesellschaftsnormier-
te Strukturen wie etwa den »Besitz eines Gutes« hiniibergleiten?
Dieser Umstand kann auch nun in wissenschaftlicher Weise formu-
liert werden:

Welches Verhiltnis besteht zwischen den unterschiedlichen Typen von Ge-
meinschaften, in die (moderne) Menschen eingebettet sind? Worin beste-
hen die substanziellen Schnittmengen zwischen politischer Gemeinschaft,
Glaubensgemeinschaft, Tippgemeinschaft und Familiengemeinschaft? For-
mal betrachtet lassen sich mindestens drei Kriterien identifizieren, die fiir
alle diese Gemeinschaftsformen eine Rolle spielen: 1. ein gemeinsames Gut
wie z. B. Tradition, Erinnerung, Sprache, Territorium, Besitz oder Gefiihle;
2. eine implizit oder explizit definierte Reichweite der Mitgliedschaft, z.B.
ein Freundeskreis, die Menschheit oder die Nutzer einer gemeinsamen
Wohneinheit; und 3. das normative und oft auch rechtliche Verhiltnis von
Individuum und Gemeinschaft, also der Freiheits-, Integrations- bzw. Un-
terordnungsgrad der Einzelnen im Hinblick auf die Regeln und Praktiken
des Kollektivs.?

Wie im Folgenden gezeigt wird, sind solche aufgelistete Kriterien der
Gemeinschaft nicht nur extrem unzuldnglich, sondern sie erweisen
sich in zahlreichen gemeinschaftlichen Konstellationen sogar als
reduktiv, widerspriichlich, ideologisch, unfruchtbar und schliefilich

15 Ebenda, S. 176.

27



Vorwort

falsch. Falsch kénnte im Prinzip auch die Idee sein — dies soll aber im
Folgenden einer eingehenden Priifung unterzogen werden —, dass zur
Gemeinschaftskonstitution iiberhaupt Kriterien erforderlich oder
notwendig sind. Genauer besehen ist auch unser Ulysses-Lesekreis
ziemlich suspekt: Obwohl dieses Beispiel die oben genannten Krite-
rien der Gemeinschaft véllig erfiillt, scheint dieser Lesekreis eher in
eine normierte Gesellschaftsform abzudriften. Und wenn man nun
auf den Sprachgebrauch die Aufmerksambkeit richten wiirde, wiirde
es gleich ins Auge bzw. ins Ohr stechen, dass zu einem derart ge-
schilderten Lesekreis sich nicht so sehr die Definition von »Ulysses-
Gemeinschaft«, sondern »Ulysses-Gesellschaft« eignen wiirde. Des-
halb konnte man die Frage stellen: Wieso hort sich »Ulysses-Gesell-
schaft« aus irgendeinem Grund besser an?

Aber selbst wenn man dem Ausdruck »Ulysses-Gemeinschaft
sprachliche Glaubwiirdigkeit zuerkennen wiirde, ist es klar, dass »Ge-
meinschaft« in dieser Hinsicht subjekt-, gut-, projekt- und eigen-
schaftsbezogen zu sein scheint und deshalb labile Grenzen zur »Ge-
sellschaft« aufweist. Dies alles schafft beziiglich eines Verstindnisses
der Gemeinschaft problematische Knotenpunkte, die in diesem Buch
ausfiihrlich aufgegriffen werden. Es wird sich zeigen, dass ein solcher
Prototyp der Gemeinschaft, wie am Beispiel der Ulysses-Gemein-
schaft, extrem unzulinglich und reduktiv ist, nicht zuletzt, weil sol-
che Paradigmen des Gemeinsamen doch auf hochgradig widerspriich-
liche Art und Weise auf das Prinzip des Eigenen zuriickfallen —
Gemeinschaft findet in meiner eigenen Wohnung statt, erfordert
Eigentumsgegenstinde, verleiht den Teilnehmenden einen eigenen
Status — wobei nicht klar ist, ob dieser Status eigen oder gemeinsam
ist (unter den Teilnehmenden ist der Status gemeinsam, im Verhalt-
nis zu meinen anderen Freunden eigen — und gegeniiber anderen
Menschen ausschlieffend). Uber solch klassische Prototypen der Ge-
meinschaft hat sich auch Roberto Esposito unter besonderem Bezug
auf die proprium-Problematik kritisch gedufSert:

In Wahrheit vereint all diese Konzeptionen die unreflektierte Vorausset-
zung, dass die Gemeinschaft eine >Eigenschaft« [proprieta] der in ihr zusam-
mengefiihrten Subjekte sei: ein Attribut, eine Bestimmung, ein Pridikat,
das sie als ein und derselben Gesamtheit zugehérig auszeichnet. Oder auch
eine durch ihre Union erzeugte >Substanz«. In jedem Fall wird sie als eine
Qualitdt begriffen, die zu ihrer Natur als Subjekte hinzutritt und sie zu
Subjekten auch von Gemeinschaft macht. Zu mehr Subjekten. Subjekte
einer Wesenheit, die grofler, hoherstehend und gar besser ist als die einfache

28



Vorwort

individuelle Identitit — die aber dennoch in jener entspringt und letztend-
lich deren Spiegelbild ist.’ [...] Oder auch, in scheinbar anderer Termino-
logie, als ein Gut, ein Wert, eine Essenz, die — je nachdem — verlorengehen
oder wiedergefunden werden kann, als etwas, das uns einst gehorte und uns
eben deshalb einst wieder angehoren konnen wird. Als ein Ursprung, dem
nachzutrauern, oder als Geschick, das zu prifigurieren wire — in jener voll-
endeten Symmetrie, die arche und telos miteinander verbindet. In jedem
Fall aber als unser >Eigen(tlich)stes< [piii proprio]. Ob es gilt, uns unser
Gemeinsames zu eigen zu machen (wie fiir Kommunismen und Kommuni-
tarismen), oder aber, unser Eigenes zu kommunizieren (wie fiir die Diskurs-
ethiken), kommt auf dasselbe heraus: die Gemeinschaft bleibt der Semantik
der proprium doppelt verbunden. Man braucht dafiir gar nicht zum post-
romantischen Manierismus der Gemeinschaft von Tonnies zuriickzugehen,
die der Gesellschaft eben aufgrund der urspriinglichen Aneignung des ei-
genen Wesens entgegengesetzt ist. Es geniigt schon ein Hinweis auf die
niichternere, bereits weitgehend sikularisierte Gemeinschaft Max Webers,
um, wenngleich entnaturalisiert, genau dieselbe Figur des Zugehorens her-
vortreten zu sehen.?

All diese unreflektierten Voraussetzungen, u.a. auch die postroman-
tisch-manieristischen klassischen Ansitze der Gemeinschaft, werden
im Folgenden thematisiert, insbesondere im Kapitel tiber Aufteilung.
Auch das proprium als Prinzip der Gemeinschaft verdient eine aus-
fithrlichere Analyse — vgl. bspw. Kapitel Teil und Spielbeteiligung.
Die soll aber zunichst dahingestellt bleiben, denn es kommt nun da-
rauf an, den theoretischen Kern dieses Buches einleitend zu streifen.

v

Gemeinschaft ist com-munitas — die Teilung (cum—) des munus. Aber
die entscheidende Frage ist, was munus bedeutet bzw. was genau in
der Gemeinschaft geteilt wird — und folglich wie, wann, von wem und
warum. Die Heterogenitit der Gemeinschaftsansitze und -bilder ist
somit von der Fiille der Interpretationsmoglichkeiten abhingig, die
dieses enigmatische Wort auslost.

Die Bestimmung des munus, die das Anliegen dieser Studie ist,
ist eine grofse Herausforderung der Philosophie und Sprachkritik. Be-

16 Roberto Esposito: Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Ziirich:
Diaphanes, 2004, S. 8.
17 Ebenda, S. 9-10.

29



Vorwort

reits Roberto Esposito hat darauf hingewiesen, dass ein Verstindnis
der Gemeinschaft ein genaueres Verstindnis derjenigen Dimension
voraussetzt, die der munus ist — sowie umgekehrt viele Missverstand-
nisse der Gemeinschaft von einer reduktiven oder missverstehenden
Auslegung des munus verursacht werden:

Die allererste Bedeutung némlich, die die Worterbiicher dem Substantiv
communitas — und dem entsprechenden Adjektiv communis — zuschreiben,
ist jene, die ihren Sinn aus dem Gegensatz zum >Eigenenc bezieht. In allen
neulateinischen Sprachen, aber nicht nur in diesen, ist sgemein< (commun,
comun, common, kommun) dasjenige, was nicht eigen ist; das beginnt, wo
das Eigene aufhort: Quod comune cum alio est desinit esse proprium
(Quint. Inst., 7, 3, 24). Es ist dasjenige, was zu mehr als einem, zu vielen,
zu allen gehort — und folglich »>6ffentlich« im Gegensatz zu >privatc ist, oder
»allgemein« (aber auch >kollektiv<) im Gegensatz zu >partikular«. Zu dieser
ersten, kanonischen Bedeutung, die auch schon im griechischen koinos zu
finden ist — aber auch im gotischen gemein und in seinen Ableitungen Ge-
meinde, Gemeinschaft, Vergemeinschaftung — tritt jedoch eine weitere, die
sich weniger von selbst versteht, weil sie die grofiere semantische Komple-
xitit eben des Begriffes in sich greift, von dem sie abstammt: munus (ar-
chaisch moinus, moenus), das sich zusammensetzt aus der Wurzel *mei-
und dem Suffix -nes, das eine >sozialec Qualitit anzeigt. Dieser Terminus
oszilliert in der Tat seinerseits zwischen drei untereinander nicht véllig ein-
heitlichen Bedeutungen, welche die anfingliche Juxtaposition >6ffentlich/
privatc — munus dicitur tum de privatis, tum de publicis — ins Abseits zu
dringen oder jedenfalls an Relevanz zu mindern scheinen, um dafiir ein
anderes begriffliches Feld in den Vordergrund zu riicken, das sich insgesamt
auf den Begriff der >Pflicht« bzw. des »Schuldens« riickfiihren ldsst. Diese
Bedeutungen sind onus, officium und donum (Paul. Dig., 50.16.18). Nun
verhilt es sich so, dass fiir die ersten beiden Bedeutungen der >Pflicht« —
und daher von >Verpflichtungs, >Aufgabec, >Amtc, >Posteng, >Stellung< — un-
mittelbar einsichtig erscheint, dies fiir die dritte aber auf den ersten Blick
problematisch vorkommt. In welcher Hinsicht sollte eine Gabe eine Pflicht
sein? Bestimmt sie sich nicht im Gegenteil als etwas Spontanes und somit
eminent Fakultatives?'®

Kommun ist immer eine bestimmte Interpretation — und eine damit
zusammenhingende Lebensweise — des munus, die jeglichem Ge-
meinschaftsbegriff zugrundeliegt. Dieser munus ist immer und in
Abhingigkeit von der Gemeinschaftsfigur, die er ausmacht, unter-
schiedlich. Esposito verfolgt in seiner Studie Communitas diesen

18 Ebenda, S. 11-12.

30



Vorwort

dritten semantischen Weg und eruiert einige Sinndimensionen des
munus. In diese Richtung versucht er auch die Idee der Zugehdorigkeit
zu untergraben: Gemeinschaft ist ihm zufolge »weder ein Eigen-tum
noch eine Zugehorigkeit. Es ist kein Haben, sondern im Gegenteil
eine Schuld, ein Pfand, eine zu-gebende Gabe«.? Dies ist jedoch noch
ein relativer, partieller Weg, auf dem die com-munitas sich bspw. an
einem schattierten Verstidndnis der (Auf)Gabe orientiert, wie u.a. im
Kapitel iiber Erteilung gezeigt wird. In diesem Buch soll auch ein
wesentlicher Schritt tiber Espositos Theoretisierung hinaus gemacht
werden, denn der munus erweist sich in dieser Studie als ein viel
komplexerer semantischer, sprachlogischer und dementsprechend so-
zialontologischer Generator, der viel mehr Facetten und Gemein-
schaftsaufficherungen erzeugt — in unserer Studie werden etwa
zwanzig munus-Grundvarianten thematisiert, die jeweils weitere
Unterparadigmen von Gemeinschaft generieren.

\

Philosophisch-politische Ansitze iiber die »Gemeinschaft« sowie his-
torisch-traditionelle Bestimmungen der koinonia und der communi-
tas definieren »Gemeinschaft« in der Abgrenzung zur »Gesellschaft«
und orientieren sich zugleich stark am Begriff der Teilnahme und des
Gemeinsam-Habens. So verhilt es sich auch bei der ersten soziologi-
schen Theoretisierung von Gemeinschaft, der zufolge »gemeinschaft-
liches Leben gegenseitiger Besitz und Genufs gemeinsamer Giiter
[ist]«.20

Die Idee der Teilnahme setzt somit traditionellerweise einen ge-
meinsamen Gegenstand voraus, an dem man in der Gemeinschaft
teilhat; dies ist der vieldeutige munus des lateinischen Begriffs com-
munitas.

Es reicht aber ein kurzer Blick in ein lateinisches Lexikon, um
festzustellen, dass der munus der communitas sich nicht auf »ein
gemeinsames Gut wie z.B. Tradition, Erinnerung, Sprache, Territo-
rium, Besitz oder Gefiihle«? beschrinkt. Bereits ein einfaches Schul-

19 Ebenda, S. 16.

2 Ferdinand Ténnies: Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt: WBG, 2010, §11,
S. 20.

21 Rosa 2010, S. 176.

31



Vorwort

worterbuch Lateinisch-Deutsch — das somit keinen Anspruch auf
Vollstindigkeit oder wissenschaftliche Originalitit hat — weist auf
ein extrem breites Bedeutungsspektrum dieses Wortes hin:

munts: L. a) 1. Obliegenheit, Aufgabe, Pflicht, Beruf, Amt, Dienst b) Leis-
tung, Abgabe; 2. a) Gefilligkeit, Gnade; b) letzter Liebesdienst, Bestattung;
3. a) Geschenk; b) Opfer(gabe); ¢) Spende e-s- Beamten an das Volk =
(Fest-, Schau)Spiele; 4. a) Theater; b) Kosmos.

miniis, éris n (cf. mini) 1. a) Obliegenheit, Aufgabe, Pflicht, Beruf, Amt,
Dienst, Verrichtung, Posten, Stelle (alcis, zB. servorum Sklavendienst, re-
gis, civium, bestiae Bestimmung, legationis Gesandschaftsposten, vitae, mi-
litiae, od. militare Kriegsdienst, munera rei publicae politischer Wirkungs-
kreis; exsequi u. explere, munere fungi versehen, munere vacare vom
Kriegsdienst frei sein; alcis est es ist j-s Aufgabe od. Bestimmung, m. inf.
od. ut); b) Leistung, Last, Abgabe [ alci imponere, auferlegen, liber ab omni
munere, alci remittere]. 2. a) Gefilligkeit, Gunsterweiterung, Gnade [° tui
muneris sum ein Werk deiner Gnade, munere fungi; bsd. °munere alcis
reim. Hilfe od. vermittelst einer Sache, zB. noctis|; b) (dcht., nkl.) letzter
Liebesdienst, Bestattung, auch pl. [extremum, sollemne]. 3. a) Geschenk,
Gabe, Gratifikation, bsd. als pflichtmifige Leistung od. zu einem bestimm-
ten Zweck [°nuptiale, °divinum; alci mittere, °alci alqgd muneri mittere
zum Geschenk, °alqgm muneribus donare od. afficere; alcis j-s, zB. regis,
°Bacchi = Wein, ° Cereris = Brot, ° Veneris = Schonheit, ° maris = Perlen,
Purpur; auch /, zB. opusculum wvigiliarum Frucht; alcis rei an etw., zB.
pecuniae]; b) (dcht.) Opfergabe, Opfer [munera templis ferre]; bsd. ° Toten-
opfer: c) Spende eines Beamten (bsd. der Adilen) an das Volk: Festspiel,
offentliches Schauspiel, meist pl. [aedificium, gladiatorium; dare u. edere].
4. a) (dcht. nkl.) Festspielhaus, bsd. Theater; b) / Prachtbau des Weltalls
[architectus tanti muneris].??

Viele der obigen Bedeutungen des munus und noch weitere, die in
diesem Worterbucheintrag nicht vorkommen, spielen in diesem Buch
eine grofle Rolle. Ebenso aufmerksam werden in dieser Studie auch
die Lebensbereiche mit einbezogen, aus denen die munus-Definitio-
nen entstammen. Es wird hierbei somit gewagt, das Problem der Po-
lysemie des munus insofern zu klaren, als diese (durch Sprach- und
Kulturiiberschneidungen, semantische Reibungszonen, kulturologi-
sche Geflechte im Spannungsfeld von unterschiedlichen Fach- und
Lebensgebieten) in das anderweitige, ebenso breite, deutsche Seman-
tikfeld der -teilung tibertragen wird. Dadurch werden munus und die

2 Langenscheidts Grofles Schulwérterbuch — Lateinisch/Deutsch, Berlin/Miinchen:
Langenscheidt, 1971, Stichwort miiniis, S. 770.

32



Vorwort

entsprechenden Gemeinschaftsbegriffe ihre kommunitire Bedeutung
durch die Bildung derjenigen Sprachformen annehmen, die die Wur-
zel -teil und -teilung weiterentwickeln. Es wird hier alles Anderes als
ein blofles Sprachspiel getrieben: Wie gezeigt werden wird — und da
die Sprache unsere Welt bildet —, konstituieren sich die Gemein-
schaftsformen immer an einer logischen Struktur der -teilung heraus,
die auch Lebensmodi — d.h. Interpretationen des Teils der Gemein-
schaft — konkret bestimmt: Gemeinschaftliche Lebensformen, die
immer auf unterschiedliche Art und Weise geteilt werden. Diese
Sprach- und Lebenslogik soll entlarvt werden.

Der Begriff des Gemeinsamen wird in seinen zahlreichen, kom-
plexen und miteinander verflochtenen Bedeutungsfacetten erdrtert
werden. Im Zuge einer kritischen Text- und Sprachbegriffsanalyse
wird gezeigt werden, dass der gemeinsame »Gegenstand« der Ge-
meinschaft, weit davon entfernt, ein blofler »Sozialgegenstand« zu
sein, ein vielschichtiges Phanomen ist, dem in der Denkgeschichte
sowie in der Alltagssprache und -kultur zahlreiche Ausdifferenzie-
rungen entsprechen. Die Komplexitit des Gegenstands der Gemein-
schaft wird durch die semantische Artikulation der pripositionalen
Komposita des Grundwortes »-teilung« erdrtert. Dabei handelt es
sich um eine Teilnahmegemeinschaft, die sich bspw. als Auf- und
Ver-Teilung der Giiter, als Mit-Teilung der Kommunikation, als Er-
Teilung der Pflichten und Aufgaben, als Ein-Teilung der Rechte, als
Beteiligung am Spiel, an der Zweiteilung des Eigen/Fremd usw. ori-
entiert. Der Grundterminus -teilung gilt dabei als dynamischer se-
mantischer Generator der Paradigmen der Gemeinschaft, die anhand
der pripositionalen Differenzen und in Ankniipfung an konkrete so-
zialpolitische Manifestationen expliziert werden.

Dies ist der Grund, warum das Buch den Titel »Gemeinschaft
(en)« tragt, denn dieser Begriff ist nun offensichtlich im Plural zu
deklinieren; und zwar nicht aufgrund der trivialen und selbstver-
standlichen Tatsache, dass es zahlreiche Gemeinschaften gibt (politi-
sche, religiose, soziale, ethnisch-kulturelle, sprachliche); sondern in
viel wesentlicherer Hinsicht deshalb, weil jede einzelne Gemein-
schaftsform vielfaltige Paradigmen des Gemeinsamen in sich birgt.

33



Vorwort
\'

Dieses Buch ist von einer zweifachen Auffassung der Philosophie
durchdrungen, die auf schematische Art und Weise als episteme-
und zugleich doxa-bezogene Idee bezeichnet werden kann. Dies be-
deutet, dass diese Studie mit Theorien der Gemeinschaft arbeitet (mit
klassischen, neueren und originellen theoretischen Ansitzen) und
zugleich durch Rekurs auf Beispiele und Exemplifikationen mit Ele-
menten und Problematiken aus der Lebenswelt im stetigen Dialog ist.
Ziel dieser Arbeit ist eine neue Gemeinschaftstheorie aufzustellen,
die es nicht verschmiht, sich als theoretisch (in erster Linie sprach-
theoretisch) und zugleich praktisch-philosophisch zu prisentieren.

Die im Buch prisentierte Gemeinschaft ist eben in dreifachem
Sinne zu verstehen, in drei verschiedenen und doch miteinander ver-
bundenen Perspektiven, wie diese von Hartmut Rosa auf den Punkt
gebracht worden sind:

Zunichst einmal ist es sinnvoll, begrifflich erstens zwischen einem alltig-
lichen Verstindnis von >Gemeinschaft< zu unterscheiden, wie es etwa bei
der >Fahrgemeinschaft< der Fall ist, wo nur das gemeinsame Handeln einer
Gruppe von Menschen gemeint ist, und zweitens einem politisch-normati-
ven Begriff von Gemeinschaft, der immer dann benutzt wird, wenn eine
solche Gruppe als identitétsrelevant verstanden wird. Solche Konzepte lie-
gen dort vor, wo an die Nation, die Glaubensgemeinschaft oder auch die
Familiengemeinschaft appelliert wird. Davon wiederum ist drittens der so-
zialwissenschaftliche Begriff der Gemeinschaft als analytische Kategorie zu
unterscheiden, mit dem eine spezifische Form der Vergesellschaftung ge-
meint ist, welche Solidaritit stiftet, auf einem gemeinsamen Normhorizont
basiert und hiufig von Affekten begleitet wird.?

Das Alltigliche, das Politisch-Normative und das Sozialwissenschaft-
liche treffen in dieser Studie aufeinander, und zwar am Ort des Le-
bens. Der Untertitel dieses Buches lautet »Figuren der Lebensteilig-
keit«. Die tragende Idee besteht darin, dass kein Diskurs iiber
Gemeinschaft sinnvoll sein kann, wenn dieser sich nicht aus Elemen-
ten des konkreten Lebens und seiner geficherten Dimensionen speist.
Die Lebensteiligkeit, um die es im Untertitel geht, ist somit zunéchst
als Vielfalt des zugeteilten Lebens und der Lebensbereiche zu inten-
dieren. Das (biologische, soziale, kommunitére, kulturelle, sprach-
liche) Leben des Menschen, seine »Teile« (d. h. die konkreten Lebens-

2 Rosa 2010, S. 174-175.

34



Vorwort

formen und -dimensionen in der Gemeinschaftsbereichen) und
schliefSlich der Mechanismus der Teiligkeit, d.h. der verschiedenen
Prinzipien, die diese Teile in Zusammenhang miteinander bringen,
werden hierbei als Figuren des Gemeinsamen zum Thema gemacht.
Diesbeziiglich konnte man mdéglicherweise die Aussage tdtigen, dass
das Logisch-Gemeinsame (munus/—teil/~teilung) und die konkreten
Gemeinschaftsformen in einem dhnlichen Verhiltnis wie die ahis-
torische Logik und die denkhistorischen Konkretionen stehen. Der
Grund fiir die Schwierigkeit einer Gemeinschaftsdefinition liegt nicht
so sehr an den konkreten Formen der Gemeinschaft, die ja getarnte,
aufzuhellende Aspekte in sich tragen und als Formen des objektiven
Geistes seitens der Theorie handhabbar sind, sondern vielmehr in der
nicht immer eindeutig theoretisierbaren Logik der »Instanz des Ge-
meinsamenc, die bei vielen Ansitzen noch ein »Rétsel« mit »nicht
verfligbare[m] Charakter«?* bleibt. Die Klarung dieses » Charakters«
ist Anliegen des vorliegenden Buches.

Lebensteiligkeit bedeutet somit die Heterogenitit der gemein-
schaftlichen Lebensformen, welche doch eine ganz konkrete, dyna-
mische Struktur aufweisen. Die Lebensteiligkeit, wie im Folgenden
klar sein wird, ist eine Mehrteiligkeit. Damit ist kein blofer Relati-
vismus oder so etwas wie die Nebeneinanderreihung verschiedener
Lebensformen gemeint, sondern ein Entfachungsprinzip (ein »Teilig-
keitsprinzip«) des gemeinschaftlichen munus als einheitliches Geriist
der Gemeinschaftstheorien. Ein Geriist, das auch in der Sprache —und
somit im Denken — tief verankert ist und nur von einer regelrecht
interphilosophischen Methode ans Licht gebracht werden kann. Es
wird somit darauf abgezielt, ein Konstituens der Gemeinschaft zu be-
stimmen und dadurch ein regelrechtes »Theoriedefizit«?® der Ge-
meinschaftsforschung zu begleichen:

Uberlegungen zum Gemeinschaftsbegriff gibt es viele, dezidierte Theorien
der Gemeinschaft gibt es nur ganz wenige. [...] Von der Liebes- zur Fahr-
und Wohngemeinschaft, von der ehelichen tiber die nachbarschaftliche bis
hin zur Volks- und Schicksalsgemeinschaft — was ist das geteilte und kon-
stitutive Moment in dieser losen Aneinanderreihung? Die Tatsachen der
Ansammlung von Personen im Plural? Die Intensitit von Beziehungen,
die iiber die bloss instrumentelle Vereinigung einzelner Personen hinaus-
gehen? Ein gemeinsamer Bezugspunkt im Sinne eines gemeinschaftlichen

2 Nancy 2007, S. 27.
% Rosa 2010, S. 11.

35



Vorwort

Dritten? Eine geteilte Uberzeugung, ein geteilter Besitz oder ein geteiltes
Schicksal, wie es insbesondere in konservativen Szenerien oftmals imagi-
niert wird? Der Wortstamm der >Gemeinschaft« verweist zweifellos auf ein
solches >Geteiltes<, doch was hat es damit auf sich?26

Dieses Defizit wird erginzt durch eine Theorie der Gemeinschaft, die
sich an einem sprachlich-pragmatischen, vielfiltigen Prinzip des
munus/-teilung orientiert.

Vi

Die vorliegende Studie ist durch eine gleichsam »polytheistische«
Methode gekennzeichnet. Obwohl in erster Linie Ansdtze aus phi-
losophischen Texten im traditionellen Sinne (u.a. Platon, Aristoteles,
Immanuel Kant, Max Weber, Aron Gurwitsch, Hannah Arendt, Lud-
wig Wittgenstein, Martin Heidegger, Giorgio Agamben usw.) und
philosophischer Sekundirliteratur herangezogen werden, wird im
Zusammenhang damit und in interdisziplindrer Hinsicht aber auch
auf extra-philosophische Texte, bspw. aus der Popularkultur (Fabel,
Lieder, Werbungstexte, Bilder, Passagen aus dem homerischen My-
thos, der Heiligen Schrift, Sprichwértern usw.) und weitere nicht-
philosophische Quellen eingegangen.

Die leitende Annahme dabei ist quasi »trans- und interphiloso-
phisch«: Eine transphilosophische Methode, die sich als interkulturell
(d.h. im Spannungsfeld von verschiedenen Kulturfundi) und trans-
kulturell erweist, wo die Philosophie als Querschnittdisziplin fun-
giert. Aus diesem Grund werden auch nicht-philosophische Texte in
der Hypothese behandelt, da sie bedeutsame und mit philosophischer
Technik zu erschliefende Gemeinschaftsparadigmen enthalten. Da-
durch wird die Relevanz der philosophischen Logik innerhalb der Le-
bensweltformen zur Geltung gebracht. Ebenfalls rekurriert die Studie
auf vielfiltige Disziplinen wie Linguistik, Raumtheorie, Literatur,
Mathematik, Kunstformen usw. Eine ideengeschichtliche Artikula-
tion des Nexus »cum-munus«, also der -teilung-orientierten Sprach-
und Kulturgeflechte, wird sprachhermeneutisch herausgearbeitet.

Dadurch ergeben sich hochst anregende philosophische Wege,
die manchmal auch Irr- und Umwege sind und in den analysierten
Sprachgeflechten Entsprechung finden — durch gezielte Analyse von

2% Ebenda.

36



Vorwort

unterschiedlichen Ansitzen, die hierbei durch den roten Faden der
teilungs-Aufficherungen vereint werden.

Schlieflich lduft die Studie auf die Herausarbeitung einer
sprachpolitischen Dimension hinaus. Diese ist als Verflechtung des
politischen und sozialontologischen Phidnomens mit Grundstruktu-
ren und -figuren der europiischen Sprache und Kultursprache zu ver-
stehen. Es soll dabei ein neuer philosophischer Wortschatz des Ge-
meinschaftlichen rekonstruiert werden. Durch solche Streifziige im
transdisziplindren Spannungsfeld zwischen Philosophie(n) und an-
derweitigen Wissens- und Reflexionsbereichen, teilweise mit Anlei-
hen bei extraphilosophischer und populidrer Kultur, soll somit eine
Logik des Gemeinschaftlichen gezeigt werden.

Der sich oft entziehende Begriff der Gemeinschaft wird an kon-
kreten Beispielen aus der Lebenswelt erprobt und gemessen werden.
Das sind die »Figuren« der Lebensteiligkeit. Es konnte dabei auch von
»Para-digmen« der Gemeinschaft die Rede sein, in dem Sinn, dass das
schwer aufzugreifende Phinomen der Gemeinschaft an wortwortli-
chen para-digmatischen, lebensweltlichen Bei-Spielen ermessen wer-
den kann, die zum Vergleich wie Meterstibe neben den zu messenden
Gegenstand gelegt werden. Die Sprache, ihre Rolle bei der Konstitu-
tion der Denkparadigmen und ihre nicht immer offensichtliche,
durch philosophische Arbeit ans Tageslicht zu bringende Logik wird
stetig hinterfragt werden.

Zum Schluss wird sich zeigen, dass der Gemeinschaftsbegriff
und seine vielseitige Logik sich auch durch eine ausgeprigte Produk-
tivitdt auszeichnen, denn es ist auch moglich, immer wieder neue
Kriterien, Momente und Figuren der Gemeinschaft zu erhellen - teil-
weise auch zu schopfen. Die hierbei prisentierte Gemeinschaftstheo-
rie legt somit den Fokus auf grundlegende Mechanismen der Ver-
gemeinschaftung? und vor allem auf die symbolischen, sprachlichen
und kulturell-diskursiven Prozesse der Gemeinschaft. Auf diese Art
und Weise wird versucht, einen Beitrag zum Verstidndnis dieses weit-

77 »In der Kritik und der Absetzung von Ténnies haben soziologische Theorien viel-
fach hervorgehoben, dass statt von Gemeinschaft sinnvoll vielmehr von Vergemein-
schaftung gesprochen werden sollte. Ein eher substantielles Begriffsverstindnis wiir-
de so von einem prozeduralen abgeldst. [...] Die damit verbundenen Fragen stellen
sich nochmals deutlicher, wenn man das konstruktivistische Argument ernst nimmt,
dass Gemeinschaften nicht einfach da sind, sondern in komplexen kulturellen, diskur-
siven und symbolischen Prozessen erst als solche artikuliert und erzeugt werden«
(ebenda, S. 66).

37



Vorwort

umfassenden und unentbehrlichen menschlichen Phinomens zu leis-
ten. Denn es wird sich zeigen, dass im Zentrum einer Theorie der
Gemeinschaftsanalyse doch der Mensch und seine im Vergleich zu
den Gottern Nicht-Selbstindigkeit, in einem Wort: Das Menschliche,
stehen.

38



