
Christoph Böttigheimer

Sinn(losigkeit) des
Bittgebets
Auf der Suche nach einer rationalen
Verantwortung



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-38278-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83278-9



»Es ist nicht nötig, Gott mit unseren Bitten nahe zu kommen,
um Ihm unsere Bedürfnisse oder Wünsche mitzuteilen,

sondern um uns klar zu werden, daß wir in diesen Dingen
die göttliche Hilfe anrufen müssen.«1

1 Thomas v. Aquin, S.th. II–II, q. 83, a.2 ad1.





Inhalt

7

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

A. Gebet als Glaubensmitte

1. Gebet als Offenbarungsantwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
2. Universale Bedeutung des Gebets . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
3. Bittgebet als christliches Grundgebet . . . . . . . . . . . . . . . . 27
4. Ende des Theismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

B. Zuhören Gottes

I. Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
1. Personaler Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
2. Unerhörte Gebetsbitten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
3. Transzendenz und Anthropomorphismus . . . . . . . . . . . 47

II. Antwortversuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
1. Personalität Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
2. Gott im Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
3. Gott als Subjekt des Betens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61
4. Betende Grundhaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
5. Gebetserhörung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

C. Handeln Gottes

I. Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
1. Interventionistisches Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
2. Göttliche Allmacht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
3. Ersatzhandlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79



8

II. Antwortversuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
1. Selbsteinschränkung göttlicher Allmacht . . . . . . . . . . . . 82
2. Vermitteltes Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
3. Entlastende Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
4. Konkretes Bitten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

D. Wille Gottes

I. Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
1. Wille und Güte Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
2. Menschliche Autonomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
3. Widerspiegelung von Eigeninteressen . . . . . . . . . . . . . . . . 115

II. Antwortversuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
1. Zuvorkommende Güte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
2. Göttlicher Heilswille und menschliche Willens-

freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
3. Gott leidet mit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
4. Bitten und selbstverantwortliches Handeln . . . . . . . . . . 131

E. Affizierung Gottes

I. Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
1. Vorsehung Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
2. Unveränderlichkeit und Vollkommenheit . . . . . . . . . . . . 138

II. Antwortversuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
1. Relative Vorsehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
2. Christliche Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
3. Bitte und Partnerschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
4. Unumstößliche Beziehungswilligkeit . . . . . . . . . . . . . . . . 156

Schlusswort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

Inhalt



Vorwort

In den letzten Jahren ist im Zusammenhang mit der Frage nach
dem Handeln Gottes in Welt und Geschichte, nach seiner Vor-
sehung hinsichtlich des Weltprozesses sowie der Theo-
dizee-Problematik die Frage nach der Sinnhaftigkeit des
Bittgebets wieder verstärkt in den Fokus theologischer Refle-
xionen getreten. Schließlich macht es ja nur Sinn, Gott um etwas
zu bitten, wenn er sich trotz der »ewigen Beschlüsse seines Wil-
lens«, die er nach Auskunft des Ersten Vatikanums »dem Men-
schengeschlecht« offenbart1, von den Bitten der Menschen affi-
zieren lässt und tatsächlich lenkend und leitend in den Lauf von
Welt und Geschichte eingreifen kann.

Dass es sich beim Bittgebet um kein theologisch randständi-
ges Thema handelt, wird schon allein daran ersichtlich, dass die
Heilige Schrift einerseits ganz selbstverständlich von einem be-
sonderen und unvermittelten Handeln Gottes ausgeht und an-
dererseits durchgängig zum bittenden Gebet aufruft (vgl. Mt
6,6–15; Lk 11,1–13) – ein Appell, der für die gesamte biblische
Überlieferung bestimmend ist. Demzufolge kommt dem Bitt-
gebet in der Bibel eine grundlegende Bedeutung zu. Deutlich
wird dies nicht zuletzt im Blick auf das im Neuen Testament
zentrale Gebet des Vaterunsers (Mt 6,9–13 par. Lk 11,2–4), das
in seiner Gesamtheit sowie »in seiner Urform […] reines Bitt-
gebet ist«2. Da es zum integralen Bestandteil kirchlicher Litur-
gie und religiöser Praxis wurde, kann schon allein daraus ge-

9

1 DH 3008.
2 H. Stettler, Gebet im Neuen Testament – Weltveränderung oder Selbst-
reflexion? in: Theologische Beiträge 48 (2017), 219 –232, hier 221.



schlossen werden, dass das Gott-Bitten für den christlichen
Glauben konstitutiv ist.

Der Glaube hat es immer mit konkreten Inhalten zu tun und
diese werden besonders im (Bitt-)Gebet einer Prüfung unter-
zogen. Aber die unauflösliche Reziprozität zwischen Glaubens-
akt (fides qua creditur) und Glaubensinhalt (fides quae creditur)
bzw. zwischen Gebet und Gottesvorstellung wird bei den viel-
fältigen Klagen über den Glaubensschwund nur allzu leicht
übersehen: Womöglich rühren die gegenwärtigen Glaubens-
schwierigkeiten von problematischen Gottesvorstellungen her.
Sind es vielleicht jene Schwierigkeiten, mit denen die konven-
tionellen Gotteskonzepte behaftet sind, welche die viel
beschworene »Gebetskrise« verursachen, gar den »völligen Ge-
betskollaps in der Moderne«3, wie ihn der evangelische Theo-
loge Gerhard Ebeling (1912–2001) schon in den 1970er-Jahren
ausfindig zu machen glaubte? Möchte man nicht gänzlich in
Abrede stellen, dass sich Menschen auch heute noch betend
und bittend an Gott wenden, so wird man jedoch dem Urteil
des katholischen Theologen Gisbert Greshake (*1933) kaum
widersprechen können: »Von der Not und dem Segen des Ge-
bets nannte K. Rahner im Jahre 1949 seinen kleinen Traktat
über das Beten. Mittlerweile wird für viele Menschen die Not
des Gebets bei weitem im Vordergrund stehen.«4 Für nicht we-
nige dürfte das Gebet, einschließlich das Bittgebet, zu einer
Leerformel geworden sein.

Während die biblischen Schriften eine beinahe unüberschau-
bare Anzahl von erhörten Bitten bezeugen, von göttlichen
Sinnesänderungen aufgrund betend vorgebrachter Anliegen be-
richten sowie von interventionistischen Handlungen Gottes in-
nerhalb der Geschichte Israels sprechen, ist heute aus verschie-

10

3 G. Ebeling, Das Gebet, in: ders., Wort und Glaube, Bd. 3: Beiträge zur
Fundamentaltheologie, Soteriologie und Ekklesiologie, Tübingen 1975,
405 – 427, hier 408.
4 G. Greshake, Theologische Grundlagen des Bittgebets, in: ThQ 157
(1977), 27– 42, hier 27.

Vorwort



denen Gründen die schlichte Gewissheit von Gebetserhörungen
und einer direkten Intervention Gottes in den Ablauf von Welt
und Geschichte nachhaltig erschüttert. Die mangelnde Erfahr-
barkeit göttlichen Handelns in der Welt löste eine Gotteskrise
aus, die sich in den Schwierigkeiten mit dem Bittgebet unmittel-
bar niedergeschlagen und einen Sinn- und Nutzlosigkeitsver-
dacht heraufbeschworen hat. Zu Recht konstatiert Gerhard
Lohfink (*1934): »Die Frage nach der Geschichtsmächtigkeit
Gottes ist der Punkt, von dem die meisten der Gebetsprobleme
ausgehen, welche die Menschen heute irritieren.«5 Zweifel be-
züglich Gottes interventionistischen Handelns in der Ge-
schichte müssen unweigerlich Misstrauen und Fragen hinsicht-
lich der Plausibilität des Bittgebets wecken.

Hört Gott auf die Bitten der Menschen? Greift er auf beson-
dere Weise in den Welt- und Geschichtsprozess ein? Wird dem,
der inständig bittet, tatsächlich gegeben (vgl. Mt 7,7; 21,22; Lk
11,9; Joh 16,24)? Muss der immer schon liebende, sich erbar-
mende, gütige und barmherzige Gott überhaupt um etwas gebe-
ten werden? Lässt er sich durch die Bitten der Menschen in sei-
nem Vorherwissen beeinflussen? Bleibt angesichts göttlicher
Vorherbestimmung überhaupt Raum für Freiheit sowohl aufsei-
ten Gottes als auch aufseiten des Menschen? Woran macht sich
die Wirkung einer von Gott erhörten Gebetsbitte fest? Fragen
über Fragen, die an den Kern des biblisch-christlichen Glaubens
rühren und heute wohl mitzubedenken sind, wenn von Glau-
bensschwierigkeiten gesprochen wird.

Kritische Anfragen an das Gebet im Allgemeinen und an das
Bittgebet im Besonderen stellen sich indes nicht nur dem Beten-
den, vielmehr werden diese auch von außen, etwa seitens der
Philosophie oder Naturwissenschaft vorgebracht. Ist das Bitt-
gebet womöglich nichts anderes als ein Gespräch des Menschen
mit sich selbst? Ist es ein Ausdruck menschlicher Selbstentfrem-
dung und anthropomorpher Projektion? Bleibt angesichts na-

11

5 G. Lohfink, Beten schenkt Heimat. Theologie und Praxis des christlichen
Gebets, Freiburg i. Br. 2010, 48.

Vorwort



turwissenschaftlicher Erkenntnisse überhaupt noch Raum für
ein göttliches Handeln in der Welt? Insofern das Gebet, wie be-
reits angemerkt, die Mitte des Glaubens markiert, können sol-
che kritischen Einwände, ob von innen oder von außen, den
Glauben nachhaltig erschüttern oder gar zum Glaubensabbruch
führen, falls sich theologischerseits keine überzeugenden Ge-
genargumente finden und formulieren lassen. Das bedeutet,
was für den Glauben im Ganzen gilt, trifft nicht minder auf
das Bittgebet zu: Es muss sowohl seine theoretische Konsistenz
(immanente Widerspruchsfreiheit) als auch logische Kohärenz
(Widerspruchsfreiheit zwischen theologischen, philosophischen
und naturwissenschaftlichen etc. Aussagen) aufgewiesen und so
vor der Vernunft verantwortet werden. Mit anderen Worten:
Das Gott-Bitten muss zu einem Thema des Denkens werden.
Die folgenden Ausführungen verfolgen dieses Ziel.6

Zunächst wird der grundlegenden Bedeutung sowie der heu-
tigen Problematik des (Bitt-)Gebets nachgespürt (A), bevor in
den nächsten vier Kapiteln (B bis E) theologische, philosophi-
sche sowie naturwissenschaftliche Einwände, die traditioneller-
weise gegen das Bittgebet vorgebracht werden, mit dem Ziel be-
handelt werden, die Frage nach einer rationalen Verantwortung
des Bittgebets einer kritisch-diskursiven Beantwortung zuzu-
führen. Außen vor bleibt dabei das Fürbittgebet als ein Sonder-
fall des Gott-Bittens. Mit dem Ringen um intellektuelle Red-
lichkeit werden weder spirituelle, pastorale etc. Überlegungen

12

6 Den Ausführungen gingen erste kleinere Studien voraus, die systemati-
siert, umfänglich überarbeitet und erheblich ergänzt wurden: Ch. Böttighei-
mer, Glaubensnöte. Theologische Überlegungen zu bedrängenden Glau-
bensfragen und Kirchenerfahrungen, Freiburg i. Br. 2011, 13 –33; ders., Die
Not des Bittgebetes. Eine Ursache der gegenwärtigen Gotteskrise? in: StZ
229 (2011), 435 – 441; ders., Wie handelt Gott in der Welt? Reflexionen im
Spannungsfeld von Theologie und Naturwissenschaft, Freiburg i. Br. 2013,
274 –294; ders., Die Krise des Bittgebetes. Diagnostische Rückblicke und
systematische Reaktionen, in: J. Hafner, J. Enxing, A. Munzinger (Hg.), Ge-
betslogik. Reflexionen aus interkonfessioneller Perspektive (ÖR.B Nr. 103;
Veröffentlichungen des Interkonfessionellen Arbeitskreises Bd. 4), Leipzig
2016, 13 –26.

Vorwort



noch die Gebetspraxis schlechterdings für obsolet erklärt. All
dies jedoch steht nicht im Mittelpunkt dieser fundamentaltheo-
logischen Untersuchung, die vom dem Grundsatz geleitet wird,
dass die Praxis auf die Reflexion ihrer intellektuellen Redlich-
keit nicht verzichten kann, hängt doch die Sinnhaftigkeit
menschlichen Tuns von seiner Verstehbarkeit ab. Das Gott-Bit-
ten nötigt somit unweigerlich zur kritischen Reflexion, die ihm,
anders als von Rudolf Schnackenburg angenommen7, gerade
nicht die Kraft raubt, sondern es läutert und vertieft.

Mein Dank gilt Frau Edeltraud Halbig, der Sekretärin am
Lehrstuhl für Fundamentaltheologie der Katholischen Univer-
sität Eichstätt-Ingolstadt, für die Erstellung der Register, Frau
Verena Lauerer für die Mühe des Korrekturlesens sowie Frau
Hortense Mayr für ihre wertvollen Anregungen.

Ein besonderer Dank gebührt Herrn Dr. Stephan Weber,
Lektor beim Herder Verlag, für die äußerst gute Zusammen-
arbeit.

Eichstätt, im Juni 2018

13

7 Vgl. R. Schnackenburg, Das Evangelium nach Markus, Düsseldorf 1971,
144.

Vorwort





A. Gebet als Glaubensmitte





1. Gebet als Offenbarungsantwort

Nach christlicher Überzeugung handelt es sich bei der Gottes-
beziehung in erster Linie um eine von Gott selbst gewährte Ge-
meinschaft. Sie kommt zustande, indem sich die göttliche Wirk-
lichkeit dem Menschen wesenhaft offenbart, näherhin ihn »wie
einen Freund« anspricht, wie es in der Offenbarungskonstitu-
tion Dei Verbum heißt (vgl. DV 1). Wenn Gott dem Menschen
sein Wort schenkt, so schenkt er sich darin selbst, unüberbietbar
in Jesus Christus, seinem Fleisch gewordenen Wort.

Die adäquate Antwort des Menschen auf Gottes Selbstmit-
teilung besteht in der gläubigen Erwiderung, d. h. der freimüti-
gen und uneingeschränkten Selbstübereignung an Gott. Zu die-
ser vertrauensvollen Beziehung gehört seitens des Menschen,
dass er sich Gott gegenüber voll und ganz ausspricht, sich ihm
mit seiner ganzen Existenz sorglos anvertraut. Der Jesuit Karl
Rahner (1904–1984) drückte diesen Sachverhalt in dem ihm ei-
genen Sprachstil so aus: »In seinem Wesen ist das Gebet die aus-
drückliche und positive Realisierung unserer natürlich-über-
natürlichen Bezogenheit auf den persönlichen Gott des Heiles;
es verwirklicht also das Wesen des religiösen Aktes schlechthin:
das Sicheinlassen des Menschen auf die Transzendenz seines ei-
genen Wesens, damit das demütig-empfänglich-verehrende Auf-
kommenlassen und reaktiv-responsorisch-hingebende Bejahen
der totalen Angesprochenheit und Verfügtheit, die auch subjek-
tiv unausweichliche Betroffenheit der menschlichen Existenz
durch das Geheimnis Gottes als Person.«1 Das Gebet kann folg-
lich als Heilsverwirklichung aufgefasst werden, weil sich in ihm
die Bezogenheit des Menschen auf Gott so realisiert, dass sich in
diesem Akt eine reale Begegnung zwischen Gott und Mensch
ereignet.

Die Selbsttranszendenz des Menschen auf Gott hin gewinnt
vor allem im Gebet konkrete Gestalt; in ihm verdichtet sich die
gesamte Glaubensexistenz. »Ohne diesen Akt (›Beten‹, Anbe-

17

1 K. Rahner, Gebet, dogmatisch, in: LThK 4 (1960), 542– 545, hier 543.



tung) ist Glaube bloße Ansicht über die Welt (bloße Welt-
anschauung und ohne Kraft), bleibt im Kopf, durchdringt nicht
das Empfinden, das Fühlen, die Einstellung, das Leben, und
trocknet bald aus.«2 Die Beziehung des Menschen zu Gott bedarf
der Konkretion und Praxis, welche sich im Gebet manifestiert.

Wie jede zwischenmenschliche Beziehung von Begegnung
und Gespräch lebt, so gilt dies auch für die Gottesbeziehung.
In dieser Hinsicht kann das Gebet als Ant-Wort auf Gottes An-
rede tatsächlich als ein »Urakt des Glaubens«3 begriffen werden.
Das Angesprochenwerden durch Gott korrespondiert mit der
Hinwendung des Menschen zu Gott, in welcher er sein Leben
zur Sprache bringt. Zu Recht bemerkte darum der protestanti-
sche Theologe Paul Tillich (1886–1965) kurz und prägnant:
»das Gebet ist der Mittelpunkt aller Frömmigkeit«4 und »[n]ie-
mand kann Gott nahe kommen ohne das Gebet.«5 Ein solches
Gebet schließt neben Dank und Lobpreis zweifellos auch die
Bitte mit ein.

Wie die Gottesbeziehung prinzipiell in der Zuvorkommen-
heit Gottes gründet, so geschieht auch das Bittgebet nicht eigen-
mächtig, sondern erfolgt auf die Einladung Gottes hin. Er
schenkt dem Menschen zudem die Hoffnungen auf Erhörung
und Erfüllung seiner Gebetsbitten, so wie dies im Gleichnis
vom bittenden Freund unmissverständlich zum Ausdruck
kommt (vgl. Lk 11,9–13; Mt 7,7–11; 26,41). Der Freund schenkt
dem Bittsteller nicht nur Aufmerksamkeit, sondern er wird ihm
auch geben, wonach er verlangt. »Das ist die Gnade Gottes ge-
genüber dem sündigen Menschen, daß er gerade ihm als ›erhör-
licher‹ Gott begegnet, daß er ihn nicht nur zur Demut des
Knechtes und nicht nur zur Dankbarkeit des Kindes, sondern

18

2 H. Kessler, Gott – warum er uns nicht loslässt, Kevelar 2016, 53.
3 G. Bachl, Thesen zum Bittgebet, in: Th. Schneider, L. Ulrich (Hg.), Vor-
sehung und Handeln Gottes, Freiburg i. Br. 1988, 192–207, hier 193.
4 P. Tillich, Frühe Predigten (1909 –1918), hg. u. mit einer historischen Einl.
versehen v. E. Sturm, Berlin 1994, 104.
5 Ebd., 387.

Gebet als Glaubensmitte



zur Vertraulichkeit und Kühnheit des Freundes beruft«.6 Wich-
tig ist in dem Zusammenhang, auf die Differenzierung zwischen
Gebetserhörung und Gebetserfüllung zu achten. Eine Bitte zu
erhören, d. h. sie nicht nur oberflächlich zur Kenntnis zu neh-
men, sondern sie wirklich ernst zu nehmen und gründlich zu er-
wägen, ist das eine, sie zu erfüllen, je nachdem wie der Gebetene
es gegenüber dem Bittsteller für angemessen erachtet, ist das an-
dere. Erfüllung bedeutet also nicht, dass die Bitte zwangsläufig
so beantwortet wird, wie sie geäußert wurde. »[W]o ein unend-
lich weises Sein die Bitten endlicher und törichter Geschöpfe
anhört, da wird es sie manchmal erfüllen und manchmal selbst-
verständlich abweisen.«7

Wäre die Erfüllung der Bitte vom Bittenden verfügbar,
könnte die Bitte kaum vom Befehl unterschieden werden. An-
ders ausgedrückt, die Bitte impliziert, dass dem Gebetenen die
Möglichkeit zugesprochen wird, frei auf sie zu antworten. Das
bedeutet, auch eine Antwort, die mit dem geäußerten Wunsch
nicht identisch ist, kann durchaus eine Gebetserfüllung darstel-
len, zumal nicht jeder subjektive Wunsch einer Person dieser
unbedingt zum Guten gereicht. Paulus etwa zweifelte nicht da-
ran, dass sein Gebet um Heilung erhört wurde, obgleich sie
nicht eintrat und er weiterhin mit seinem Leiden zu kämpfen
hatte (vgl. 2 Kor 12,7–10). Die Unterscheidung von Gebets-
erhörung und Gebetserfüllung ist folglich von grundsätzlicher
Bedeutung, wenngleich sie in manchen Gebetstheologien nicht
vollzogen oder aber nicht immer konsequent durchgehalten
wird. In den nachfolgenden Ausführungen wird auf diese Un-
terscheidung jedoch streng geachtet werden.

Nach neutestamentlichem Zeugnis hat Jesus selbst gebetet
(vgl. Lk 11,1; Mk 1,35; 6,46; Joh 11,41f.) und sich im Gebet an
Gott, seinen Vater, gewandt. »Er hat in den Tagen seines irdi-

19

6 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Bd. III/3: Die Lehre von der Schöp-
fung, Zürich 1980, 323.
7 C. S. Lewis, Von der Wirksamkeit des Betens, in: ders., Christliches und
Allzuchristliches, Einsiedeln 1963, 7–18, hier 9.

Gebet als Glaubensmitte



schen Lebens mit lautem Schreien und unter Tränen Gebete und
Bitten vor den gebracht, der ihn aus dem Tod retten konnte, und
er ist erhört worden aufgrund seiner Gottesfurcht.« (Hebr 5,7).
Wie das Gebet im Allgemeinen und das Bittgebet im Besonderen
Kennzeichen des öffentlichen Auftretens Jesu waren und er die
Jünger in seinem Namen zur Bitte gegenüber Gott ermächtigte
(vgl. Joh 16,23–27), so gehört das (Bitt-)Gebet konstitutiv zur
christlichen Existenz. Es wird durch den Heiligen Geist ermög-
licht (vgl. Röm 8,15; Gal 4,6; Joh 4,24), d. h. es geschieht durch
Jesus Christus im Heiligen Geist und ist demnach trinitarisch
strukturiert. Daraus kann gefolgert werden, dass Gott selbst im
Gebet des Menschen betet, ohne dass es deshalb aber zu einer
Vergöttlichung des Menschen bzw. zu einer Auflösung der Diffe-
renz zwischen Gott und Mensch kommen würde. Insofern am
Gebet sowohl Gott als auch der Mensch beteiligt sind, genauer
gesagt der Mensch im Wirkraum der göttlichen Gegenwart betet,
handelt es sich beim Gebet um keine symmetrische, sondern um
eine asymmetrische Kommunikation und mithin nicht um eine
Interaktion zweier Handlungssubjekte, die in gleicher Weise
selbstständig sind, sondern um ein von der Gegenwart Gottes er-
möglichtes, getragenes und erfülltes Geschehen.8

Wird das (Bitt-)Gebet als »Teilhabe an Gottes communio und
Mitvollzug der trinitarischen communicatio – im Geist und
durch Christus zum Vater«9 verstanden, so wird deutlich, wie
sehr das Gebet Ausdruck einer lebendigen und das ganze Leben
umfassenden Gottesbeziehung ist: Es vertieft das Einswerden
mit Gott (unio mystica) und erinnert zugleich an ein Leben mit
Gott. Wie die Gottesgemeinschaft den ganzen Menschen um-
fängt, so soll auch das Gebet das Leben des Christen immerwäh-

20

8 Vgl. R. Bernhardt, »Nackt vor Gott«. Systematisch-theologische Über-
legungen zum Sinn des Bittgebets, in: H. Schmid u. a. (Hg.), »Im Namen
Gottes …«. Theologie und Praxis des Gebets in Christentum und Islam,
Regensburg 2006, 103 –118, hier 107.
9 A. Loos, Bittgebet und Gottesbild. Beobachtungen und Anstöße zur Kor-
respondenz zweier Lehrstücke, in: Theologische Beiträge 45 (2014), 32– 48,
hier 45.

Gebet als Glaubensmitte



rend begleiten. Gregor von Nazianz (ca. 329–390) mahnte da-
rum: »Gottes eingedenk zu sein ist wichtiger als zu atmen, und
man darf, wenn man so sagen kann, überhaupt nichts anderes
tun.«10 Martin Luther äußerte sich ganz ähnlich, indem er aber
nicht den Atem des Menschen, sondern seinen Pulsschlag als
Vergleichspunkt wählte: »man [kann] keinen Christen […] fin-
den on beten so wenig als ein lebendigen menschen on den puls,
welcher stehet nimer still, reget und schleget imerdar fur sich,
obgleich der mensch schleffetode anders thuet, das er sein nicht
gewar wird.«11 Hier klingt an, wozu Paulus die Christen in
Thessaloniki ermahnte: »Betet ohne Unterlass!« (1 Thess 5,17),
und was er ebenso an die Gemeinde in Ephesus schrieb: »Hört
nicht auf, zu beten und zu flehen! Betet jederzeit im Geist.«
(Eph 6,18) Das Bild des Atmens wurde später von Romano Gu-
ardini (1885–1968) in seiner »Vorschule des Betens« aufgegrif-
fen, indem er darauf hinwies, dass ebenso wie ein Leben ohne
zu atmen nicht möglich sei, auch der Christ ohne zu beten auf
Dauer nicht existieren könne.12 Ganz ähnlich spricht Wolfgang
Pauly (*1954) vom Gebet als dem »Atmen der Seele«13.

Wenn die Jetztzeit die Zeit des Heils ist, dann besteht die
adäquate Antwort des Menschen auf die göttliche Gegenwart
in der permanenten Hinordnung auf die göttliche Transzen-
denz. Fortwährendes Gebet meint demnach mehr als nur das
gesprochene Gebet, es umfasst auch Gesten, Taten, Einstellun-
gen etc. – es bedeutet letztlich eine ganzheitliche Hingabe an
Gott. Das fortwährende Gebet ist eine Grundbewegung des Le-
bens auf Gott zu. Therese von Lisieux (1873–1897) drückte dies
folgendermaßen aus: »Für mich ist das Gebet ein Schwung des
Herzens, ein einfacher Blick zum Himmel empor, ein Schrei der

21

10 Gregor v. Nazianz, Orationes theologicae 27,4 (Fontes christiani 22, 75).
11 M. Luther, WA 45, 541,34 –37.
12 Vgl. R. Guardini, Vorschule des Betens, Einsiedeln 81986, 16.
13 Vgl. W. Pauly, Vom Atmen der Seele. Prolegomenon zu einer Theologie
des Gebets in der Moderne, in: K. Hilpert, K.-H. Ohlig (Hg.), Der eine
Gott in vielen Kulturen. Inkulturation und christliche Gottesvorstellung,
Zürich 1993, 329 –339.

Gebet als Glaubensmitte



Dankbarkeit und der Liebe, aus der Mitte der Prüfung wie aus
der Mitte der Freude; kurz, es ist etwas Großes, Übernatürli-
ches, das mir die Seele ausweitet und mich mit Jesus vereint.«14

Das Gebet ist folglich kein punktueller Sprechakt, sondern eine
lebenslange bzw. lebensbegleitende Handlungsweise, in die die
ganze Person involviert ist und sich manifestiert. Im Gebet ver-
dichtet sich das gesamte Gottesverhältnis15 und ist mit der
christlichen Existenz unlösbar verbunden. In diesem Sinne soll
das ganze Leben zum Gebet werden und umgekehrt das Gebet
inmitten des alltäglichen Lebens lebendig werden, was der ita-
lienische katholische Schriftsteller Carlo Carretto (1910–1988)
in dem schlichten Satz zusammenfasste: »Leben und Gebet
kann man nicht trennen.«16 Das Gebet ist ein unverzichtbares
Element christlichen Lebens, weswegen Paulus die Christen in
Rom ermahnt: »Freut euch in der Hoffnung, seid geduldig in
der Bedrängnis, beharrlich im Gebet!« (Röm 12,12; vgl. Eph
6,18; Phil 4,6; Kol 4,2).

2. Universale Bedeutung des Gebets

Die unterschiedlichen Formen des Gebets sind nicht nur unver-
zichtbares Element christlicher Existenz. Sie finden sich viel-
mehr als wesentlicher Ausdruck der Gottesbeziehung und Got-
tesverehrung in allen monotheistischen Religionen wieder,
zumal ihnen allen ein personales Gottesverständnis zu eigen ist.

Wie schon im Alten Testament vielfältige Gebete vor allem in
Form der Psalmen überliefert werden, so kommt dem Gebet im
Judentum bis heute eine zentrale Bedeutung zu und stellt einen
wichtigen Bestandteil religiösen Lebensvollzugs dar. Umso

22

14 Therese vom Kinde Jesu, Selbstbiographische Schriften. Authentischer
Text, Einsiedeln 1958, 54f.
15 Vgl. G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens Bd. 1: Prolegome-
na, Tübingen 1979, 208.
16 C. Carretto, Jenseits aller Dinge, Aschaffenburg 31978, 76.

Gebet als Glaubensmitte


