Die Freude an der

lora
als Weisung des Weges
zum Vater
Utz Podzeit
=

F[—-IPE’.IAN{

aternadicrualer Ye ap dior W w haleen




21

Einleitung

Die Psalmen

Buch der Lobpreisungen / Buch der Psalmen / Psalter

Das Buch der Psalmen (griech. psalmds, zu psallein ,Zither spielen) er-
freut sich unter den Biichern der Heiligen Schrift einer besonderen Beliebt-
heit. Es wird im Judentum iiblicherweise ,,(Buch der) Lobpreisungen‘
(Hossfeld/Zenger 1993: 5)'' und in der Septuaginta Psalter genannt. Das
griechische Wort psaltérion bezeichnet ein Saiteninstrument und iibersetzt
damit entsprechende hebréische Ausdriicke fiir Leier und Harfe.

Inhomogener Text der Psalmen

Die Textsammlung des Psalmenbuchs ist inhomogen, da sie tiber einen Zeit-
raum von drei Jahrhunderten gesammelt wurde und tiberdies Spuren ihrer
Herkunft aus verschiedenen Regionen und von verschiedenen Verfassern
zeigt (Seybold 2003: 42). Bis zum 1. Jahrhundert n. Chr. hat es voneinander
abweichende Ausgaben des Psalmenbuchs gegeben.'? Der hebriische (mas-
soretische)'® Urtext der Bibel und der griechische und lateinische Text ha-
ben z. T. verschiedene Zahlung der Psalmen, die durch unterschiedliche
Trennungen bzw. Zusammenfassungen entstanden sind. Das uns heute vor-
liegende Psalmenbuch ist in seiner Endredaktion aus der pharisdisch-rabbi-
nischen Tradition hervorgegangen. Um 100 n. Chr. wurde der Kanon der
Hebriischen Bibel festgelegt, dessen Buch der Lobpreisungen mit Ps 150
seinen Abschluss gefunden hat. Diese fiir das Judentum verbindliche Aus-
gabe wurde faktisch auch von der Kirche tibernommen.

"' Der ilteste Beleg fur die Bezeichnung ,,Buch der Loblieder” findet sich in einem
Fragment der sog. Kriegsrolle aus Qumran (Seybold 1996: 2).

'> Belegt ist dies durch Textfunde aus den Qumran-Hohlen, durch die griechische (Sep-
tuaginta) und durch die syrische (Peschitta) Bibeliibersetzung (Zenger 2003/1: 39).

1 Massora (hebr. ,,Uberlieferung®) bezeichnet die Gesamtheit der zuerst miindlich, spiter
auch schriftlich iiberlieferten textkritischen Bemerkungen und Ausspracheregeln des Bi-
beltextes. In nachtalmudischer Zeit (7.-10. Jh.) vokalisierten jiidische Gelehrte (Massore-
ten) die in Konsonantenschrift verfassten Texte durch Punktationen und versahen sie mit
Akzenten und Abschnitts- bzw. Verseinteilung fir die synagogale Schriftlesung (Schoeps
2000: 552).



22

Miindliche Uberlieferung der Psalmen

Urspriinglich wurden die Psalmen miindlich tiberliefert. Gebete wurden
gerufen oder geschrien. Das bestdndige ,,Murmeln* der Tora in Ps 1,2b
weist ebenso wie an anderen Textstellen die Verwendung von Verben mit
der Bedeutung ,meditieren®, ,rezitieren u.a. auf eine bereits sekundire
Verwendung der Psalmen hin. Der miindliche Vortrag der Psalmen war um
eine geeignete Artikulation bemiiht, um die Aufmerksamkeit der Horenden
zu erregen. Man bediente sich vielfdltiger Formen des Reims, der Asso-
nanz' und der Alliteration" bis hin zu Litaneien. Die Deklamation der Ge-
bete hat wohl zu einer Art Sprechgesang gefiihrt. Bei den Liedern treten
Ton und Melos, Klangbild und Rhythmus in den Vordergrund, wobei man
annehmen kann, dass der Ubergang vom Sprechgesang zur Liedmelodie
flieBend war. Begleitende Instrumente spielten eine charakteristische Rolle:
Saiteninstrumente wie Leier und Harfe, Blasinstrumente wie Flote und
Doppelfléte, oder Trommeln und Klatschen, die beim Reigentanz in Aktion
traten.

Fiinfteilung des Buchs der Psalmen

Das Buch der Psalmen ist in fiinf Teile gegliedert. Jeder dieser Teile wird
mit einer doxologischen Formel abgeschlossen. Daraus ergibt sich folgende
Gliederung: 1. Pss 1-41; 2. Pss 42-72; 3. Pss 73-89; 4. Pss 90-106; 5. Pss
107-150. Die Doxologie in Ps 150 bildet das Ende des flinften Buches und
zugleich das des gesamten Psalters. Die vier vorhergehenden und auf das
Schluss-Hallel hin geordneten Doxologien

heben hervor, dass die lobpreisende Zustimmung zu dem in den Psalmen offenbar
werdenden Gott nicht ein einmaliger oder zeitlich bedingter Akt sein soll, sondern
,auf Ewigkeit hin’ angelegt ist, d.h. die Psalmen sind die bis zum Ende der Weltzeit
vollgiiltige Antwort Israels (und der Volker) auf das Handeln JHWHs. Die Psalmen
wollen und sollen ,ewig’ weiter klingen. (Hossfeld/Zenger 1993: 11).

Augustinus stimmt in den Enarrationes zum 150. Psalm dieser flinfgliedri-
gen Einteilung nicht zu und fiihrt dafiir folgende Argumente an:

Ich meinerseits vermochte den Grund fiir diese Einteilung nicht zu begreifen, denn
diese fiinf Teile sind einander nicht gleich, weder im Umfang noch in der Zahl der
Psalmen, denn jedes Buch miisste ja dann dreilig Psalmen zéhlen. Auch kann man
sich mit Recht fragen, weshalb nicht auch das fiinfte Buch denselben Schluss hat,

' Die Assonanz (zu lat. anklingen) ist ein vom Gleichklang der Selbstlaute getragener
Reim (Best 2004: 49).

'* Die Alliteration (lat. hinzu + Buchstabe) ist ein Stabreim, der gleichen Anlaut der
Stammsilben (d.h. der betonten Silben) aufeinanderfolgender Worter (alle Vokale sta-
ben miteinander) aufweist; z.B.: ... und mégen droben / in Licht und Luft zerrinnen mir
Lieb und Leid (Holderlin) (Best 2004: 25).



23

wo doch jedes der vier anderen Biicher mit ,So soll es sein, so soll es sein’ endigt.
Was uns betrifft, so folgen wir der Autoritdt der Apostelgeschichte, in der man
liest: ,Im Buch der Psalmen steht geschrieben’, und wissen somit, dass es nur ein
,Buch der Psalmen’ gibt. (Zitiert bei Wellmann 2007: 184f)

Dazu ist zu sagen, dass eine Fiinfteilung von Werken der jiidischen Uberlie-
ferung beliebt ist und programmatisch eingesetzt wird. Beispiele sind die
Tora im engeren Sinn (der Pentateuch), die Klagelieder, und eben auch die
Psalmen. Die Absicht, die man bei der Fiinfteilung des Psalmenbuchs ver-
folgte, ldsst sich aus dem Midrasch Tehillim ableiten:

Mose gab den Israeliten die fiinf Biicher der Tora, und David gab den Israeliten die
funf Biicher der Psalmen.

Man wollte damit die Bedeutung Davids hervorheben. Die Tora wurde Isra-
el von Gott geschenkt und die Antwort auf dieses Geschenk strémt aus dem
Fiinfbuch der Psalmentexte, das dadurch der Tora gleich geworden ist, her-
vor. Deshalb wurde der programmatische Psalm 1 an den Anfang gestellt:
Er ist mit seiner spezifischen Tora-Frommigkeit ein ,hermeneutischer
Schliissel* fiir das gesamte Psalmenbuch (vgl. Hossfeld/Zenger 1993: 10).

Die neuere Psalmenforschung

Auf einige wichtige Ergebnisse der gegenwértigen Psalmenforschung soll
an dieser Stelle kurz eingegangen werden.' Ein fiir das Verstindnis der
Psalmen wesentliches Ergebnis betrifft die Konzeption des Psaltertextes.

DER PSALTER WURDE ALS GESAMTTEXT KONZIPIERT

Die neuere Psalmenforschung geht davon aus, dass der Psalter nicht eine An-
sammlung einzelner Psalmen ist, die isoliert flir sich selbst konzipiert worden
sind, sondern der Psalter ist insgesamt als ein Gesamttext konzipiert worden.
Er ist nach bestimmten Kriterien angeordnet, die gleichsam als Schliissel zu
einem richtigen Verstdndnis fungieren. Norbert Lohfink hat unter Einbezie-
hung der Forschungen von Notker Fiiglister eine Untersuchung zur Gattung
des Psalmenbuches verdffentlicht (Lohfink 1999a). Die Psalmen hatten zur
Zeit Jesu eine hervorragende Bedeutung flir das religiose Leben des Juden-
tums, es war das bekannteste und am meisten zitierte Buch des Alten Testa-
ments. Es war aber weder das ,,Gesangbuch des Zweiten Tempels* noch das
,,Gesangbuch der Synagoge*. Dasselbe gilt flir andere jiidische Gruppen und
auch fiir die frithen christlichen Gemeinden: Der Psalter spielte liturgisch eine
nur untergeordnete Rolle. Woher kam dann seine grof3e Bekanntheit, Verbrei-
tung und Beliebtheit? Lohfink kommt zu dem Schluss, dass der Psalter der

' pater Georg Braulik OSA méchte ich an dieser Stelle noch einmal dafiir danken, dass

er mich auf wertvolle Fachliteratur aufmerksam gemacht hat.



24

»Grundtext der personlich-individuellen Frommigkeit war (Lohfink 1999a:
145). Als solcher wurde er individuell meditiert, das heift, er wurde auswen-
dig in allen Lebenslagen rezitiert. Lohfink tibersetzt Ps 1,2b: ,,wenn er seine
Tora rezitiert bei Tag und bei Nacht“. Meditation bedeutet in diesem kulturel-
len Kontext, Texte auswendig in einem halblauten, rhythmischen Singsang
vor sich herzusagen. Dieses Auswendigbeherrschen des gesamten Psalters
und seine regelméBige rezitative Anwendung im téglichen Leben ergibt eine
spezifische geistige Ausgangssituation. Diese unterscheidet sich grundlegend
von der eines modernen Lesers. Die Differenz ist gravierend.

STRUKTUR DES PSALTERS

Norbert Lohfink stellt drei Phénomene fest, die fiir den Psalter und seine geis-
tige Struktur essentiell sind:

1. Psalmenverkettung als Meditationshilfe

Mit dem Begriff ,,Psalmenverkettung® ist gemeint, dass benachbarte Psalmen
{iber den ganzen Psalter hin inhaltlich oder mit Stichworten miteinander ver-
kettet sind (vgl. Lohfink 1999a: 148-152). Ein beeindruckendes Beispiel einer
Psalmenverkettung beinhalten die Pss 146-150 (das grofie Schluss-Hallel)
(Lohfink 1999a: 151f). Es geht in diesen Psalmen um das Lob (tehillah) Got-
tes. Ps 146 bildet den Ausgangspunkt:

Lobe JHWH, meine Kehle,
ich will JHWH loben, wéihrend ich lebe (Ps 146,1f)

David stimmt als Einzelperson dieses Lob an. Im darauf folgenden Psalm 147
beginnt sich der Kreis der Singenden zu weiten: Israel-Zion {ibernimmt nun
das Lob. In Ps 148 sind es die himmlischen Wesen, die in das Halleluja ein-
stimmen: die Engel, seine Scharen, Sonne und Mond, die Sterne, die Himmel
der Himmel und die Wasser tiber dem Himmel, und dazu der gesamte irdi-
sche Kosmos: die Ungeheuer, Feuer und Hagel, Schnee und Nebel, der
Sturmwind, die Berge und Hiigel, die Fruchtbdume und Zedern, die wilden
Tiere und alles Vieh, die Konige der Erde und alle Volker, Fiirsten und Rich-
ter, junge Ménner und Médchen, Junge und Alte. Sie alle sollen den Namen
JHWHs loben. Dieses michtig anschwellende Gotteslob wird am Ende von
Ps 148 ausgelegt als das Lob seiner Getreuen, der Chasidim, die das Lob Got-
tes in Israel singen. Dies fiihrt weiter zu Ps 149,1, in dem die Frommen in
ihrer Versammlung ein neues Lied singen und so zum Zentrum des allumfas-
senden Gotteslobes werden:

Singet JHWH das neue Lied,
sein Lob in der Versammlung der Chasidim (Ps 149,1)



25

Und im Finale des Ps 150 treten zum Lob der Stimmen in einem abschlieen-
den Crescendo alle méglichen Instrumente hinzu: Posaunen, Harfe und Leier,
Pauke und Reigen, Floten und Saitenspiel, helle Zimbeln und letztendlich
schmetternde Zimbeln (vgl. die Ubersetzung des Miinsterschwarzacher Psal-
ters). Und der Psalter endet in einer allumfassenden universalen Vision:

Alles, was Odem hat, lobe JHWH (Ps 150,5)

Es ist unmdglich, aus der erwéhnten Psalmenkette einzelne Psalmen zu isolie-
ren:

David allein hatte das Lob begonnen, immer mehr Wesen hatten darin eingestimmt,
nun erklingt es aus dem Mund alles Fleisches, ndmlich aus dem Mund von allem, was
Odem hat. Man kann innerhalb von Psalm 145-150 einfach nicht stehen bleiben. Man
muss von einem Psalm zum néchsten weiterrezitieren. (Lohfink 1999a: 152)

2. Psalmen-Durchdringungen

Mit dem Begriff ,,Psalmendurchdringung® ist gemeint, dass einzelne Psalmen
einander durchdringen (Lohfink spricht von einer ,Interpenetration der As-
pekte®) und neue und zusammenhédngende Einheiten bilden (Lohfink 1999a:
152ff). Psalmen, die in ihrer Gattung und in ihren direkten Aussagen sehr
unterschiedlich sind, werden ,,gewissermafen tibereinander gelegt oder inein-
ander geschoben‘. Lohfink exemplifiziert das Phdnomen an Hand der Pss 1
(ein Tora- und Weisheitspsalm), 2 (die Wiedergabe einer kéniglichen Inthro-
nisationsliturgie) und 3 (ein individuelles Klagelied):

+ Seligpreisungen finden sich in Ps 1 am Anfang (Selig der Mensch . . .)
und in Ps 2 am Ende (Selig alle, die bei ihm sich bergen).

¢+ In Ps 1,2 murmelt bzw. meditiert der Gerechte die Tora (der bei Tag
und Nacht iiber seine Weisung nachsinnt), nach Ps 2,1 murmeln die Nationen
Wirkungsloses bzw. sie sinnen dariiber nach (Was sinnen die Nationen nich-
tige Pldne?).

+ Ps 1,6 exponiert den Weg der Gerechten und der Frevler (Denn der
HERR weif3 um den Weg der Gerechten, aber der Weg der Frevler verliert
sich), in Ps 2,12 ergeht eine Warnung an die Konige und Richter der Erde,
dass sie nicht verloren gehen auf ihrem Weg.

+ Das Motiv der Feinde aus Ps 2 wird in Ps 3,2f aufgegriffen (O HERR,
wie sind meine Bedrdnger so viele, und viele sind es, die gegen mich auf-
stehn! Viele sind es, die von mir sagen. ,Bei Gott ist fiir ihn keine Rettung’).

+ Das Bild dgyptischer Pharaonendarstellungen, in denen der Herrscher
die Feinde mit der Keule zerschmettert, wird in Ps 2,9 verwendet (Du wirst
sie zerschlagen mit eisernem Zepter, wie Topfergeschirr sie zerschmettern!)
und kehrt in Ps 3,8 unter Anwendung auf Gott wieder (O HERR, steh auf!
Mein Gott, bring mir Rettung! Denn all meinen Feinden hast du den Kiefer
zerschlagen, die Zdhne der Frevler hast du zerbrochen).



26

¢+ Ohne vom Hauptthema her gefordert zu sein, findet sich der gemein-
same Ausdruck ,heiliger Berg®“ in Ps 2,6 (,,Ich selber habe meinen Konig
eingesetzt auf Zion, meinem heiligen Berg") und in Ps 3,5 (Laut habe ich zum
HERRN gerufen, da gab er mir Antwort von seinem heiligen Berge).

Durch die inhaltliche Interpenetration dieser drei gattungsmaBig unterschied-
lichen Psalmen ergibt sich eine neue, aufeinander bezogene Einheitlichkeit:

Der Gerechte und der Gottlose, der erwéhlte Konig Israels und die gegen ihn aufbe-
gehrenden Nationen, der Verfolgte und seine Feinde — das sind plotzlich nicht mehr
disparate Grofien. Sie treten in Beziehungen zueinander. Die Grenzen zwischen der
Torheit gottloser Individuen, dem Aufbegehren der Nationen gegen den Geschichts-
plan Gottes, der Verfolgung der Gerechten in Israel selbst verschwimmen. Ebenso die
zwischen dem Gerechten, Gottes Gesalbten und dem ungerecht Verfolgten. (Lohfink
1999a: 153)

Durch diese Anordnungen wird eine ,,Aufsprengung der Einzelaussagen“
erreicht, wobei Lohfink von einem ,,schwebenden Verschwimmen der einzel-
nen Verstehensebenen® spricht. Dadurch wird der meditative Hintergrund des
Psalters sichtbar. Man kann Psalmen auf verschiedenen Ebenen lesen und
wahrnehmen. ,,Alles ist offen auf Durchblicke und weitergreifende Einsichten
hin. Aus der Flache wird Raum. Das Verstehen kann sich in ihm hin und her
bewegen.“ Ein solcher Bewusstseinsvorgang ist typisch flir den meditativen
Zustand, in welchem die ,.gegenstdndliche Begrenzung des einzelnen Be-
wusstseinsobjekts* aufgehoben und ,.tiefer in den Grund der Dinge* hineinge-
fiihrt wird (Lohfink 1999a: 153).

3. Endredaktionelle Sinnverinderungen

Dies bedeutet, dass der direkte Sinn einzelner Psalmen durch die Psalmen
verkettende Endredaktion abgewandelt wird (ebd. 154-161). Norbert Lohfink
entwickelt die Thematik der endredaktionellen Sinnveranderungen an Hand
der Psalmen 22 bis 25 ausfiihrlich (ebd. 154-162). Bei seinen Ausfiihrungen,
auf die wir hier nicht im Einzelnen eingehen konnen, geht es um die Feststel-
lung, dass bei einer entsprechenden, die Grundgegebenheiten der Psalterre-
daktion beriicksichtigenden hermeneutischen Verfahrensweise, noch inner-
halb des ,,alten” Testaments ,,eine erstaunliche Nihe zum ,neuen’ Testament
erreicht werden kann:

Nur eine schmale Wand ist dann noch zwischen beiden. Je mehr man sich auf die In-
tentionen der Psalterredaktion einlésst, desto stirker gewinnt man den Eindruck, dass
zwischen ,altem* und ,,neuem® Testament nicht etwa ein Abgrund klafft, sondern das
Neue des ,,neuen” Testaments fast nur noch darin besteht, dass jetzt als gekommen
behauptet wird, was vorher nur als Hoffnung und antizipierte Zukunft formuliert wer-
den konnte. (Lohfink 1999a: 161)



27

Der Psalter als organische Einheit

Fiir weiterfiihrende Forschungen bedarf es nach Norbert Lohfink einiger we-
sentlicher Voraussetzungen:

+ Eine neue Psalmenanordnung im Stundengebet, die nicht alle Psalmen
in die Vereinzelung stoft.

¢+ Beniitzung der heute der Bibelwissenschaft fiir solche Untersuchun-
gen zur Verfligung stehenden Hilfsmittel der elektronischen Datenverarbei-
tung.

+ Die Schaffung eines besseren deutschen Psalters als den der Einheits-
libersetzung.

+ Der Mut, innerhalb der kontemplativen Gemeinschaften zu den medi-
tativen Urspriingen der eigenen Tradition zuriickzukehren.

Wir miissten es wieder lernen, als ,Meditation’ den auswendig gekonnten Psalter auf-
zusagen. Die letzten Spurenelemente dieser Tradition haben sich ganz unten in der
viel verachteten Volksfrommigkeit in den rezitierten Ave-Marias des Rosenkranz-
gebets noch fast bis in unsere Tage gerettet. Nicht umsonst bezeichnete man den drei-
fachen Rosenkranz mit seinen 150 Ave-Marias vielerorts als einen ,Psalter’. Hier und
bei Gebetsformen wie dem Jesus-Gebet liegen die Ansatzpunkte fuir das, was wieder
wachsen konnte.

+ Bei einer abermaligen liturgischen Reform jene Urform des Stunden-
gebets wiederzugewinnen, in der die Psalmen noch nicht auseinander gerissen
waren. ,,Dort wird es dann auch nicht mehr nétig sein, den Psalter durch Aus-
lassung einzelner Psalmen oder Psalmteile zu verstiimmeln.*

,,Der Psalter wird seine Hermeneutik wieder selbst in die Hand nehmen kon-
nen.” (Lohfink 1999a: 162)

Der Midrasch

Die Bedeutung des Begriffs ,,Midrasch*

Der Begriff Midrasch (hebr., ,,Forschung, Studium®) bezeichnet ein Werk der
judischen Exegese. Der Plural zu Midrasch lautet Midraschim. Der Begriff
wird vom hebrdischen Verbum darosch, ,,suchen, forschen®, abgeleitet. Im
Rechtswesen wird das Verbum auch als terminus technicus in der Bedeutung
,untersuchen, verhdren® verwendet, im Orakelwesen sowohl in der Bedeu-
tung ,,befragen® als auch ,,(ein Orakel) erteilen* (Maier 2001: 287).

Die Bedeutung des Midrasch als hermeneutisches Werk der Rabbinen

Giinter Stemberger charakterisiert die Midraschim folgendermafBen: Diese
sind



28

Schriften, die um die Bibel kreisen, sie auslegen, mit ihr in Dialog treten, ihre Gedan-
ken weiterspinnen, stets bewusst, dass in der Bibel alles enthalten ist, was Gott sei-
nem Volke mitteilen will und mit ihm plant [...]. Im sorgféltigen Hinhoren auf den
Text, im Achten auf das kleinste Detail sprachlicher Formulierung der Bibel ergriin-
det man die Tiefen der Offenbarung, erlebt Gott als stets gegenwirtig, ist sich seiner
VerheiBungen gewiss. Midrasch ist eine Form glaubiger Daseinsbewiltigung. (Stem-
berger 1989: 9f)

Im engeren Sinn wird mit Midrasch die Erforschung der Biicher der He-
braischen Bibel bezeichnet, im weiteren Sinn auch die Erforschung von bi-
belhermeneutischen Schriften. Die rabbinische Hermeneutik ist von der
Grundauffassung geprégt,

dass die Bibel als einmalige Offenbarung Gottes fiir alle Zeiten in einem begrenzten
Text alle Moglichkeiten des Lebens anspricht. (Stemberger 2002: 97)

Die rabbinisch-exegetischen Erorterungen handeln demnach mit einem uner-
schopflichen Fundus: ndmlich mit allen Moglichkeiten des Lebens. Diese
Fiille der hermeneutischen Moglichkeiten bedingt eine Mehrdeutigkeit der
biblischen Texte. Im Mittelalter hat man deshalb fiir die rabbinische Auffas-
sung der Auslegung die Formel von den siebzig Bedeutungen der heiligen
Schrift geprégt (ib.).

Midrasch Tehillim, der rabbinische Kommentar zu den Psalmen

Das rabbinische Kommentarwerk zu den Psalmen trdgt den Namen Midrasch
Tehillim. Es besteht aus zwei verschiedenen Teilen: den Kommentierungen zu
den Pss 1-118 und 119-150. Die beiden Teile unterscheiden sich betréchtlich
hinsichtlich der Sprache, des Stils und des Umfangs der Kommentierungen.
William G. Braude schlédgt fiir die Entwicklung des Midrasch Tehillim eine
Zeitspanne von etwa tausend Jahren (3.-13. Jh.) vor (vgl. Wellmann 2007:
15-17).

Charakteristik der rabbinischen Auslegungen

Den Rabbinen geht es grundsitzlich nicht darum, das Historische des bibli-
schen Textes zu rekonstruieren, ,,sondern das Typische zu sehen, das in der
Geschichte Nachwirkende®.!” Man darf deshalb nicht erwarten, dass die Rab-
binen einen durchgehenden wissenschaftlichen Kommentar zu den einzelnen
Textstellen bieten, die Erklarungen zur urspriinglichen Absicht einzelner
Textaussagen enthalten. Die rabbinische Hermeneutik ist ein lebendiger Pro-
zess, der nicht nur historisch-kritisch das Textverstindnis des Autors im Blick
hat, sondern dariiber hinaus auch den Leser mit seinen spezifischen Fragen.
Die rabbinische Hermeneutik ist ein produktiver Vorgang und der Midrasch

'" G. Stemberger, Theologie (1991), 167. Zitiert bei Wellmann 2007: 22n.42.



29

ist in den Worten von Isaak Heinemann ,kreative Philologie und kreative
Geschichtsschreibung®.

Lesung der Psalmen im jiidischen Gottesdienst

AuBler Frage steht nach heutiger Erkenntnis, dass die Psalmen im jiidischen
Gottesdienst als Gebetstexte verwendet worden sind, jedoch nicht als Lesun-
gen nach einer festen Ordnung. Die These, dass die Psalmen parallel zum
dreijahrigen Lesezyklus der Tora ,,in einem dreijéhrigen Zyklus beim Nach-
mittagsgebet des Schabbat im Sinne einer lectio continua* vorgetragen wur-
den, trifft nach heutigem Stand der Erkenntnis nicht zu (Wellmann 2007: 20).

Die Enarrationes in Psalmos

Entstehung des Psalmenkommentars

Augustinus verfasste die Enarrationes in Psalmos (lat., ,,Psalmenkommen-
tar)'® in einem Zeitraum von 29 Jahren zwischen 393 und 422 n. Chr. Er
kommentierte alle 150 Psalmen und stellte diese wohl auch selbst zusam-
men."® Es handelt sich um den einzigen vollstindigen Psalmenkommentar®
der patristischen Epoche. Das Werk wurde mit der Kommentierung des
Psalm 118 zum Abschluss gebracht, die librigen zeitlich und rdumlich un-
terschiedlich entstandenen Kommentierungen lagen zu diesem Zeitpunkt
bereits als Sammlungen vor. Dies geht aus dem Vorwort zu Ps 118 [119]
hervor:

Alle iibrigen Psalmen [...] habe ich teils vor dem Volke predigend, teils diktierend
ausgelegt, [...] aber den 118. Psalm verschob ich, nicht so sehr wegen seiner be-
kannten Ldnge, sondern wegen seiner nur wenigen zugénglichen Tiefe [...]. Und
weil meine Briider sehr traurig dariiber waren, dass eine Erkldrung dieses einen
Psalms, der ein notwendiger Teil des vollstdndigen Psalters ist, bei meinem Werk
fehlte, dréngten sie mich heftig, meine Aufgabe zu beenden. (Zitiert bei Wellmann
2007: 163)

'® Die Bezeichnung Enarrationes in Psalmos geht auf Erasmus von Rotterdam zuriick,
der in seiner Edition (1529) diesen Titel zum ersten Mal verwendet hat. Ob Augustinus
selbst seinem Werk einen Namen gegeben hat, ist nicht belegt (Wellmann 2007: 163).

' Vgl. Michael Fiedrowicz: Psalmus Vox Totius Christi. Studien zu Augustins “Enarra-
tiones in Psalmos”. Freiburg, Basel, Wien 1997; p. 22. Zitiert bei Wellmann 2007: 163.
* Als Kommentar sind die Enarrationes in Psalmos nicht im Sinne der antiken Literatur
zu verstehen, in der ein Text ,,sukzessiv, Wort fiir Wort oder Satz fiir Satz durch Wort-,
Sach- oder inhaltliche Erklarungen® erldutert wird (Wellmann 2007: 166). Denn Augus-
tinus hat kein distanziert-erkldrendes Interesse am Text, sondern er ,,sucht nach der
Bedeutung der Texte, indem er sie mit pastoralen, seelsorgerlichen oder dringenden
kirchenpolitischen Themen in einen Dialog bringt™ (ib.).



30

Die Einteilung der Psalmauslegungen bei Possidius

Possidius von Calama, der Biograph des hl. Augustinus, unterscheidet in
seinem Indiculum, einem im Jahr 430 angelegten Verzeichnis der Biicher,
Predigten und Briefe des Kirchenvaters, vier Gruppen von Psalmauslegun-
gen: 1. Kommentare (Pss 1-32), 2. wihrend des Vortrags mit stenographier-
te Predigten (der weitaus groBte Teil der Enarrationes), 3. diktierte Psalm-
auslegungen (entstanden auf Dréngen seiner Mitbriider, um Liicken in sei-
nen Predigten zu schlieBen) und 4. die Auslegung zu Ps 118 [119] (beste-
hend aus 32 fiir den 6ffentlichen Vortrag bestimmten Predigten und einem
Prooemium) (Wellmann 2007: 164fY).

Psalmzitate in den Werken des Augustinus

Im Gesamtwerk des Augustinus finden sich etwa 10.000 Psalmenzitate un-
ter insgesamt ca. 13.500 alttestamentlichen Zitaten. Psalmtexte bilden also
die tiberwiegende Mehrheit unter den alttestamentlichen Zitaten bei Augus-
tinus, wodurch die bedeutende Rolle, die die Psalmen fiir den Kirchenvater
gespielt haben, belegt wird (Wellmann 2007: 181).

Geistliche Bedeutung der Psalmen fiir Augustinus

Possidius berichtet (vit. Aug. 31), dass Augustinus an seinem Lebensende
an die Winde seines Kranken- und Sterbezimmers Buflpsalmen heften lieB.
Er wollte mit Psalmen allein sein. Er habe sie unter Trénen immer wieder
gebetet (ebd.).



