Heinz-Josef Fabry
Habakuk

Obadja



Herders Theologischer Kommentar
zum Alten Testament

Begriindet von

Erich Zenger

Herausgegeben von

Ulrich Berges, Christoph Dohmen,
Ludger Schwienhorst-Schénberger

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN

§ M



Habakuk
Obadja

Ubersetzt und ausgelegt von

Heinz-Josef Fabry

HERDER ~

</
FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papler aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ew%:(m:ﬂ FSC® C014889

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018

Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart

Satz: SatzZWeise, Bad Wiinnenberg

Karten: Peter Palm, Berlin

Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-26169-5



Inhalt

Vorwort . . . . ... 17

Allgemeines Abkiirzungsverzeichnis fiir alle Bande des

Kommentarwerkes . . . .. ... ... ... L 19
Erginzendes Abkiirzungsverzeichnis fiir den vorliegenden Band . . . 37
Abbildungsverzeichnis . . . .. ... oo 41
Bibelstellenverzeichnis . . . . .. ... ... ... ... ... .. ... 429

Literaturverzeichnis . . . . . .. .. .. ... .. ... .. ... ... 45
1. Bibliographien . . . . . ... ... oo 45
2. Textausgaben . . . . .. ... ... 45
3. Kommentare . . . . ... ... oo 46
4. Monographien . . . ... ... o 49
5. Einzelstudien . . . . . . . ... ... 51
6. Lexikonartikel . . . .. ... ... 61
Einleitung . . . . . . . ... . 63
I. Forschungsgeschichtliche Aspekte . . . . . . ... ... ... ... .. 63
1. Habakuk — Der Prophet und seinBuch . . . . .. ... ... .. .. 63
1.1. Der kanonische Ort des Buches . . . . . .. ... ... .. .. 64

1.1.1. Die Abfolge der Biicher im Zwolfprophetenbuch (XII)
nachdem MT . ... ... ... ............. 64

1.1.2. Die Abfolge der Biicher im Zwdlfprophetenbuch (XII)
nachder LXX . . ... .. ... ... .. .. ... .. 66
1.2. Die Zweiprophetenbuch-Hypothese . . . .. . ... ... .. 66

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 5



Inhalt - Habakuk

. DerProphet . . ... ... ... ... 67
2.1. Die Person des Propheten . . . .. ... ... ... ... .. 67
2.2. Der Name des Propheten . . . .. ... ... ......... 68
2.3. Das Grab des Propheten . . . . ... ... ... ..... ... 69
2.4. War Habakuk ein Kultprophet? . . . . .. .. ... .. .. .. 71
2.5. Die Zugehorigkeit von Hab 3 zuHab1-2 . . . . . . ... .. 72

. Die Zeit des Propheten: Babylon—Juda . . ... ... ... ... 73
3.1. Externe Argumente . . . . ... ... ... 73
3.2. Interne Argumente . . . . ... ... L 73
Das babylonische Reich . . . ... .. ... ... ... ... ... 75
4.1. Das altbabylonische Reich (2025-1595 v.Chr) . . . . . . . .. 75
4.2. Das mittelbabylonische Reich (1595—ca. 1100 v.Chr) . . . . . 76
4.3. Die neubabylonische Zeit (626-539 v.Chr) . ... ... ... 76
4.4. Der allmihliche Niedergang Babylons . . . . ... ... ... 8o

. Die Textliberlieferung . . . . . . ... ... ... . .. 82

. Die hebriische Textiiberlieferung . . . . ... ... ... ... .. 82
1.1. Der Masoretische Text (MT) . . . ... ... ... ...... 82
1.2. Die Handschriften von Qumran . . . . ... ... ... ... 83

1.2.1. Habakuk in den »biblischen« Qumrantexten . . . . . . 85
1.2.2. Zitate ... 85
1.2.3. 1QpHab — Der Peser Habakuk . . . . .. ... ... .. 86
1.2.4. Der Text 4Q238 (olim: »Hab 3 and Song«) . . . . . .. 88
1.2.5. Zusammenhang von Hab1—2 und Hab3? . . . . . .. 88
1.3. Das Dodekapropheton von Wadi Murabba‘at (Mur 88) . . .. 89

. Die griechische Textiiberlieferung . . . . ... ... ... ... .. 89

2.1. Die Septuaginta (LXX) . . . . . ... ... ... ... ... 90
2.1.1. Handschriften . . . ... .. ... .. . 90
2.1.2. Ubersetzungstechnik . . . ... ... ... ... ... 91
2.1.3. Datierung und Lokalisierung . . ... ... ... ... 91
2.1.4. Sprachliches, inhaltliches und theologisches Profil . . . 92
2.1.5. Die frithen Rezensionen . . . .. ... ... ... .. 95

2.2. Die Zwolfprophetenrolle aus Nahal Hever (8HevXIlgr) . . . . 95

2.3. Die Sondertradition der Versio Barberini (Barb) . . . . . . .. 96
2.3.1. Die Editionen der Versio Barberini . . ... ... ... 97
2.3.2. Ubersetzung von Hab 3 nach der Versio Barberini . . . 97
2.3.3. Herkunft und Eigenart der Versio Barberini . . . . . . 99

2.4. Odeq ... 101

. Andere Textiiberlieferungen . . . . ... .. ... ... ... ... 102

3.1. Die lateinische Textiiberlieferung . . . . . .. ... ... ... 102
3.1.1 Die Vetus Latina (VL) . .. ... ... ... ...... 102
3.1.2. DieVulgata (Vg) .. ... .. ... ... ... ... .. 102

HThKAT



Inhalt - Habakuk

3.2. Die aramaiische Textiiberlieferung — Targum Jonathan (TJon) . 103

3.3. Die syrische Textiiberlieferung — Peshitta (Pesh) . . ... .. 103
3.4. Andere Textiiberlieferungen . . ... ... ... ... ... 104
lll. Zustand, Struktur und Form des Habakuk-Textes . ... ... ... 104
1. Der Zustand des Textes . . . . . . . .. ... ... ... ...... 104
2. Die masoretische Strukturierung des Textes . . . . . . . ... ... 104
3. Die inhaltliche Strukturierung des Textes . . . .. ... ... ... 107
4. Gattung und Form des Buches . . . . ... .. ... .. .... .. 110
IV. Die literarische Analyse des Habakukbuches . . . . . . .. ... .. 112
1. Wie sinnvoll ist ein »canonical approach«? . . .. ... ... ... 112
2. Uberblick iiber die literarischen Probleme des Textes . . . . . . . . 113
2.1. Die Hypothese einer literarischen Einheit des Buches . . . . . 113
2.2. Die Kohidrenzstorungen als Signal fiir literarische Uneinheit-
lichkeit . . ... ... ... .. ... .. 114
3. Redaktionskritische Hypothesen und Modelle . . . . ... .. .. 117
3.1. Die Ergdnzungshypothese . . . . ... ... ... ... .. .. 117
3.2. Die Fragmentenhypothese . . . . ... ... ... ... .. .. 117
3.3. Rezente redaktionskritische Hypothesen und Modelle . . . . 118
3.3.1. Die Hypothese von A. H. ]. Gunneweg und
J.D. Nogalski . . . ... ... ... ... ... ... 118
3.3.2. Die Hypothese von H. Schmidt . . .. ... ... ... 118
3.3.3. Die Hypothese von K. Seybold . . . . ... ... ... 119
3.3.4. Die Hypothese von P. Jocken . . ... ... ... ... 120
3.3.5. Die Hypothese von |. Jeremias . . . . . ... ... ... 120
3.3.6. Die Hypothesevon E. Otto . . . ... ... ...... 120
3.3.7. Die Hypothese von T. Lescow . . ... ... ...... 121
3.3.8. Die Hypothese von L. Perlitt . . . ... ... ... ... 122
3.3.9. Die »gemifBigt literarkritische« Position von
W. Dietrich . . . ... .. ... .. ... . ... ... 122
4. Die in diesem Kommentar aufgestellte These . . . ... ... ... 123
g.1. Uberblick . . ... ... ... ... ... 123
4.2. Die redaktionskritische These dieses Kommentars . . . . . . 124
V. Die intertextuellen Beziige des Habakukbuches . . . . . . . .. .. 126
1. Intertextualitdt . . . . . . .. ... 126
2. Habakuk im Kontext des Zwoélfprophetenbuches . . . . . . . . .. 127
2.1. Intertextuelle Beziige zu Nahum . . . . ... ... ... .. . 128
2.2. Intertextuelle BeziigezuJo&él . . . ... ... .. .. ... .. 130
2.3. Intertextuelle Beziige zu Zefanja . . . . .. ... .. ... .. 130
2.4. Intertextuelle Beziige zu Obadja . . . . ... ... ... ... 131

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 7



Inhalt - Habakuk

3.

4.
5.

Verbindungen zum Jesajabuch . . . . ... ... .. .. ... ...
3.1. Verbindungen aus dem Zwdélfprophetenbuch zu Jesaja
3.2. Verbindungen aus dem Jesajabuch mit Habakuk . . . . . . ..

Habakuk und Jeremia . . . . . . .. . .. . . . ... ... .....

Intertextuelle Beziige zu nicht-prophetischen Biichern . . . . . . .

VI. Theologische Perspektiven des Habakukbuches . . . . . . ... ..

1.

4.

Theologische Schwerpunkte des Buches in synchroner Sicht

1.1. Gott als Herr der Geschichte und die Gewalt . . . . . . .. ..
1.2. Die Perversion des sozialen Systems . . . . . ... ... ...
1.3. Habakuk als exemplarischer Beter . . . ... ... ... ...
1.4. Habakuks Gott — ein gewalttitiger Gott . . . . . . ... ...
Exkurs: Das Problem gottlicher Gewalt . . . ... ... ... ...
1.5. Die Theodizee-Problematik . . . . ... ... ... .. ... .
1.6. Der »Tag JHWHs« . . . . . . .. ... ... ... ... ..

. Theologische Schwerpunkte des Habakukbuches in diachroner

Sicht . . ..
2.1. Die Grundschicht des Habakukbuches . . . ... .. ... ..
2.2. Dererste Redaktor R, . . ... ... ... .. ... .. ....
2.3. Der zweite Redaktor R, . . . ... ... ... ... .. ... .
2.4. Derdritte Redaktor Ry . . .. ... ... ... ... .. ...
2.5. Der liturgisierende Schlussredaktor Ry . . . . . ... ... ..

. Die eschatologische Erwartung — Theologische Aspekte von

VII. Das Buch und seine Rezeption . . . . ... . ... ... ......

1.

A ol ol

Bel und der Drache (Dan14) . . ... ... .. .. .. .......
Die Rezeption des Buches in den »Vitae Prophetarum« . . . . . .
Die Rezeption von Hab 1-2in1QpHab . . . . . ... ... .. ..
Die Rezeption des Buches im Neuen Testament . . . . . . ... ..
Habakuk in der rabbinischen Literatur . . . . . .. ... ... ...
5.1. Der Targum Jonathan (TJon) . . ... ... ..........
5.2. Das Buch Habakuk in jiidischer und christlicher Liturgie . . .
Kirchenvdter . . . ... ... ... ... . ... ... ..
Die Rezeptionvon Hab2,3f. . . .. ... ... ... ... ..
7.1. Der Masoretische Text . . . . . ... ... ... ........
7.2. Die Versionen der Septuaginta . . . . . ... ... ......
7.3. Hab2,4in 8HevXIIgr . .. ... .. ... ... ........

7.4. Rezeption von Hab 2,3f. in1QpHab . . . . . ... .. .. ..
7.5. Hab 2,3 £ in der lateinischen Texttradition . . . . . . ... ..

131
132

134
135

135
135
135
137
138
139
139
141
145

146
146
147
147
148
150

150
152

153



Inhalt - Habakuk

7.6. Die Peshitta (Pesh) . . . .. ... ... ... .. ..., . 170
7.7. Rezeption von Hab 2, 3. in »Bel und der Drache« . . . . .. 171
7.8. Rezeption von Hab 2,3f. in Hebr1o,37f. . . ... ... ... 171
7.9. Rezeption von Hab 2,3f. in Rom 1,17 und Gal 3,11 . . . . . 173
7.10. Zusammenfassung der neutestamentlichen Rezeption von
Hab2,3f .. .. . 175
7.11. Hab 2,3 f. im Targum Jonathan (TJon) . . . . . .. ... ... 175
7.12. Weitere Aspekte aus der rabbinischen Literatur . . . . . .. 177
7.13. Hab 2,3f bei den Kirchenvédtern . . . . ... ... ... ... 178
7.14. Die Rezeption von Hab 2, 4 in Sir 15, 15 nach LXX, MSA® und
Pesh . . .. . . 179
8. Die Rezeptionvon Hab3inOde4 . . .. ... ... .. ... ... 182
Kommentierung
1. DieUberschrift—Hab1,1 . . . .. . ... ... .. ... ..... 184
Text . ... 184
Zu Text und Ubersetzung . . . . . ... ... ... .......... 184
Formale Analyse . . .. ... ... .. .. .. .. ... .. ... ... 185
Auslegung . . . . . .. 186
Erster Teil: Worte und Visionen Habakuks (1,2-2,20) . . . . . 188
2. Deas erste Gebet des Habakuk (1,2-4) . ... ... ... ... 188
Text . . . L 188
Zu Text und Ubersetzung . . . . . ... ... ... ... ....... 188
Literar- und Redaktionskritik . . . . ... ... ... ... ... .. 190
Formund Gattung . . . . .. ... ... ... ... 190
Auslegung . . . . ... L 191
Bedeutung . . . . .. ... 195
3. Die Antwort JHWHs (1,5-11) . . ... ... ... . ... 197
Text . . .. 197
Zu Text und Ubersetzung . . . . ... .. ... ... ......... 198
Literar- und Redaktionskritik . . .. ... ... ... ... ... ... 202
Formund Gattung . . . .. ... ... ... ... 203

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 9



Inhalt - Habakuk

Auslegung . . . . .. 204
Bedeutung . . . . ... ... 212
4. Das zweite Gebet des Habakuk — Hab 1,12-17 . . . . . . .. 214
Text . . . 214
Zu Text und Ubersetzung . . . . .. ... ............... 215
Literar- und Redaktionskritik . . . . ... ... ... ... .. .. .. 217
Formund Gattung . . . . ... ... ... ... ... 218
Auslegung . . . . .. 219
Bedeutung . . . . .. ... 226
5. Gottes Antwort—Hab2,1-4 . . .. .. ... ... . ... . 228
Text . .. 228
Zu Text und Ubersetzung . . . .. ... ................ 229
Literar- und Redaktionskritik . . . . ... ... ... ... .. .. .. 234
Formund Gattung . . . . . .. ... ... 235
Auslegung . . . . .. L 235

Exkurs: Hab 2, 1—2 und sein Verhaltnis zu Jes 21,6-8 . . . . . .. 237
Bedeutung . . . . . ... 246
6. Weherufe—Hab2,5-20 . . . .. ... .. ... ... . ... . 251
TeXt . .o 251
Zu Text und Ubersetzung . . . . .. ... ............... 253
Literar- und Redaktionskrittk . . . . .. ... ... ... ... .. 260
Formund Gattung . . . . ... ... ... ... .. 261
Auslegung . . . . .. 262

Der erste Weheruf (Hab 2,5-6ba,) . . . . . . ... ... ... ... 262

Der zweite Weheruf (Hab 2,6ba,-8) . . . . .. ... .. ... ... 264

Exkurs: Darlehenund Zinsen . . . . . . ... ... ... .. ..., 265

Der dritte Weheruf (Hab 2,9-11) . . . ... ... ... ...... 266

Der vierte Weheruf (Hab 2,12-14) . . . . . ... ... ... .. .. 267

Der fiinfte Weheruf (Hab 2,15-17) . . ... ... ... ... ... 269

Der sechste Weheruf (Hab 2,18-19) . . . . . ... ... ... ... 271

Uberleitung (V20) . . . ... ... .. .. ... ... ... ... 273
Bedeutung . . . . . ... 275

10 HThKAT



Inhalt - Habakuk

Zweiter Teil: Der Psalm des Habakuk . . . ... ... ... ... 277
7. Der Psalm des Habakuk —Hab 3,1-19 ... ... ... ... .. 277
Text . . . 277
Zu Text und Ubersetzung . . . . . ... ... ... .......... 279
Literar- und Redaktionskritik . . . . ... ... .. .. ... ..... 292
Formund Gattung . . . . .. ... ... ... ... 295
Auslegung . . . . ... 296
Bedeutung . . . . .. ... 321

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 11



Inhalt - Obadja

Literaturverzeichnis . . . . ... .. .. ... ... ... ... . ... 327
1. Textausgaben . . . .. . ... ... 327
2. Kommentare . . . . .. ... ... 328
3. Monographien . . . .. .. ... . 329
4. Einzelstudien . . . . .. ... ... 330
5. Lexikonartikel . . . .. ... 332
Einleitung . . . . .. . .. .. 333
I. Forschungsgeschichtliche Aspekte . . . . . . . ... .. ... ... .. 333
1. Ein bemerkenswerter Zugang zu Obadja: Abrabanel
(1437-1508 n.Chr.) . . . . ... . 333
2. Obadja und seine Schrift . . . .. ... ... ... ... .. 335
3. Der kanonische Ort des Buches . . . . . ... ... ... ... .. 336
4. Die Person des Propheten . . . . . ... ... .. ... ..., .. 339
5. Der Name des Propheten . . . . ... ... ... .......... 340
Exkurs:Edom . . ... ..o 341
1. Vorexilische Edlom-Traditionen . . . . . .. ... ... .. ..... 343
2. Gab es eine vorexilische Edom-Durchzugstradition beim Exodus? . 344
3. Die Entwicklung der Esau-Durchzugstraditionen in exilisch-nach-
exilischer Zeit . . . . . . . . ... ... ... 345
4. Esau und die Esauiden in der Patriarchengeschichte . . . . .. .. 349
5. Jakob — Esau/Edom in der prophetischen Literatur . . . .. .. .. 351
5.1 AMOS . . ... 352
s.2. Jodl Lo 353
5.3. Maleachi . . . ... ... ... .. ... .. .. .. 353
5.4. Jeremia . . ... 354
5.5.Jesaja Lo L 355
5.6. Ezechiel . . . . ... ... 356
5.7. Edom in der Obadjaschrift . . . . . ... ... ... ... .. 356
6. Esau/Edomint Chrx . . . ... ... ... ... ... ... ... 357
7. Frage nach historischen Konstellationen . . . . . . ... ... ... 358
8. Das weitere Schicksal Edoms . . . ... ... ... ... ...... 360
9. Gedanken zur Hermeneutik der Edom-Texte im Alten Testament . 363

1

2 HThKAT



Inhalt -

Il. Die Textiiberlieferung . . . . ... ... ... ... .. .......

1. Die hebriische Textiiberlieferung . . . . . ... ... ... .. ..
1.1. Der Masoretische Text . . . . .. ... ... ... .......
1.2. Die Handschriften von Qumran . . . . . . . ... ... ...

1.2.1. Obadja in den »biblischen« Qumrantexten . . . . . . .
1.2.2. Zitate . ...
1.3. Das Dodekapropheton von Wadi Murabba‘at (Mur 88) . . . .

2. Die griechische Textiiberlieferung . . . . .. ... ... ... ...
2.1. Die Septuaginta (LXX) und ihre Handschriften . . . ... ..
2.2. Ubersetzungstechnik . . . . ... ...... ... ... ... ...

2.2.1. Verlesungen . . . . ... ...
2.2.2. Annahme eines Homophons . . . . . .. ... ... ..
2.2.3. Gldttung eines Anakoluths . . . .. .. ... ... ..
2.2.4. Kreative Ubersetzungen . . . ... ...........
2.2.5. Verdnderte Verseinteilung . . . . .. .. ... ... ..
2.2.6. Veridnderte Struktur der Obadjaschrift . . . . ... ..

3. Die lateinische Textiiberlieferung . . . .. .. ... ... ... ..
3.1. Die Vetus Latina (VL) . .. ... ... ... ... .......
3.2. DieVulgata (Vg) . .. ... ... .. .. ... ... ...

4. Die aramaische Textiiberlieferung — Targum Jonathan (TJon)

5. Andere Textiiberlieferungen . . . . ... ... .. ... ... . ..

lll. Die Struktur der Obadjaschrift . . . . . ... ... ... ......

1. Die Struktur des Textes — forschungsgeschichtliche Aspekte . . . .
1.1. Das Strukturmodell nach P. Weimar . . . . . ... ... ...
1.2. Das Strukturmodell nach J. Wehrle . . . . . . ... ... ...
1.3. Das Strukturmodell nach E. Ben Zvi . . . . . ... ... ...
1.4. Das Strukturmodell nach M. Richelle und S. D. Snyman . . .
1.5. Das iibergreifende Strukturmodell nach A. Sirikivuya

Mumbere . . . . ...

2. Die narrative Struktur (Plot) der Obadjaschrift . . . . ... .. ..

3. Redaktionskritische Aspekte der Strukturanalyse . . . . . ... ..

IV. Die literarische Analyse der Obadjaschrift . . . . . . ... ... ..
1. Uberblick iiber die Literarkritik . . . . . ... ... ... ... ..
2. Die literarische Uneinheitlichkeit des Textes . . . ... ... ...
3. Die redaktionskritischen Hypothesen im Uberblick . . . . . . . ..
3.1. Obd 1-21: eine literarische Einheit . . . . ... ... ... ..
3.2. Obd 1-21: eine zweiteilige Schrift . . . . .. ... ... ...

3.3. Obd 1—21: eine dreiteilige Schrift . . . . . ... ... ... ..
3.4. Obd 1—21: eine vierteilige Schrift . . . . . ... ... ... ..

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja

Obadja

367
367
367
367
367
368
368
368
368
369
369
370
370
370
371
371
372
372
372
372
372

372

373
374
374
375
375

376
377
377

378
378
379
380
380
380
381
381

13



Inhalt - Obadja

3.5. Obd 1-21: eine fiinfteilige Schrift . . . . ... ... ... .. 381

3.7. Obd 1-21: eine Sammlung von Einzelspriichen . . . . . . .. 382
4. Die redaktionskritische Hypothese dieses Kommentars . . . . . . 382
5. Das redaktionsgeschichtliche Schema . . . ... ... ... .. .. 384
V. Die intertextuellen Beziige der Obadjaschrift . . . . . . .. ... .. 384
1. Obd 1—21 und Jer49,9-16 . . . . .. .. ... ... ..., 384
2. Obd1—21undJoél3—4 . ... ... ... ... ... 385
3. Obadjaund Zefanja . . . .. ... ... ... ... .. ... ... 385
VI. Theologische Perspektiven der Obadjaschrift . . . . . . ... .. .. 385
VII. Die Schrift und ihre Rezeption . . . . ... ... ... ... ... .. 389
1. Die innerbiblische Rezeption . . . . . . ... ... ... .. .. .. 389
2. Der Targum Jonathan (TJon) zu den Propheten . . . . . .. .. .. 389
3. DieKirchenvdter . . . . ... ... ... .. .. L 390
Kommentierung
1. DieUberschrift—Obd1a . .................... 394
Text . .. 394
Auslegung . . . . .. 394
2. Die Demiitigung Edoms — Obd 1b—-14.15b . . . . . .. .. .. 395
TeXt . .o 395
Zu Text und Ubersetzung . . . . . ... ................ 396
Literar- und Redaktionskritik . . . . ... ... ... ... .. ..., 400

Exkurs: Synopse von Obd 1-7.16 und Jer 49, 7—-16 . . . . . . . .. 402
Formund Gattung . . . . ... ... ... ... ... 405
Auslegung . . . . .. 406
Bedeutung . . . . . ... 415
3. Der Tag JHWH:s fiir die Volker — Obd 15a.16-21 . .. . . .. 417
Text . .o 417
Zu Text und Ubersetzung . . . ... ... ............... 418
Literar- und Redaktionskritik . . . . ... ... ... .. ... .. .. 420

14 HThKAT



Inhalt -

Formund Gattung . . . . .. ... ... ...
Auslegung . . . . ...
Bedeutung . . . . . . ...

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja

Obadja

15






Vorwort

Wer sich mit dem Habakukbuch beschiftigt, sieht sich mit vielen Problemen
konfrontiert: Sowohl der hebriische Text ist haufig verderbt, als auch die
Sprache dieses Buches mit den vielen Hapaxlegomena weist vom Main-
stream der hebriischen Sprache weg. Auch ist die innere Konsistenz und
Kohirenz des Textes so schwierig, dass man bald seine Bemithungen ein-
stellen und zugeben maochte, der Text sei nicht zu verstehen. Eine zusitz-
liche Erschwernis kommt hinzu, die B. Huwyler (Habakuk 2001, 248
Anm. 5) zu einem beachtlichen Seufzer veranlasst hat: »Gerade im Falle
des Habakukbuches mit seiner duflerst schmalen Textbasis muss die Exegese
demiitig und bescheiden eingestehen: Wir wissen im Grund genommen
nichts. Wir wissen nicht, wer Habakuk war, nicht, wann und wo er wirkte,
und eben auch nicht, wie er wirkte. Wir wissen nicht wirklich, ob er in der
neubabylonischen Zeit lebte oder [...] in der Epoche Alexanders des Grofen.
Wir wissen lediglich, dass die spateren Identifikationen Habakuks volks-
tiimlich sind und ohne jeglichen historischen Wert«. Diese in sich wider-
spriichliche These muss uns nicht entmutigen, obwohl sie zutreffend den
Ausgangspunkt unserer Uberlegung markiert.

Trotz massiver Vorarbeiten etwa von meinem ehemaligen Doktoranden-
kollegen P. Jocken (Buch 1976; Habakuk 1977), der die Forschungsgeschich-
te zum Habakukbuch bis 1977 erschopfend aufgearbeitet und systematisiert
hat, und vieler rezenter Kommentare v.a. im anglophonen Bereich ist fest-
zustellen, dass auch im Zeitalter des Computers der »Sack Flohe« nicht
mehr zu hiiten ist. So kann der Kommentator schliefSlich nur mit der gebo-
tenen Demut an die Arbeit gehen, indem er sich selbst ein Bild von dem zu
bearbeitenden Prophetentext macht und ihm die alleinige Prioritét zubilligt,
die ihm als kanonischem Text auch gebiihrt. Der bestindige Seitenblick in
die Sekundarliteratur kann dann nur noch so etwas sein wie der Versuch
einer Absicherung, sich bei der Kommentierung nicht allzu sehr zu ver-
laufen.

Der hier vorgelegte Kommentar hat eine etwas lingere Geschichte und
geht zuriick auf eine Bitte des geschitzten Kollegen E. Otto, an seiner Stelle
im Mirz 1997 ein Seminar zu Hab 2 zu halten vor der Gesellschaft fiir Evan-
gelische Theologie in Bad Miinster am Stein. Die lebhaften Auseinanderset-
zungen um den Text unter der Leitung von H. Graf Reventlow gaben den

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 17



Vorwort

entscheidenden Ansporn, von diesem seltsamen und merkwiirdigen Pro-
pheten Habakuk nicht mehr loszulassen. Es folgte die Beauftragung fiir die
vorliegende Kommentierung durch den hochverehrten Kollegen Prof. em.
Dr. E. Zenger. Die Bearbeitung war schon ein gutes Stiick gediehen, als ein
umfangreiches DFG-Projekt die Unterbrechung der Kommentierung fiir
mehr als ein Jahrzehnt erforderte.

Trotz allem, was wir nicht wissen und vielleicht niemals wissen werden,
ist das abgelegene und liturgisch verborgene Habakukbuch eine wertvolle
Fundgrube fiir die vorexilische Theologie und ein illustre exemplum fiir
einen prophetischen Beter weit im Vorfeld des Ijobbuches. So war dieses
Buch mit Recht bereits bei den Rabbinen hochgeschitzt, fanden sie doch in
Hab 2, 4 die gesamte Lehre des Alten Testamentes auf den Punkt gebracht:
»Der Gerechte lebt durch seinen Glauben«.

Die Obadjaschrift stellt den Kommentator vor dieselben Fragen, auch
wenn die Textsituation eine bessere ist. Jetzt ist es die vehemente Predigt
gegen Edom, die den Kommentator herausfordert, mehr noch als bei Haba-
kuk tiber das Thema der Gewalt Gottes nachzudenken.

Bei den Vorbereitungen fiir den Habakuk-Kommentar waren mir Dipl.
theol. Sabine Hiittig (Sprinkmeier), bei den Vorbereitungen fiir den Obadja-
kommentar Mag. theol. Mirjam Tannenbaum (Gomolka) grofle Hilfen. Fiir
die Nachzeichnungen der antiken Abbildungen bin ich Frau Christiana Kha-
lifé (Bonn/Frankfurt) dankbar. Dank gebiihrt schliefSlich auch den Heraus-
gebern, besonders Herrn Kollegen Ulrich Berges und seinem Team: Hier
sind dankbar zu nennen Dipl. theol. Kirsten Schifers, Stud. theol. Ingalisa
SpiefS und Stud. theol. Dominik SchlaufS. Ungenauigkeiten und Fehler sind
einzig und allein mir anzulasten. Dem Herder-Verlag und seiner Lektorin
Frau Maria Steiger ist zu danken fiir die grofle Geduld und vorziigliche Be-
treuung.

Bonn, im Sommer 2018 Heinz-Josef Fabry

18 HThKAT



Einleitung

I. Forschungsgeschichtliche Aspekte
1. Habakuk — Der Prophet und sein Buch

In seiner Endgestalt umfasst das Buch drei Kapitel und ist dialogisch auf-
gebaut: Auf die Uberschrift »Der Ausspruch, den gesehen hat Habakuk,
der Prophet« (1, 1) folgen eine Klage tiber die Gewalt (1, 2—4; formal erwei-
tert durch ein Erhorungsorakel 1, 5-11) und ein JHWH-Wort tiber die Ein-
setzung der Chaldder (= Neubabylonier) als Gerichtsinstrument gegen Juda
(1,12). Auf eine weitere Klage gegen das Unrecht der Unterdriicker (1, 13-
2,1; mit explizitem Erhorungsorakel 2,2—4) folgen Wehespriiche gegen
Asozialidt, Gewalt und Gotzendienst (2, 5—20). Das Buch wird abgeschlos-
sen durch einen ausfiihrlichen Theophaniepsalm (3,2-19), der aufgrund
seiner eigenen Uberschrift »Gebet des Propheten Habakuk, nach der Melo-
die von Schigjonot« (3,1) und Unterschrift »Dem Chormeister, mit (mei-
nem) Saitenspiel« (3,19b) mdglicherweise einmal ein literarisches Eigen-
leben gefiihrt hat.

Sprachliche und inhaltliche Kriterien sprechen fiir einen Ansatz des Bu-
ches um 600 v. Chr. zur Zeit des Konigs Jojakim (609—598 v. Chr.) in Jerusa-
lem. Habakuk wire demnach ein Zeitgenosse des Jeremia und des Zefanja
gewesen. Da jiidische Quellen aber Habakuk niemals mit diesen beiden Pro-
pheten zusammen nennen, ist er vielleicht etwas frither anzusetzen. Diese
Datierung legt sich nahe wegen der deutlich artikulierten Erwartung eines
Strafgerichtes an Israel von Seiten der Chaldéer (= Neubabylonier) und der
Markierung starker sozialer Missstinde in Jerusalem.

Genau diese — m. E. nach plausibelste — Losung ist aber in der Forschungs-
geschichte keineswegs unbestritten geblieben: Die Mehrzahl der Exegeten
stimmt generell dieser Datierung zu und unterscheidet sich nur noch darin,
ob der Prophet nun vor 605 v. Chr. — Schlacht bei Karkemisch — (J. J. M. Ro-
berts; O. P. Robertson; F. Horst) oder nach dieser Schlacht (R. D. Haak;
A. Deissler; C. A. Keller; W. Rudolph) aufgetreten sei, ob die Bosewichte im
Buch die Assyrer, die Agypter (K. Elliger), Babylonier! (E. Sellin), die Chal-

! Die Identifizierung mit Babylon, ndherhin mit Nebukadnezar, legt sich schon im Blick auf

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 63

Uberblick

Datierungs-
fragen



Abfolge der
Biicher im MT

Einleitung - Habakuk

dder (J. Wellhausen), die Griechen (B. Duhm) oder unbekannte Feinde
(F. Horst) sind. Demgegeniiber glauben einige Exegeten Genaueres aus-
machen zu konnen (so R. D. Haak, der in Habakuk einen pro-babylonischen
Anhinger des Konigs Joahas [605-603 v.Chr.] sieht) oder datieren sogar
auferhalb dieses Zeitrahmens: vor der Regierungszeit Jojakims (M. Holland;
J. H. Eaton) oder nach der Regierungszeit Jojakims (E. Sellin; W. Nowack;
W. H. Ward); schliellich glaubte B. Duhm im Habakukbuch einen Reflex
auf den Eroberungszug Alexanders d.Gr. (333—331 v. Chr.) sehen zu miis-
sen.

Insofern das Buch aber weder gattungsmifSig noch literarkritisch eine
Einheit darstellt, wird man mit unterschiedlichen Datierungen der verschie-
denen Buchteile zu rechnen haben.

1.1.  Der kanonische Ort des Buches

1.1.1. Die Abfolge der Biicher im Zwolfprophetenbuch (XII) nach dem MT

Das Buch des Propheten Habakuk ist das achte Buch im Zwoélfpropheten-
buch, wobei die Reihenfolge der einzelnen Biicher durchaus nicht immer
konstant war. Die Variationen spielten sich aber im Laufe der Jahrhunderte
im Wesentlichen nur in der ersten Halfte des Zwolfprophetenbuches ab. Die
hebriische Texttradition bietet fiir diese erste Halfte die Reihenfolge Hos —
Joél — Am — Obd — Jona — Mi.2

In der Forschung besteht ein weitgehender Konsens dariiber, dass die Ab-
folge der Biicher wesentlich aus historischen Gesichtspunkten heraus ge-
staltet worden ist. Dies geht aus den (sicher sekundiren) Uberschriften her-
vor, die sich in den Biichern Hos, Am, Mi, Zef, Hag und Sach finden. Die
Biicher Hos—Mi reflektieren im Wesentlichen die historischen Entwicklun-
gen in Israel/Juda des 8. Th. v. Chr. Die tibrigen Biicher ohne Datierungsele-
mente in ihren Uberschriften sind dann aus historischen Erwigungen in die
entsprechende Abfolge hineingestellt worden, so z.B. das Nahumbuch, das
die Assyrer-Gefahr (vor 612 v.Chr.), und das Habakukbuch, das die Baby-
lonier-Gefahr (612—587 v.Chr.) anspricht. Wihrend also Nah-Hab das
ausgehende 7. Jh. v. Chr. im Blick haben, wird fiir Zefanja die Zeit des baby-
lonischen Exils in Anschlag gebracht. Das aber ist nicht ganz unproblema-
tisch: Zefanja konnte wohl unmittelbar nach Nahum z.Z. des Joschija (Zef

Hab 2,17 nahe, wo die Entwaldung des Libanon angesprochen wird, derer sich Nebukadnezar
in der Inschrift von Wadi-Brisa (ANET 307) riihmt.

2 So offensichtlich auch 8HevXllgr als friiheste bekannte MT-Abfolge. Diese Abfolge war auch
in der altlat. Welt bekannt, wie es aus einem Verzeichnis im 7. Jh. des Bischofs von Toledo,
Ildefons, Annotationes de cognitione baptismis, cap. LXXIX (MignePL 96), 111-172, bes. 140,
hervorgeht.

64 HThKAT



Forschungsgeschichtliche Aspekte

1,1) und ca. 2 Jahrzehnte vor Habakuk aufgetreten sein, da Habakuk auf den
Tod dieses Konigs zurtickschaut. Wahrscheinlich aber hat man in der Tradi-
tion aufgrund des umfangreichen Wehespruches tiber Jerusalem in Zef 3 das
Buch als Ganzes in die Exilszeit, d.h. nach Habakuk datiert (vgl. H. Irsigler,
Zefanja [HThKAT], Freiburg i.Br. 2002, 67-69). Fiir Hag und Sach ist eine
Datierung z.Z. des persischen Groflkonigs Dareios Konsens, wihrend das
Maleachibuch einen funktionierenden Zweiten Tempel voraussetzt, was
einen relativ grof$ziigigen Spielraum zulasst.

Fiir die Interpretation des Habakukbuches ist kontextuell jetzt die Stel-
lung zwischen Nahum- und Zefanjabuch von Bedeutung. Diese kontextuel-
le Referenz ergibt sich nicht nur aus der wahrscheinlich unmittelbaren zeit-
lichen Abfolge dieser Biicher, sondern auch und besonders aus inhaltlichen
Beziigen, wie sie sich z.B. aus der Verwendung der »Tag JHWHs«-Motivik?
ergeben. In der vorgegebenen Leserichtung gelesen memorieren sie JHWHS
Eingreifen in die Geschichte gegen Assyrien (Nah) und Babylonien (Hab)
und schliefllich gegen Juda/Jerusalem. Der jeweils spitere Prophet verkiin-
det seine Botschaft auf der Basis der Gewissheit, dass die Prophezeiungen
des friiheren eingetroffen sind und damit nun auch seine eigene Prophetie
Vertrauen erheischt.* In dieser Trias bildet das Habakukbuch das Zentrum,
wobei sein Aufruf zum glaubenden Vertrauen und zur glaubenden Geduld
die theologische Spitze der Komposition bildet. Diese prophetische Bot-
schaft hat ihren plausibelsten Ort in der Reaktion auf den plotzlichen und
unerwarteten Tod des Konigs Joschija in seinen besten Jahren. Er war nach
den Aussagen der deuteronomistischen Theologie der denkbar beste Re-
formkonig in Jerusalem (2 Kon 23, 25), der mit seiner vorsichtigen probaby-
lonischen Politik das Vertrauen eines grofien Teiles der Bevolkerung ge-
wann. Politisch stirkte seine Ermordung durch den dgyptischen Pharao
Necho (2 Kén 23,29) die antibabylonischen Krifte im Volk, theologisch
wurde sein Tod zu einem Problem der Theodizee. Wie konnte Gott in dieser
schwierigen und bedrohlichen Situation es zulassen, einen solchen umkehr-
willigen Reformkonig umkommen und sein Volk einer sicheren Katastro-
phe zusteuern zu lassen, in der die Fremdvolker endgiiltig tiber Gottes er-
wihltes Volk siegen wiirden? Ist der Gott Israels nicht mehr der Herrscher
iber alle Vélker und Nationen? In dieser Situation war Habakuks ganze

> Vgl. dazu A. . Everson, Location 2003, 169f., und A. Schart, Reconstructing the Redaction
History of the Twelve Prophets: Problems and Models, in: J. D. Nogalski/M. A. Sweeney (Hg.),
Reading and Hearing the Book of the Twelve (SBLSympSer 15), Atlanta 2000, 34—48. Everson
sieht die Reihenfolge Nah — Hab — Zef durch die diesen Propheten gemeinsamen chaotischen
Zeitumstinde verursacht.

+ A. ]. Everson, Location 2003, 168f. Eine Sonderposition nimmt gegenwirtig P. Machinist
(Nahum as Prophet and Prophetic Book. Some Reconsiderations, in: H.-J. Fabry (Hg.), Books
2018, 103—129) ein, der die Meinung vertritt, Nahum habe ex eventu den Untergang Ninives
verkiindet, wurde dann aber in der Komposition mit dem Habakukbuch zum Ankiindiger um-
gedeutet, auf den nun Habakuk ex eventu reagiere, eine recht merkwiirdige Hypothese.

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 65

Stellung zwischen
Nah und Zef



Abfolge der
Blicher in der
LXX

Nahum-Habakuk

Einleitung - Habakuk

prophetische Kompetenz gefragt, hatte er doch seinem Volk die Unterschei-
dung zwischen der assyrischen Gewalt als Strafe fiir die Bosen und Segen
fiir die Gerechten zu vermitteln — angesichts der Theodizee-Problematik ein
sehr schwieriges Unterfangen.

1.1.2. Die Abfolge der Biicher im Zwdlfprophetenbuch (XII) nach der LXX

Die Anordnung der Biicher im MT zeigt also ein gewisses historisches Ge-
falle, das nun in der LXX durch die Umstellung von Mi deutlich historisch
und thematisch bereinigt wird (A. Schart, LXX.E II, 22781.).° Die Reihen-
folge der Biicher lautet nun in der LXX (und den von ihr abhéngigen Hand-
schriften A, B, Q und W): Hos — Am — Mi — Joél — Obd - Jona.® Der Codex
Venetus weicht davon ab und bietet die Abfolge Hos —Am — Joél — Obd —
Jona — Mi.” Wiahrend man also fiir die erste Halfte des Zwolfpropheten-
buches von einer »plurality of versions«® sprechen kann, blieb die zweite
Halfte weitestgehend konstant: Nah — Hab — Zef — Hag — Sach — Mal; ledig-
lich 4QXII” reiht die letzten Biicher in der Abfolge Sach — Mal — Jona.

Historische Uberlegungen sind es dann wohl auch, die die LXX dazu ge-
fithrt haben, das Zwolfprophetenbuch vor Jesaja, Jeremia und Ezechiel an-
zuordnen, weil Hosea und Amos eben élter als Jesaja sind. Offensichtlich
wurde das Zwélfprophetenbuch zum Zeitpunkt der Ubersetzung bereits als
ein geschlossenes literarisches Werk angesehen und musste deshalb im Sin-
ne der historischen Abfolge als Ganzes vor Jesaja gesetzt werden, obwohl die
meisten der Kleinen Propheten historisch jiinger sind.

1.2.  Die Zweiprophetenbuch-Hypothese

Dass das Nahumbuch mit dem zeitlich nahen Habakukbuch einmal eine li-
terarische Einheit als Zweiprophetenbuch dargestellt haben mag, wird we-
gen der chiastischen Zuordnung der hymnischen Abschnitte in Nah 1 und
Hab 3 hdufig erwogen. R. Kessler (Nahum-Habakuk 2002, 155) begriindet
diese These wie folgt: » Ausgehend von der irritierenden Stellung Habakuks
zwischen den beiden assurzeitlichen Propheten Nahum und Zefanja habe
ich die These aufgestellt, Nahum und Habakuk seien bereits als Zweipro-

° Es ist beachtlich, dass mit Hieronymus ein Teil der lat. Texttradition zur masoretischen Ab-
folge zuriickgekehrt ist (J. Ziegler, Duodecim Prophetae 1943, 136f.), wihrend vor allem die
nordafrikanischen Bibeln die LXX-Anordnung beibehalten haben.

¢ J. Barton (Meaning 1996, bes. 66) vermutet, dass die LXX die Biicher nach der Lange angeord-
net hat. Dann jedoch miisste die Reihung lauten: Jer — Jes — XII — Ez

7 Die Reihenfolge des Venetus findet sich schon im 60. Kanon des Konzils von Laodicea (325—
382 n. Chr.): Osee — Amos — Joel — Abdias — Jonas — Micheas — Naum — Ambacum — Sophonias —
Aggeus — Zacharias — [Angelus]Malachi.

8 So J. M. Dines, Prophets 2012, 3-12, bes. 3; vgl. dies., Links 2012.

66 HThKAT



Forschungsgeschichtliche Aspekte

phetenschrift zwischen Micha und Zefanja eingestellt worden. Ich finde die
These gestiitzt durch den Aufbau von Nahum-Habakuk als Diptychon,
durch die Beziehung des Eingangspsalms Nah 1,2-8 auf das Gesamte von
Nahum-Habakuk sowie durch die Gleichformigkeit der Uberschriften in
Nah 1,1 und Hab 1, 1«. Diese These wird in gewisser Weise auch von J. No-
galski (Redactional Processes 1993, 181) und A. Schart (Entstehung 1998,
246; ders., D-Korpus 2018, 53—78) gestiitzt, die eine Verbindung beider Bii-
cher sehen und auch eine gemeinsame bzw. gleichzeitige Aufnahme in eine
grofere Schriftenkomposition (etwa in Scharts D-Korpus) annehmen, aber
die Moglichkeit eines einmal selbstindigen Zweiprophetenbuches nicht
weiter bedenken.

In der Tat ist gerade im Blick auf diesen letzten Punkt die Beweisfithrung
R. Kesslers nicht zwingend. Die formale Existenz eines solchen Diptychons
ist kaum zu bestreiten, kann sich aber lediglich auf die dufsere Anordnung
der Kapitel in den beiden Biichern stiitzen. Formale, stilistische und inhalt-
liche Differenzen sprechen zwar gegen eine urspriingliche Komposition, las-
sen aber eine spitere, eher assoziative Redaktion auf der Basis gemeinsamer
Thematiken beider Biicher denkbar erscheinen. Solche Assoziationen waren
durchaus gegeben: Gotzenbilderpolemik (Nah 1,14; Hab 2,18); Tiermeta-
phern (Nah 2, 12—14; Hab 1, 8); Weherufe (Nah 3,1; Hab 2,6.9.12.15); Stadt
und Blutschuld (Nah 3,1; Hab 2,12). Dabei ist aber schon von Kessler selbst
bemerkt worden, dass die Semantiken und die syntaktischen Darstellungen
der gemeinsamen Motive doch erheblich differieren. Eine planmiflige Ver-
kniipfung beider Biicher zu einem Zweiprophetenbuch ist deshalb eher un-
wahrscheinlich. T. Renz® kann deshalb keine zwingenden Griinde erkennen,
dass Nah — Hab vor ihrer Einfligung in das Zwdolfprophetenbuch eine litera-
rische Einheit gebildet haben sollten. Allerdings konnten sie gemeinsam in
das Vierprophetenbuch Hos — Am — Mi — Zef eingeordnet worden sein. Der
Bruch in der historischen Abfolge bleibt trotzdem irritierend.

2. Der Prophet
2.1.  Die Person des Propheten

Fragen wir nach der Person des Habakuk, dann sind wir ausschliefSlich auf
interne Angaben des Buches angewiesen. Diese aber sind wiederum aus-
schlie8lich nur indirekt. Seine Vertrautheit mit kultischen, weisheitlichen
und mythologischen Motiven ldsst an einen Angehorigen der Jerusalemer

° T. Renz (Habakkuk 2018) weist darauf hin, dass z.B. die Ascensio Isaiae (3,13—4,22) eine
Liste der XII kennt, die Nah und Hab nicht nebeneinander anordnet, sondern durch Jona und
Obd voneinander trennt.

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 67

Ein Diptychon

interne
Angaben



Bel und
der Drache

Vitae
Prophetarum

»Der Hertzer«

Einleitung - Habakuk

Oberschicht denken, der das israelitische Erziehungsideal der Gerechtigkeit
und damit die gesamte Lebensordnung gefihrdet sieht. Eine beliebte These
ist die Deutung Habakuks als Kultprophet (S. Mowinckel; ]. E. Eaton; . D. W.
Watts; ]. Jeremias; jetzt wieder aufgenommen von T. Lescow [Komposition
1995]) mit Hinweis auf das Aufstellen Habakuks auf seinem »Wachposten«
(Hab 2, 1), das an die Dienstposition der Priester und Leviten erinnere (vgl.
Neh 13,30; 2 Chr 7,6 u.6.), eine These, die aber (vgl. w.u.) einer Uberprii-
fung — gerade im Blick auf den Endtext des Buches, auf den hin sie ja auf-
gestellt worden ist — nicht standhiilt.

Gelegentlich wird Habakuks Nahe zur israelitischen Weisheit (D. E. Go-
wan; Uffenheimer) oder zur Jesaja-Tradition (Brownlee; Janzen; Peckham)
genannt.

Die Septuaginta fiihrt in einer unhistorischen Notiz die Erzdhlung von
Bel und dem Drachen auf den »Propheten Habakuk, Sohn des Josua aus
dem Stamm Levi« (Dan 14, 1.33 ff.) zuriick. Dieser Habakuk rettet im Auf-
trag Gottes den gerechten Daniel aus der Lowengrube (Bel 33—39; vgl. LXX.
D 1462-1465) und erfiillt damit die VerheifSung von Hab 2, 4. Die Levitisie-
rung Habakuks hat jedoch keinerlei Riickhalt im Habakukbuch selbst und
spiegelt wohl eine Rezeption des Habakukbuches durch die Tempelpriester-
schaft in der hasmoniischen Zeit, die bis in die Gegenwart dazu gefiihrt hat,
Habakuk als einen Kultpropheten zu verstehen (s. w.u.).

Die Habakuk-Vita aus den Vitae Prophetarum nennt Ambakum neben
Nahum und Zefanja aus dem Stamm Simeon, d. h. ndherhin aus dem Gebiet
um Beit Guvrin. Sie legt Wert auf dieses ehemals idumaische Gebiet, das
erst durch die Hasmonder den Anschluss an Judda fand. Nach der Haba-
kuk-Vita stammt der Prophet aus dem »Gehoft (dypdc) Bndlouyde«, das
vielleicht mit Beth Sacharja/Beth Sakarija (18 km siidlich von Jerusalem)
in Juda zu identifizieren ist. Ps-Isidor (ptr. 29) sicht Habakuk »e tribu Sime-
on ortus, in agro Bezedar natus«. Diese Tradition findet sich auch bei Euse-
bius, der das Grab des Propheten im nahe gelegenen Keila ansiedelte (Euse-
bius, Onomastikon 114,15-18). Nach A. M. Schwemer (Studien 1996, 97)
ist diese Deutung wegen des dypéc nicht haltbar, denn der Ort liegt im
Stammesgebiet Judda. Eher sei an den Ort Betlayap in der Ndhe von Bet
Guvrin im damaligen Iduméa zu denken.

2.2.  Der Name des Propheten

Aufler ihrem Eigennamen (Hab 1, 1; 3, 1) wissen wir von der Prophetenfigur
nichts. Der PN p1p2r ist gemafl der masoretischen Punktation als h*vagqqiig
zu lesen, wihrend die LXX den Namen als ApBaxovy, die lateinische Text-
tradition als Abacuc gelesen hat. An dem Namen ist so ziemlich alles unklar.
Eine innerhebriische Ableitung, etwa vom Verb parm Qal »jem. umarmenc,

68 HThKAT



Forschungsgeschichtliche Aspekte

Piel »jem. liebkosend umfangen«, will nicht gelingen, da eine solche Art der
Namensbildung im Hebraischen unbekannt ist (J. F. Hobbins, Il nome 1987,
307-311). Trotzdem hat sich diese Deutung gehalten: So hat die Rezension
des Dorotheos — unklar, ob der Patriarch Dorotheos I. aus Antiochien (um
370) oder einer der gleichnamigen Bischofe von Tyros (4./5. Jh.) in Frage
kommt — der Vitae Prophetarum diese Ableitung im Auge (A. M. Schwe-
mer, Vitae Prophetarum 1997, 541.623), wenn sie den Namen mit neptinrg
»Umarmung« wiedergibt. Beda Venerabilis iibersetzt ihn mit »ample-
xans«'. Das frithmittelalterliche Buch des Zohar (1,8b) verweist auf eine
Legende, nach der Habakuk der Sohn der Sunamitin (2 Kon 4,8-37) gewe-
sen sei, zu der Elischa gesagt hat: »Im néchsten Jahr um diese Zeit wirst du
einen Sohn liebkosen (hobaeqgaet)« (V 16). Zu nennen ist hier auch die Uber-
setzung des Namens mit »Hertzer« durch Martin Luther.

Daneben hat sich eine zweite Deutungslinie erhalten: Die Scholien-Re-
zension findet sich in den Prophetenkommentaren des Theodoret von Kyros
und des Theophylakt und sie deutet den Namen als watnp éyépoecws » Vater
der Auferstehungg, leitet ihn also von syrisch-aramaisch 2P + X2& ab, was
aber nur fiir die griechische Namensform funktioniert. Nach dem Martyri-
um des Jesaja 2,9 (2. Jh. n. Chr.?) gehort Habakuk neben Jesaja, Micha, Joél
u.a. zu den Gldubigen, die an die Himmelfahrt glauben und sich vor den
Griueln in Jerusalem in die Wiiste zuriickgezogen haben, um hier in Sack
und Asche zu trauern. Auch die Sibyllinischen Orakel (II 248) bringen Ha-
bakuk mit der Auferstehung in Verbindung.

Was den Namen »Habakuk« betrifft, so ist eine Ableitung aus dem akka-
dischen hambagiiqu, ein Pflanzenname (AHW 304), oder eine Ableitung
von arabisch habag »Basilienkraut« (Veronika anagallis aquatica, oder rich-
tiger Ocimum Basilicum') eher wahrscheinlich.

2.3.  Das Grab des Propheten

Uber das Ableben des Propheten Habakuk gibt es nur legendarisches Mate-
rial in der Schrift »De vita et obitu prophetarum«'?, die zu berichten weif,

10 Beda schreibt in seinen Habakuk-Auslegungen: »Habacuc, quia nomen quoque ejus, quod
interpretatur amplexans, sensui ejusdem orationis congruit. Patet enim quia interno amore
cordis amplexabatur Domine, eique adhaerebat qui in illo se solum gloriari et gaudere tes-
tatur«.

1 Vgl. Wehr, Arab. Wb. 139. Die von Wehr angegebene botanische Bezeichnung gehort jedoch
zum Blauen Wasser-Ehrenpreis, einer Pflanze aus der Familie der Wegerich-Gewiéchse. Wenn
aber »Basilikum« gemeint ist, dann ist die botanische Bezeichnung fiir diese Pflanze aus der
Familie der Lippenbliitler in Ocimum Basilicum zu korrigieren.

2 D. Satran, Biblical Prophets in Byzantine Palestine: Reassessing the Lives of the Prophets
(SVTP 11), Leiden 1995, 126; vgl. auch E Dolbeau, »De vita et obitu prophetarum«. Une tra-
duction Médiolatine des vies grecques des prophetes: RBen 100, 1990, 507-531.

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 69

»Vater der
Auferstehung«

»Basilikum«

Tod des
Habakuk



Grab in Hukkok

»Chabré
Habaquq«

Einleitung - Habakuk

dass Habakuk vor Nebukadnezar nach Ostrakine im Ostjordanland floh.
Spater kehrte er zuriick und starb zwei Jahre vor Exilsende und wurde auf
seinem Acker beerdigt. Uber die Lokalisierung dieses Ackers aber gibt es
unterschiedliche Traditionen.

Neben der eher singuldren Keila-Tradition des Eusebius sieht eine bis ins
13. Jh. zuriickreichende Tradition (R. Samuel ben Samson 1210) das Grab
des Propheten Habakuk in der Néihe des Dorfchens Hukkok (s. Lissovsky,
Hukkok 2008) in unmittelbarer Nachbarschaft der Ruinen des aufgelasse-
nen arabischen Dorfes Yagqug im Gebiet von Migdal/Magdala im unteren
Galilda®™. Surveys haben eine Besiedlung der Landschaft bereits fiir die
Frithbronzezeit nachgewiesen. Der biblische Ort Hukkok (Jos 19, 34; griech.
Evyoy/Awvyay; 1 Chr 6,60 textus emendatus) lebte fort in der Bezeichnung
einer Befestigungsanlage Caphareccho (Josephus, Bell. 11 2,6) und als Kfar
‘Ako. Eusebius nennt in seinem Onomastikon ein Evywy und Hieronymus
kennt ein Icoc. Die Verehrung des Grabes des Propheten Habakuk war
verbunden mit Waschungsriten an der unmittelbar benachbarten Quelle
‘Ein Yaqug/ ‘Ein el-Tina, die bis heute weitergepflegt werden. Letztlich muss
diese Tradition hypothetisch bleiben, da sich in diesem Gebiet mehrere
Sheikh-Griber befinden und nicht mehr zu kliren ist, ob Habakuk der
Lokalitit den Namen gegeben hat oder der Ortsname eine Anlagerung der
Habakuk-Tradition an sich gezogen hat.

Seit ca. 1990 existiert eine chassidische Gemeinschaft namens »Chabré
Habaqugq«, die aus der Heiligenverehrung sephardischer Juden Marokkos
entstanden ist. Diese orthodox-religiose Gruppierung scharte sich um einen
aschkenasischen Rabbi aus den Hassidim von Birkat Shmuel. Stark von den
kabbalistisch-mystischen Ideen des R. Luria beeinflusst, strukturieren sie
ihr Gemeinschaftsleben in strenger Esoterik. Ihr Ziel ist die Verehrung der
Heiligen durch Verehrung ihrer Griber. Der Hauptritus dieser Gemein-
schaft ist jedoch die zweitdgige Pilgerschaft (hillulah) am »Habakuk-Sab-
bat« zum Grab des Propheten Habakuk, den sie — durch eine Vision ihres
Rabbis angeleitet — unter konsequenter messianischer Auslegung von Hab
2,3 als den Messias Bar Joseph ansehen. Wihrend der hillulah leben sie in
einem Zelt »in the desert« neben dem Grab (um die Sabbatgebote nicht zu
verletzen), das sie in einem néchtelangen Tanz umrunden (G. Daryn, Hassi-
dism 1998).

13 Ein moderner Wegweiser weist in der Nihe der Briicke der Landstrafle 65 iiber den National
Water Carrier zwischen Hukkok und Kadarim in unmittelbarer Ndhe von Ruinenresten und
des im Unabhingigkeitskrieg 1948 zerstorten arab. Dorfes Yaquq zum Qebar Habaqug hanna-
bi’. Die heutige Anlage stammt aus der Zeit zwischen 1980 und 1990 und hat Mauerreste eines
antiken heiligen Bezirks integriert (Geodaten: 32°53'24''nord/35°28'46""ost).

70 HThKAT



Forschungsgeschichtliche Aspekte

Der Kuriositait wegen sei noch erwihnt, dass die westiranische Stadt

Tuyserkan in der Provinz Hamadan seit dem 11. Jh. einen Schrein birgt, in
dem sich das Grab des Habakuk befinden soll.**

2.4. War Habakuk ein Kultprophet?

Die These, dass Habakuk ein Kultprophet gewesen sei, wurde in der Ver-
gangenheit seit S. Mowinckel immer wieder vorgetragen. Dabei wurde we-
niger an einen klassischen beamteten Kultpropheten gedacht, der sich im
Tempel herumtreibt und der Priesterschaft nach dem Mund redet und Kult-
bescheide erteilt. Diese Institution wird im Alten Testament sehr argwoh-
nisch betrachtet. Abgesehen davon wird sich ein solcher Kultprophet kaum
mit einer Kritik am eigenen Volk, erst recht nicht mit einer Babylon-Kritik
auseinandergesetzt haben. So spricht das Habakukbuch vom Gesamtein-
druck her gegen eine solche These. Trotzdem soll die These kurz tiberpriift
werden, denn sie speist sich aus durchaus beachtlichen Uberlegungen, von
denen nur die wichtigsten angesprochen werden sollen:

Zumeist wird in der alteren Forschung das Bild vom Wichter, der aus-
spaht (Hab 2,1f.), als Metapher fiir den Kultpropheten angesehen, der im
Tempel an einem fiir ihn bestimmten festen Ort (M vgl. Neh 13, 30;
2 Chr 7,6; 8,14; 35,2) gestanden hat, um hier das gottliche Orakel ent-
gegenzunehmen (F. Horst; G. Fohrer; C. Westermann; W. Zimmerli; M. A.
Sweeney; C. A. Dempsey; vgl. dazu P. Jocken, Habakuk 1976, 440—446).
Weiter hitten die Klagen des Propheten (1,1-2.12—17) primir ihren Sitz
im Kult. Hier habe der Prophet auch auf das gottliche Orakel gewartet. Dies
wire beachtlich, wenn die Ankiindigung einer Vision in Hab 2, 3 ff. in einer
erkennbaren Beziehung zu den Klagen in Hab 1 stehen wiirde. Ein solcher
Zusammenhang ist jedoch nicht auszumachen. Haufig wird der Spruch Hab
2,4 als Auflerung priesterlicher Anrechnungstheologie verstanden; hier
wird man aber eher fiir eine weisheitliche Herkunft pladieren.

Ein bedeutender Hinweis auf Habakuk als Kultpropheten wird im Hym-
nus in Hab 3 gesehen, der eindeutig liturgischen Riten im Tempel zuzuord-
nen sei, worauf auch der Verbindungsvers Hab 2, 20 hinweise. Zudem habe
auch der Aufruf zum Schweigen einen kultischen Hintergrund. Das Gegen-
argument, dass Habakuk ein Visionir ohne kultische Bindung gewesen sei
(W. Rudolph 193 f.) und eindeutig einen weisheitlichen Hintergrund habe,
hilt M. A. Sweeney (4561.) fiir nicht stichhaltig.

4 Nach der auf dem Grabstein befindlichen (hebr. und persischen) Inschrift war dieser Haba-
kuk, Sohn des Shioua Lovit und der Lesho Namit, ein Wichter am Jerusalemer Tempel, der von
den Babyloniern exiliert, dann von Kyros freigesprochen nach Ekbatana wanderte und hier bis
zu seinem Tod lebte (https://www.photoblog.com/dokhtar/2009/09/23/iran-tuyserkan-haya
ghogh-nabi/) (Zugriff: 06.10.2016).

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 71

Tuyserkan

Kultprophet?

Wichter?



Hab 1-3

Sonderrolle
von Hab 3

Gemeinsam-
keiten

Einleitung - Habakuk

Aber reichen diese Argumente, um Habakuk zum Kultpropheten zu ma-
chen? Sicherlich nicht, denn einzelne kultisch verwendbare Texte kénnen
hochstens darauf hinweisen, dass Habakuk oder ein Redaktor kultische Vor-
ginge (Klagen, Orakel u.a.) kannte und sie in seinen aktuellen Kontext ein-
baute. Dies hat bereits A. E. Riithy (Wachter 1965, 300ff.) gesehen und eine
kultische Interpretation zuriickgewiesen, zumal die in Frage kommenden
Texte durchaus auch weisheitlich erkldart werden kénnen.

2.5.  Die Zugehorigkeit von Hab 3 zu Hab 1—2

Da fiir die Kultprophetie-Hypothese die Zugehorigkeit von Hab 3 zu Hab 1—
2 entscheidend ist, ist dieser literarische Zusammenhang kurz zu befragen.
Dass das Kapitel Hab 3 in mehrfacher Hinsicht aus dem Duktus des Prophe-
tenbuches herausfillt, wurde schon wiederholt betont. Deshalb gilt es weit-
gehend — vor allem in den anglophonen Kommentaren — als Konsens, dass
Hab 3 eine eigene Tradition darstellt, die dem Habakukbuch sekundar zuge-
wachsen und zusammen mit dem Hymnus Nah 1 redaktionell in diese
Zweier-Sammlung schon vor der LXX-Ubersetzung eingefiigt worden ist.

Dass Hab 3 urspriinglich nicht zu Hab 1—2 gehort habe, sei durch 1QpHab
eindeutig ausgewiesen, denn Qumran kannte Hab 3 (noch) nicht. Daneben
hat Hab 3 als Psalm offensichtlich ein Eigenleben gefiihrt (E. M. Good, Bar-
berini 1959), das sich nur als eine liturgische Verwendung erkldren lasst.
Dafiir sprechen die Fixierung des Textes in Versmaf$ und die Strukturierung
durch 150 (H. St. J. Thackeray, Notes 1911) und Staghue. Aber der eigent-
liche hymnische Teil (3,3-15), der vielfach als ein archaischer Hymnus (so
etwa T. Hiebert, God 1986, 625; anders E. Achtemeier; D. E. Gowan; R. D.
Haak und O. P. Roberts) bezeichnet wird und moglicherweise einmal einen
Platz im Gottesdienst gehabt haben konnte, ist nun durch V 2 und V 16 so
gerahmt, dass er als prophetische Vision verstanden werden soll (P. Jocken,
Kultprophet 1977).1%

Jedoch —vgl. die Einzelauslegung — finden sich in Hab 3 manche Gemein-
samkeiten mit Hab 1—2, die eher fiir eine urspriingliche Gemeinsamkeit
sprechen. Das schliefit nicht aus, dass Hab 3 spiter ein liturgisches Eigen-
leben gefiihrt hat, was durch die antike Herstellung einer eigenen Uber-
setzung (Versio Barberini) mit Cantillationszeichen (M. L. Margolis, Cha-
racter 1908) und durch die Aufnahme in die Oden (J. Taylor'®) unterstiitzt
wird. Um die Authentizitit dieses Psalms in der Zeit seines Eigenlebens zu

> Die Annahme von Jicken (Kultprophet 1977, 328), der Verfasser habe Hab 3,3-15 einem
liturgischen Liederbuch entnommen, setzt eine literarische Vorgeschichte voraus, die sich nicht
mehr iiberpriifen lasst.

16 ]. Taylor, Everyday Psalms. The Power of Psalms in Languages and Images for Today, Ke-
lowna 1994; 2005.

72 HThKAT



Forschungsgeschichtliche Aspekte

bewahren, wurde ihm wie im Psalmenbuch iiblich eine Uberschrift bei-
gegeben. Diese wurde dann redaktionell in das Habakukbuch eingearbeitet.

3. Die Zeit des Propheten: Babylon — Juda
3.1. Externe Argumente

Die Zeit, in der Habakuk gelebt hat und als Prophet aufgetreten ist, ist man-
gels dullerer Zeugnisse ausschliefSlich aus Angaben des Buches selbst zu be-
stimmen. Dies setzt aber eine abgesicherte Literarkritik voraus, die eine un-
hinterfragbare Schichtung des Buches erbringt. Da solches aber aufgrund
der Quellenlage und der methodischen Moglichkeiten gegenwirtig nicht
zu erreichen ist, verbleibt eine bemerkenswerte Unsicherheit, die sich dann
in den variierenden Datierungsvorschlagen in der Sekundarliteratur nieder-
schldgt. Halt man die Abfolge der Zwolf Kleinen Propheten in der Hebréi-
schen Bibel fiir historisch begriindet, dann wire Habakuk nach Nahum und
vor Zefanja anzusiedeln. Das kann aber kaum zutreffen, da Zefanja entwe-
der mit Nahum gleichzeitig oder ihm gar um einige Jahre voraus aufgetre-
ten ist, zumal der assyrische Hintergrund mancher Spriiche noch klar er-
kennbar ist. Zefanjas spitere Datierung hat sich primir auf exilische und
nachexilische Redaktionen mit ihren universalen Gerichtsansagen gestiitzt.

Der jiidische Midrasch Seder Olam Rabbah (2.—3. Jh. n.Chr) sieht das
Auftreten des Propheten Habakuk in der Zeit des Manasse (687—642 v. Chr.)
und sieht in Habakuk einen Zeitgenossen der Propheten Jeremia und Eze-
chiel. Eine beliebte Datierung in die frithe nachexilische Zeit wird begriindet
mit dem Auftreten Habakuks in dem Daniel-Nachtrag »Bel und der Dra-
che, der in Dan 14,1 mit dem persischen Konig Kyros in Verbindung ge-
bracht wird. Aber aus Dan 14 ist keine Datierung zu gewinnen, da das Ka-
pitel aus heterogenen Texten zusammengestellt ist.

3.2. Interne Argumente

M. A. Sweeney hat die bis 2000 vorgelegten Datierungsvorschlige gesichtet
und eine Spannbreite von Sanherib (701 v. Chr.) bis Alexander (333 v.Chr.)
ausgemacht. Analysiert man die wenigen Angaben, die sich im Text des Ha-
bakukbuches verbergen, dann kann man jedoch zu einer recht deutlichen
Eingrenzung dieses weiten Datierungsspielraumes gelangen. Es kann als
sicher gelten, dass Habakuks Botschaft keine Prophetie ex eventu sein will.

(1) Wichtig erscheint, dass Habakuk kein einziges Mal die Babylonier
beim Namen nennt, sondern lediglich in 1, 6 die »Chaldder« nennt (nur hier
im gesamten Zwolfprophetenbuch). Die Hauptgestalten chaldiischer Herr-

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 73

Verhiltnis zu
Zefanja

Datierungs-
spielraum



Zeit des Jojakim

Einleitung - Habakuk

scher in Babylon waren einmal Merodach-Baladan, der »Konig des Meer-
landes« z.Z. des judiischen Konigs Hiskija, und v.a. Nabopolassar (626—
604 v.Chr.), dessen chaldaische Herkunft fiir Habakuk wohl dominierend
war. Thm gelang 612 v.Chr. die Ausléschung des assyrischen Reiches mit
der Zerstorung Ninives.

(2) Entsprechend spricht Habakuk nicht mehr von den Assyrern, d.h. die
Eroberungen Assurs (614 v. Chr.) und Ninives (612 v. Chr.) sind bereits Ge-
schichte.

(3) Seine Drohung, dass die Chaldier kommen werden (1, 5f.), sieht ganz
nach einer Ansage einer noch ausstehenden Bedrohung aus.

(4) Die Beschreibung der Chaldier verbleibt ganz im Ublichen der Dar-
stellung auslandischer Armeen, wie sie der Prophet bereits bei Jesaja vor-
finden konnte.

(5) Dass diese Babylonier zu einer ernsthaften Gefahr fiir Juda und Jeru-
salem werden konnten, konnte er aus deren allméhlichen Vorriicken gegen
die Agypter erahnen (Hab 1, 6-10; 2, 5). Vielleicht lagen ihm Berichte iiber
die Schlacht der Babylonier gegen die Agypter in Karkemisch 605 v.Chr.
vor. Ein Spezialwissen {iber dieses Heer hatte er ganz offensichtlich nicht.
Die Kampfkraft der Chaldder muss Habakuk nicht erst beim Angriff auf
Jerusalem erfahren haben, so dass eine exilische Datierung nicht zwingend
ist.

(6) Vom Tod des Konigs Joschija im Jahre 609 v. Chr. weif3 er nichts — dann
miisste Habakuk vor 609 zu datieren sein — oder er verschweigt ihn. Hier
besteht eine echte Unsicherheit. Zwei Aussagen des Propheten iiber das
nicht funktionierende Recht (1, 3 f.) konnten jedenfalls auf eine zwiespiltige
Haltung des Propheten gegeniiber Joschija (M. D. Johnson, Habakkuk 1980;
ders., Paralysis 1985) und seiner Reform hindeuten. Doch hier bleibt eine
Unsicherheit, weil aus dem Erschlaffen der Tora (1, 4) keine zwingende Da-
tierung zu gewinnen ist.

(7) Habakuk sieht ein Hauptproblem seiner Zeit in der sozialen Unge-
rechtigkeit in Juda und Jerusalem und in der fehlenden Gerechtigkeit. Dies
mag auf heftige Parteibildungen innerhalb der Bevolkerung hindeuten.

Aus diesen Griinden heraus scheint eine Datierung unmittelbar nach Jo-
schija tiberzeugend, wie sie auch in der rezenten Kommentarliteratur weit-
gehend vertreten wird. Danach lebte und wirkte Habakuk z.Z. des Konigs
Jojakim. Seine Regierungszeit (609—598 v. Chr.) fillt in eine Epoche, in der
sich die Machtverhiltnisse im Vorderen Orient radikal @nderten: Das assy-
rische Grofireich hatte aufgehort zu bestehen und das neubabylonisch-chal-
didische Reich versuchte, in dieses Machtvakuum vorzustoflen. In dieser

17 Das Vorriicken der Babylonier konnte sich aber auch auf innermesopotamische Vorginge ab
630 v. Chr. beziehen (K. Seybold 45; W. Dietrich 104). Aber hitten solche Vorginge den Pro-

pheten interessieren miissen?

74 HThKAT



Forschungsgeschichtliche Aspekte

Epoche der Ruhe konnte Joschija seine Reform (622 v.Chr.) durchfiihren,
wurde jedoch bald von den imperialistisch dringenden Agyptern aus-
geschaltet. So blieb seine Reform wahrscheinlich unvollendet, was sich in
einigen Aussagen Habakuks (Hab 1,3 f.) widerspiegeln konnte. Sein Nach-
folger Joahas blieb nur drei Monate an der Macht, wurde vom agyptischen
Pharao abgesetzt und durch Eljakim/Jojakim ersetzt. Seine Regierungszeit
war von starken innerjiidischen Richtungskdmpfen bestimmt, die sich eben-
falls in Hab 1-2 niedergeschlagen haben. Er selbst hatte einen denkbar
schlechten Leumund wegen seiner Schaukelpolitik pro und contra Babylon
(Jer 22,13—19) und er legte sich unentwegt mit Jeremia (der »Gerechte« des
Habakukbuches?) an. Wenige Jahre nach dem Sieg der Babylonier iiber
Agypten rief er jeder Vernunft zum Trotz einen Aufstand gegen Babylon
aus und stellte die Tributzahlungen ein. Wahrscheinlich gab es ein Biindnis
Judas mit den Kiistenstddten und auch mit Edom (Hab 2, 9; Obd 4), das Jo-
jakim in den irrtiimlichen Glauben versetzte, moglicherweise die Babylo-
nier von einem Angriff abhalten zu konnen. Aber dieses Militarbiindnis
war ohne Bestand (vgl. den Exkurs »Edom« im Kommentar zu Obadja). Ne-
bukadnezar II. riickte im Jahre 598 v. Chr. zu einer ersten Belagerung Jeru-
salems an. Jojakim starb und sein Nachfolger Jojachin wurde ins babylo-
nische Exil verschleppt. Nach Meinung dieses Kommentars muss dieser
ganze Zeitraum nach 622 v.Chr. bis zum Exilsbeginn fiir eine Datierung
Habakuks in Anschlag gebracht werden. In diesem Zeitraum scheint der en-
gere Bereich der Regierungszeit des Jojakim tatsichlich der wahrscheinliche
zu sein.!®

4. Das babylonische Reich
4.1.  Das altbabylonische Reich (2025-1595 v. Chr.)"

Die Zeit des altbabylonischen Reiches (mat sumeri u akkadi) begann nach
dem Zusammenbruch des sumerischen Reiches (Ur III) mit dem Empor-
kommen westlicher amoritischer (MAR-TU) Stamme und dem Niedergang
von Isin zugunsten Larsa und Mari mit der Griindung der Ersten Dynastie
von Babylon. Thr bekanntester Konig des 18. Jh. v. Chr. war Hammurapi

18 So im Wesentlichen auch W. Dietrich (104): entweder vor 605 v.Chr. oder vor 598. R. D.
Haak (142—149) verweist auf den im Buch genannten Zusammenbruch von »law and order,
den er mit der Absetzung von Joahas gegeben sieht. In dieser Zeit habe Habakuk unter dem
Druck einer probabylonischen antidgyptischen Partei gestanden. Das Buch sei eigentlich die
Auferung des kéniglichen »Ichs« des Joahas. Das aber ist im Text nicht wiederzufinden.

9 Auf die Differenz der Jahreszahlen je nach den unterschiedlichen Chronologien kann hier
nicht eingegangen werden; vgl. dazu M. van de Mieroop, A History of the Ancient Near East
ca. 3000—323 BC., Hoboken, NJ. 2006.

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 75



»Chaldier«

Nabopolassar

Einleitung - Habakuk

(1728-1686 v. Chr.), der nicht nur grofse Teile des Euphrat-Gebietes zu sei-
nem Reich vereinigte, sondern auch mit dem Codex Hammurapi ein beein-
druckendes Zeugnis hoher Rechtskultur vorlegte. Dieser Dynastie wurde
um 1595 von den Hethitern unter Mursili I. (1556—1526 v. Chr.) ein erstes
Ende bereitet.

4.2.  Das mittelbabylonische Reich (1595—ca. 1100 v. Chr.)

Die Zweite Dynastie von Babylon (benannt nach ihrer Hauptstadt bab-
ilani) entstand aus Stimmen vom Persischen Golf, wurde aber bereits um
1450 v.Chr. von den Kassiten (kassii) aus dem Zagros-Gebirge abgelost.
Nach dem Sturz der Kassiten durch den Assyrer Assur-dan I. und den Ela-
miter Shutruk-Nachunte entstand die Vierte Dynastie (Zweite Dynastie
von Isin), deren bedeutendster Vertreter Nebukadnezar 1. (1125-1104
v. Chr.) war. Gegen Ende seiner Regierungszeit gewannen die Assyrer unter
Tiglat-Pileser 1. (1115-1076) die Macht am Tigris zuriick und dehnten sie
um 1100 auch auf Babylon aus. Diese mittel- und neuassyrische Epoche
dauerte ein gutes halbes Jahrtausend.

Ab dem 9. Jh. wanderten Chaldéder (kaldii; hebr. kasdim) in die babylo-
nischen Kernprovinzen, besonders im siidlichen Landesteil ein. Manche
ihrer Anfiihrer (z.B. Merodach-Baladan, 721-710 v.Chr.) gewannen gar
einen koniglichen Status. Hier treffen wir auch auf einen ersten expliziten
Kontakt mit Israel (Konig Hiskija; 2 Kon 20, 12), vor dem der Prophet Jesaja
ausdriicklich warnt (V 18). In der Tat wurde die Grausamkeit der Assyrer
besonders unter Sanherib und Asarhaddon sprichwértlich (vgl. Nah 3, 19).
Unter Assurbanipal (681-627 v.Chr.) kam es zu lang anhaltenden inneren
Reibereien zwischen Ninive und Babylon, die tiber seinen Tod (627 v. Chr.)
hinaus andauerten.

4.3. Die neubabylonische Zeit (626-539 v. Chr.)

Wieder einmal sind es die Chaldder aus dem Siidland, die die Situation aus-
nutzten, unter dem bis dahin unbekannten Nabopolassar (Nabu-apla-usur;
626—604 v.Chr.) die Oberhand gewannen und zusammen mit den babylo-
nischen Stimmen die innerassyrischen Thronstreitigkeiten zwischen den
Briidern Asur-etil-ilani und Sin-$ar-iskun fiir sich beendeten. Seine Thron-
besteigung 626 v. Chr. gilt als Griindungsdatum des neubabylonischen Rei-
ches; es dauerte aber noch ein knappes Jahrzehnt, bis in der Schlacht von
Nippur (619 und 616 v.Chr.) die Assyrer ruhiggestellt waren. Diese inner-
mesopotamischen Kriege gewihrten den ehemals eroberten Vélkern in Pa-
lastina u.a. eine relative Eigenstandigkeit, die sie zu bedeutenden inneren

76 HThKAT



Forschungsgeschichtliche Aspekte

o Hattusa
HATTI URARTU
S
a " TABAL
§ ©TuSpa
£
Azatiwatayao © Sam’al
(Kiﬁat‘!g’é‘, aya Harran
° Guzana - .
O (Tall Halaf) Dur-garrukm
Alalah S oNinive
oHalab = Tall ar-Rimah e oKalhu
Eplao  APP0) o ASSYRIEN IRAN
Kar-Tukulti Ekbatana o
SYRIEN 5 Assuro® '
V4 (Hamadan)
YPE Hamathe oNuzi
Qudeso OX™Ma - Terqae. Y
¥ 8 -
Byblosio N Palmyra Mari
S
Sidone - opamaskus e o Esnunna
Tyros
oMegiddo BABYLOIE{IEN ELAM
PALASTINA Babyloi © QR ippny b
Askal i .
I OnOJerusalem I o Suruppak
i3 Uruko oLaga$
C{G Lahis L ﬁ ) g
e 8 Chaldder
T
»MEERLAND «

Karte 1: Assyrien und Babylonien im 1. Jt. v. Chr.

Reformen (vormals Hiskija; jetzt Joschija) nutzen konnten. Von Nabopolas-
sar selbst ist nicht viel bekannt, weil die Babylonier keine offizielle Anna-
len-Literatur kannten und weil sie die Konigspaldste nicht mit solch his-
torisch aussagekriftigen Reliefs ausschmiickten, wie es die Assyrer taten.
Doch die Assyrer existierten immer noch und wagten immer wieder An-
griffe auf Babylon, bis eine Koalition von Babyloniern, Medern (unter
Kyaxares), Persern und Skythen Ninive und Sin-ar-iskun im Jahre 613
v.Chr. ein Ende bereiteten. Der assyrische General Asur-uballit II. konnte
sich einen Weg freikimpfen und griindete in Harran seine neue Hauptstadt.
Die Schlacht von Harran (608 v. Chr.) beendete diese Episode endgiiltig.

Im Zuge eines bereits unter Psammetich I. abgeschlossenen Koopera-
tionsabkommens mit Assyrien zog 609 v.Chr. der dgyptische Pharao Ne-
cho II. nach Norden, um dem in den letzten Ziigen liegenden Assyrien bei
der Verteidigung von Harran beizustehen. Die sichtbare Auflosung der as-
syrischen Macht sorgte in allen Vasallenldndern, den phéonizischen Stidten,
Damaskus, Hamath u.a., besonders aber bei Joschija von Juda fiir Aufatmen.
Dieses entstehende Machtvakuum gedachte Agypten aufzufiillen, zog an
der Mittelmeerkiiste nach Norden und richtete in Ribla, Hamath und Kar-

Heinz-Josef Fabry - Habakuk / Obadja 77

Necho Il.



Karkemisch

Nebukadnezar II.

1. Eroberung
Jerusalems

Einleitung - Habakuk

kemisch dgyptische Stiitzpunkte ein. Auch Teile des Negev (Arad, “Ein el-
Quderat) diirften unter dgyptischer Kontrolle gestanden haben. Moglicher-
weise hatte Joschija seinerseits versucht, die Grenzen Judas nach Norden zu
verschieben und evtl. Samaria zu annektieren und sich dabei als fiir Agyp-
ten unberechenbarer Partner erwiesen. Er wurde jedenfalls ins dgyptische
Heerlager in Megiddo einbestellt und von Necho II. getdtet (609 v.Chr;
2 Kon 23,29f.). Der Pharao setzte spiter dann auch den Joahas, Nachfolger
des Joschija, ab und ersetzte ihn durch den dgyptenfreundlichen Eljakim.
»Der Schluss, dass Juda in der Zeit Joschijas nominell zwar assyrischer, de
facto aber dgyptischer Kontrolle unterlag (vgl. 2 Kon 24, 7), ist unausweich-
lich« (C. Frevel, Geschichte Israels, Stuttgart 2016, 266).

Die phonizischen Stidte stellten die Handelsbeziehungen mit Agypten
wieder her und errichteten in Memphis eine Handelskolonie. Noch im sel-
ben Jahr zog Pharao Necho II. nach Norden, denn der Pharao gedachte, sich
hier als Erbe des Westteils Assyriens anzubieten. Die Folgejahre waren von
Kiampfen zwischen Babyloniern und Agyptern geprigt, die keine Anstalten
machten, das mesopotamische Kernland wieder zu verlassen. Im Jahre 605
v. Chr. kommt es zur Entscheidungsschlacht bei Karkemisch, die den Baby-
loniern unter dem General Nebukadnezar II. (Sohn des Nabopolassar) den
entscheidenden Sieg brachte.

Schon bald unternahm Babylon den ersten Feldzug auf die paléstinische
Landbriicke, zog an der Mittelmeerkiiste entlang und unterwarf die Stidte
Tyrus, Sidon, Askalon und vielleicht auch Gaza. Juda wurde offensichtlich
ein babylonischer Vasallenstaat. Im Jahre 601 v. Chr. wandte sich Nebukad-
nezar II. nach Agypten. Auch jetzt funktionierte der Nachrichtendienst wie-
der gut, denn der Pharao erhielt schon sehr bald Mitteilung vom Vorriicken
der Babylonier, diesmal wohl vom Kénig von Ekron (KAI 266; vgl. auch Jer
46,13). Das gab ihm Zeit zur strategischen Vorbereitung und Nebukadnezar
wurde an der dgyptischen Grenze aufgehalten und musste den Riickzug an-
treten.

Diese Situation der Schwiche wurde wohl in Juda als Signal zum Auf-
stand gewertet. Nebukadnezar musste aber zuerst seine Krifte wieder sam-
meln und riickte dann im Jahr 598 v. Chr. gegen Juda (al-Jahiidu) vor.? Je-
rusalem fiel am 16. Mirz 597. Jojachin, der erst wenige Monate zuvor den
Thron bestiegen hatte, wurde zusammen mit einigen Tausend Menschen
der Oberschicht ins babylonische Exil deportiert (2 Kon 24 f.). In dieser Hin-
sicht hatte Babylon also Assyrien beerbt. Nebukadnezar setzte Mattanja,
einen Bruder Jojakims, in Jerusalem als Vasallenkonig (598/7-587/6 v. Chr.)
ein, der daraufhin den Thronnamen Zidkija annahm.

20 Zu den vor allem wirtschaftlichen Folgen dieses Feldzuges vgl. E. Gaff, Nebukadnezzar ante
portas — Zu den babylonischen Interessen in der siidlichen Levante: ZAW 128/2, 2016, 247—
266.

78 HThKAT



