
HELENE SCHJERFBECK
UND GWEN JOHN

Der Ausdruck von Emotionen  
in der Malerei der Moderne

Reimer

Marie Christine Jádi



6

Die vorliegende Publikation wurde 2015 als Dissertation am Institut für Kunstwissenschaft und 
Ästhetik der Universität der Künste Berlin eingereicht und verteidigt. Ermöglicht wurde die 
Entstehung der Arbeit u. a. durch ein zweijähriges Doktorandenstipendium der Rosa-Luxem-
burg-Stiftung. Für die Betreuung, Begleitung und zahlreichen Gespräche vor und während der 
Anfertigung dieser Arbeit bedanke ich mich ganz herzlich bei Robert Kudielka und Rainer Beck. 
Besonderer Dank geht auch an Leena Ahtola-Moorhouse (Finnische Nationalgalerie, Helsinki) 
für neue Einblicke in Leben und Werk von Helene Schjerfbeck. Zudem danke ich Adam Labuda 
(Humboldt-Universität zu Berlin). Einen anregenden Gedankenaustausch verdanke ich meinen 
Kommilitonen des Doktoranden-Kolloquiums, den Teilnehmern des Arbeitskreises »Bildende 
Kunst« der Arbeitstagungen der deutschsprachigen Skandinavistik sowie Kerstin Thomas und 
den Teilnehmern des interdisziplinären Studientages der Emmy Noether-Nachwuchsgruppe 
»Form und Emotion«. Für die Zeit zur Beantwortung meiner Fragen, für Hinweise und den 
unkomplizierten Zugang zu den Bild- und Textquellen der Künstlerinnen danke ich Cecily Lang-
dale, Michelle Facos, Richard Shone, David Tovey, Sue Cedercreutz-Suhonen (Sammlung Villa 
Gyllenberg, Helsinki), Anna-Maria von Bonsdorff, Kirsi Hiltunen und Anna Luhtala (Finni-
sche Nationalgalerie, Helsinki), Martin Ellfolk (ÅAB, Turku), Bernadette Pordoy (Musée d’Art 
moderne de la Ville de Paris), Sandra Boujot (Musée Rodin, Paris), Taina Partanen (National 
Archives, Helsinki), Anne Babel, Julia Beaumont-Jones und George Koutsoudopoulos (Tate Lon-
don), Rachel Kirk-Walker, Emma Morgan und Belinda Cannizzaro (National Gallery of Victoria, 
Melbourne), Mark A. Strong (National Library of Wales, Aberystwyth) sowie Charlotte Tops-
field, Katy Sanders, Kay Kays und Rebecca Ellison (National Museum Wales, Cardiff). Sophia 
Heise, Fritz Laß und Annika Krziwon sei für ihre tatkräftige Unterstützung bei der Übersetzung 
aus dem Schwedischen herzlich gedankt. Ausdrücklich danken möchte ich auch Annika Land-
mann für einen kollegialen Austausch. Ferenc Jádi danke ich für wichtige Hinweise und Ermuti-
gungen, die richtigen Fragen zu stellen, sowie Inge Jádi für ihren scharfen Blick auf meine Arbeit. 
Ich möchte mich weiterhin bei allen bedanken, die mir diese Arbeit ermöglicht und meinen Weg 
immer ermutigend begleitet haben: Balázs und meiner Familie.

Vorwort



7

Helene Schjerfbeck und Gwen John: Eine Einleitung

»Ich habe mich immer nach dunkler Seelentiefe gesehnt, die noch nicht zu sich selbst gefunden 
hat, wo alles noch unbewusst ist – gerade dort kann man Entdeckungen machen«, schrieb die 
finnisch-schwedische Künstlerin Helene Schjerfbeck (1862–1946) an ihren langjährigen Freund 
Einar Reuter.1 Ganz ähnlich äußerte sich die walisische Künstlerin Gwen John (1876–1939) in 
einem Brief an eine Freundin: »I think that is a beautiful idea, that we dig out the precious things 
hidden in us when we paint – and quite true.«2 Beide Aussagen verdeutlichen das Anliegen ihres 
Kunstschaffens: In den verborgenen Tiefen der »Seele«, in ihrem Inneren, erhofften sie etwas 
zu entdecken, das sie auf der Leinwand festhalten und so mittels der Malerei sichtbar machen 
könnten. Mit Schlüsselworten wie »douce mélancolie«, »sentiment« und »émotion«3 oder Aus-
drücken wie »gefühlvolles Wesen und harmonischer Stil«4 versuchte die zeitgenössische Kritik, die 
durch Schjerfbecks Arbeiten erzeugte eigentümliche Anrührung zu umschreiben. In der späteren 
Auseinandersetzung mit ihrem Werk treten vergleichbare Formulierungen auf, wie beispielsweise 
»eine Entwicklung in die Tiefe der Menschen«5, »Arbeiterin des Gefühls«6, »Stimmungsbilder« 
oder »Gemälde von raum- und zeitübergreifender Atmosphäre«7. In ähnlicher Weise wurden die 
Arbeiten Gwen Johns von ihren Zeitgenossen wahrgenommen: So empfand ihr Bruder, der Maler 
Augustus John, ihre Bilder »almost painfully charged with feeling.«8 Auch Alfred H. Barr attes-
tierte ihren Bildern »a penetrating, disquieting psychological flavour.«9 Und ein Freund schrieb: 
»Dear Gwen, you can’t think how the likeness of your painting to your own self touches me, & 

1	� »Jag har alltid längtat efter grumliga själsdjup, vilka ännu inte funnit sig själv, där allt ännu är omedvetet – just i 
sådana kann man göra fynd.« Helene Schjerfbeck zit. in Ahtela 1953, S.  155, übers. in Ahtola-Moorhouse 2007, 
S.  28.

2	� Gwen John an Ursula Tyrwhitt, 13.11.1908, NLW MS 21468D, ff.28–9v, zit. in Lloyd-Morgan 2004, S.  48.
3	� Anonym 1923, S.  12.
4	� Edvard Richter, Helsingin Sanomat, 22.11.1914, zit. in Ahtola-Moorhouse 2007, S.  27.
5	� Ege 1957, S.  765.
6	� Levanto 1992, S.  1.
7	� Görgen 2007, S.  9.
8	� Augustus John zit. in Langdale 1987, S.  2.
9	� Alfred H. Barr zit. ebd., S.  80.

Einleitung



Einleitung

8

how powerfully your pictures evoke the shy & loving being […].«10 Adjektive wie »reticent«, 
»quiet«, »subtle« und »private«11 oder Ausdrücke wie »concentrated feeling«12, »chaste and sad«13 
werden bevorzugt, um sich der gefühlvollen Stille ihrer Bilder anzunähern. All jene Kommentare 
beziehen sich auf eine Stimmungs- und Gefühlsqualität, die in den Bildern Schjerfbecks und 
Johns für den zeitgenössischen Betrachter präsent war und die in der bisherigen Forschung zwar 
erwähnt, jedoch nicht eingehender untersucht wurde. Die vorliegende Arbeit widmet sich daher 
der Frage nach dem Phänomen des künstlerischen Ausdrucks von seelischen Affektionen, von 
Gefühl und Stimmung in den Werken dieser beiden Künstlerinnen, die hier erstmals in einen 
Zusammenhang gesetzt werden. 

Mit dem 1905 entstandenen Figurenbild Die Näherin (Die Arbeiterin) (Tafel 1), heute im 
Besitz der Finnischen Nationalgalerie, manifestiert sich Schjerfbecks vereinfachender, reduzierter 
Stil, der eine formale Abkehr von dem zuvor ihre Bildnisse auszeichnenden Realismus andeutet. 
Es zeigt eine hagere Frauengestalt im Profil und in ganzer Figur in einem hölzernen Schaukelstuhl 
sitzend. Mit nach vorne geneigtem Oberkörper und auf ihren Knien ruhenden, gefalteten Händen 
blickt sie in sich versunken nach unten. Ihr dunkles Haar ist streng nach hinten zusammengebun-
den und gibt so den Blick auf ihr Gesicht frei, welches sich, ebenso wie ihre Hände, blass von dem 
hochgeschlossenen schwarzen Kleid abhebt. Das von rechts einfallende Licht streift Stuhllehne 
und Rückenkissen, erhellt Rücken wie Haar der Frau und beleuchtet ihre linke Gesichtshälfte, so 
dass ihr Gesicht unnatürlich hell und durch den entstehenden kantigen Schatten um Augen- und 
Wangenpartie maskenhaft stilisiert erscheint. Eine Schere, die an einem grünen Band befestigt 
von der ockerfarbenen Schärpe fast bis zu den Schaukelstuhlkufen herabhängt, zeichnet sie als die 
im Titel genannte Näherin aus.14 Das einzige perspektivisch strukturierende Element des ansons-
ten nicht weiter definierten Raumes ist neben dem bildparallel gestellten Schaukelstuhl eine 
leicht schräg nach links oben verlaufende blaugraue Bodenleiste. Der Hintergrund ist bestimmt 
von einem fahlen, grünlichen Grau, welches leicht aufgehellt die Wandfläche und in dunkleren 
Nuancen den Boden bedeckt. Fast unmerklich sind die Bereiche in unmittelbarer Umgebung 
der Frauenfigur aufgehellt, während die Farbe der Schattenzonen des Bodens in ein dunkles Blau 
tendiert. Trotz der subtilen Licht- und Schattenführung, der perspektivisch angelegten Schrägen 
von Bodenleiste und Stuhl, trotz der gesetzten Höhungen auf Stuhllehne und Schere will sich 
keine rechte Raumtiefe einstellen, vielmehr zeigt sich der malerisch kaum modellierte Körper 
der Näherin in eine seltsame Flächigkeit gedrängt. Diese scheinbare Gegensätzlichkeit wirkt sich 
jedoch nicht störend auf die insgesamt ausgeglichene Bildkomposition aus. Schjerfbeck gelingt 
es mit Hilfe einer ausgewogenen, stark vereinfachten Form- und Farbgebung, einer Reduzierung 
auf wenige, zusammenstimmende Töne sowie durch den Verzicht auf starke Konturlinien eine 

10	� William Rothenstein an Gwen John, 01.06.1926, zit. ebd.
11	� Ebd., S.  122.
12	� Germaine Greer zit. in Chitty 1981, S.  16.
13	� Rothenstein 1952, S.  168.
14	� Als Modell diente Schjerfbeck Anna Lintumäki, eine Nachbarin und angestellte Näherin der Vereinigten Wollwerke 

in Hyvinkää, einem kleinen Industrieort nördlich von Helsinki, in den sich die Künstlerin 1902 zurückgezogen hatte 
(vgl. Bergström/Cedercreutz-Suhonen 2004, S.  40).



Helene Schjerfbeck und Gwen John: Eine Einleitung

9

innerbildliche Harmonie herzustellen. Der harmonische Gesamteindruck wird zudem durch die 
weich verschwommenen Konturen unterstützt, wie sie sich besonders bei dem als Sfumato gestal-
teten schwarzen Kleid zeigen und die in ein dezentes Wechselspiel mit der partiell durch die nur 
dünn aufgetragene Ölfarbe scheinenden Primazeichnung treten.15 

Bezüglich Sujet und Harmonisierung des Bildganzen lässt sich Schjerfbecks Die Näherin mit 
Gwen Johns Interieurdarstellung The Convalescent (Tafel 2) von 1918/1919 vergleichen, welche 
ebenso am Beginn eines Stilwandels im Werk der jüngeren Künstlerin steht und sich heute in der 
Sammlung der Tate befindet. Das Bild zeigt ein lesendes Mädchen in einem Korbstuhl sitzend in 
einer Dreiviertelansicht, den Blick konzentriert auf einen Brief in seinen Händen gerichtet. Das 
pflaumenfarbene Kleid und die braunen Haare verleihen dem Mädchen trotz seiner Grazilität 
eine gewisse Schwere und setzen es farblich von dem weißen Stuhlkissen und dem ansonsten 
nicht näher definierten, in abgedunkelten warmen Ockertönen gehaltenen Interieur ab. Dicht 
neben ihm, am äußersten Rand des ovalen Tisches balancierend, stehen eine rosafarbene Tasse 
samt Untertasse sowie eine braune Teekanne, unterlegt mit einer weißen Decke. Sie sind als Hin-
weise auf die häusliche und somit private Szenerie zu verstehen. Jene Intimität findet sich auch 
in der Gedrängtheit der Darstellung wieder: Fast die gesamte Länge des Bildraumes einnehmend 
sitzt das Mädchen mittig in seinem Stuhl, wobei der untere bzw. rechte Bildrand Beine, Stuhl 
und Tisch abschneidet. Der Tisch, in seiner Perspektive verzerrt, wirkt zudem von unten rechts 
ins Bild hinein und einem Abstandshalter, einer visuellen Barriere gleich, vor die Figur gescho-
ben. So wird die anfängliche Nähe zur Distanz und die Ruhe im Raum bleibt ungestört. Die 
Lesende in sich bergend fungiert der Raum eher als eine Art schützende Hülle und weniger als 
illusionistisch gestaltete Interieuransicht. Obgleich das Mobiliar perspektivisch gestaltet und die 
Plastizität des Körpers in Ansätzen angedeutet, ja sogar das Porzellan mit Glanzpunkten versehen 
wurde, bleibt das Bild an die Fläche gebunden. Die Pastosität des Farbauftrags vermag es nicht, 
die Flächigkeit des Bildes zu überwinden. Durch das Beimischen von Kreide in Grundierung und 
Ölfarbe, die John in zähen Striemen auf die Leinwand setzt, erhält diese eine trockene, opake, 
reliefartige Oberfläche. Auf diese Weise verbinden sich Figur und Gegenstände mit dem Grund, 
wodurch sie an Körperlichkeit verlieren. Die Naht der angesetzten Leinwand, die horizontal 
etwa in Kinnhöhe der Dargestellten verläuft und diese gleichsam enthauptet, hebt zudem die 
Materialität des Bildes und somit letztlich seine Zweidimensionalität hervor. Mit Ausnahme 
der Gesichtszüge des Mädchens, die auffallend fein gestaltet und mehrmals überarbeitet worden 
sind, erscheinen die Umrisse der Gegenstände wie in einem Nebel zu verschwimmen, der ihnen 
jegliche Körperlichkeit entzieht. Die so entstehende innerbildliche Harmonie wird zum einen 
durch die diffuse Beleuchtung verstärkt, der keine eindeutige Lichtquelle zugeschrieben werden 

15	� Anna-Maria von Bonsdorff bezeichnet das Verschwimmen der Konturen in Schjerfbecks Arbeiten als »Ununter-
scheidbarkeit« und spricht in diesem Zusammenhang von einer »›Dunstigkeit‹ des modernen Lebens«, welche sich 
auf diese Art auch in den Werken so unterschiedlicher Künstler wie Eugène Carrière, James Abbott McNeill Whistler 
und Pablo Picasso manifestiere (Bonsdorff 2014, S.  61). Ausgangspunkt ihrer Argumentation bildet Charles Baude-
laires Essay Der Maler des modernen Lebens und seine darin vorgestellte Grundidee einer modernen Ästhetik, die er 
mit Begriffen der Flüssigkeit und Dunstigkeit zu erklären versucht (ebd., S.  58).



Einleitung

10

kann, und zum anderen durch die Verwendung abgestimmter, erdnaher Farbtöne, die sich in den 
einzelnen Bildgegenständen wiederholen. 

Helene Schjerfbeck und Gwen John greifen hier nicht nur das Bildsujet der Genremalerei des 
19. Jahrhunderts auf, sondern verwenden auch die gleichen technischen Hervorbringungsmodi, 
um ihre Bilder auf einen Gesamteindruck hin zu harmonisieren: Form- und Farbgebung sind 
reduziert und aufeinander abgestimmt; die Konturen verschwimmen, so dass ein Eindruck von 
Unschärfe entsteht. Der damit erzielte einheitliche Eindruck vermag es, dem Bild eine Stim-
mungsqualität zu verleihen und auf einen Grundton abzustimmen, der sowohl bei Schjerfbeck 
als auch bei John von einer Stimmung der Ruhe und Kontemplation ausgezeichnet wird. Darin 
kommen sie dem Bedürfnis des modernen Menschen »nach Ruhe, Harmonie, ›Anspruchslosig-
keit‹« entgegen, wie Wolfgang Ullrich in seiner Geschichte der Unschärfe bemerkt.16 Die »Effekte 
des Verwischens und der Unschärfe« seien in der Kunst der Jahrhundertwende besonders wir-
kungsvoll »als Mittel der Harmonisierung« eingesetzt worden, um »›Gefühlswirkungen‹ zu über-
tragen und Stimmungsräume zu erzeugen.«17 Das Bild tritt dem Betrachter entgegen und schafft 
in seiner Fähigkeit, Präsenz zu erzeugen, einen Ereignis- oder Gefühlsmoment, den er während 
der Anschauung in seiner eigenen Imagination und seinem eigenen Gefühlsleben nacherleben 
kann, um sich der versteckten Bedeutung anzunähern. Das Prinzip der Verfremdung – und 
nichts anderes ist das unscharfe Verwischen von Konturen – schrieb schon Novalis der Poesie 
der Romantik zu, deren Eigenschaft er darin sieht, »auf eine angenehme Art zu befremden, 
einen Gegenstand fremd zu machen und doch bekannt und anziehend«.18 An die romantische 
Vorstellungswelt anknüpfend postuliert Alois Riegl in seinem 1899 erschienenen Aufsatz Die 
Stimmung als Inhalt der Modernen Kunst. Die Kunst seiner Zeit bezeichnet er darin als »moderne[] 
Stimmungskunst«19 oder auch »moderne[] Stimmungsmalerei«20, die es vermag, ähnlich wie der 
Blick in die Weite der Natur von einem Berggipfel aus, die überreizte Seele des modernen Men-
schen mittels ihrer Stimmung, »diese[r] Ahnung […] der Ordnung und Gesetzlichkeit über dem 
Chaos, der Harmonie über den Dissonanzen, der Ruhe über den Bewegungen«21, zu beruhigen.  
Voraussetzung der Stimmung seien allein »Ruhe und Fernsicht«22, die die Kunst »auf jeden 
Wunsch hin herzaubern« könne.23 Riegl beschränkt daher Stimmungskunst überwiegend auf die 
Gattung der Landschaftsmalerei. In Anlehnung an die Untersuchungen von Stimmung in Inte-
rieur- sowie Figurendarstellungen von Nils Ohlsen und Kerstin Thomas soll in der vorliegenden 
Arbeit der Begriff der Stimmungsmalerei nicht nur auf Landschaften beschränkt, sondern ebenso 
auf die Interieurbilder von Helene Schjerfbeck und Gwen John übertragen werden.24 

16	� Ullrich 2002, S.  64.
17	� Ebd., S.  67.
18	� Novalis 2001, S.  561.
19	� Riegl 1929, S.  32.
20	� Ebd., S.  35.
21	� Ebd., S.  29.
22	� Ebd., S.  30.
23	� Ebd., S.  31.
24	� Vgl. Ohlsen 1999, S.  45 sowie Thomas 2010a.



Helene Schjerfbeck und Gwen John: Eine Einleitung

11

Neben der stimmungsvollen Ruhe bezeugen die Bilder der Künstlerinnen zugleich einen 
Zug ins Melancholische sowie bei näherer Betrachtung, wie noch gezeigt werden soll, einen 
unterschwelligen Hang zu einem exzessiven, teils aggressiven Umgang mit dem künstlerischen 
Material. Das Sich-Äußern des Künstlers geschieht in einer Ausdruckshandlung, die aus einer 
individuellen Notwendigkeit geschieht, wie dies Hans Prinzhorn in seiner bekannten Schrift 
Bildnerei der Geisteskranken 1922 zusammenfasst: 

Wir sprechen also von einer Tendenz, einem Drang, einem Bedürfnis 
zum Ausdruck des Seelischen und meinen damit jene triebhaften Lebens-
vorgänge, die an sich keinem außerhalb ihrer selbst liegenden Zweck 
unterworfen, sondern sich selbst genug nur auf Gestaltung ihrer selbst 
gerichtet sind.25 

Im Mittelpunkt der Fragestellung wird daher auch die Auseinandersetzung mit dem grundlegen-
den Problem des Ausdrucks von Emotionen stehen, der hier weniger als Ausdrucksgebärde denn 
als Ausdrucksgeschehen behandelt werden soll.26 Im Ausdrucksgeschehen kommen zwei Topoi zum 
Vorschein: das Ausgedrückte einerseits, welches äußerlich ablesbar ist zum Beispiel anhand einer 
Ausdrucksbewegung, das heißt einer mimischen oder gestischen Gebärde, und der Ausdruck ande-
rerseits, welcher nicht auf den ersten Blick im Bild erkenntlich ist, da dieser hinter der deiktischen, 
also zeigenden Dimension des bildlichen Scheins geborgen bleibt – man kann sogar sagen, dass der 
sich Äußernde in seinem Ausdruck selbst geborgen ist. Am Beispiel der Darstellung eines Lachen-
den soll dies verdeutlicht werden: Das Bild eines Lachenden erkenne ich an der Ausdrucksbewe-
gung, in diesem Fall an den hochgezogenen Mundwinkeln, der entspannten Stirnpartie und dem 
unfixierten Blick. Das Lachen ist hier das Ausgedrückte, jedoch nicht der Ausdruck, denn es verrät 
nicht den eigentlichen Grund, die Intentionalität des Lachens, welches ein fröhliches, herzliches, 
aber auch ein aufgesetztes, gehässiges oder trauriges Lachen sein kann.27 Die Ausdruckshaltung 
bildet dabei die Quelle, den Beweggrund des Ausdrucks, wie Frederik J. J. Buytendijk verdeut-
licht: »Diese Haltung vertritt dann die innere Einstellung. Das Entstehen der Körperhaltung ist 
dann eine Ausdrucksbewegung, die sich entsprechend der Gemütsbewegung […] entwickelt.«28 
Diese Ausdruckshaltung ist von zweifacher Natur, denn sie bezeichnet sowohl eine Haltung zu 
sich als auch zum Anderen. In diesem Sinne lässt sich das Sich-Ausdrücken als ein Sich-Kundge-
ben verstehen, welches immer auch eine Relation zwischen dem kundgebenden Selbst und dem 
wahrnehmenden Anderen beinhaltet. In Bezug auf die künstlerische Tätigkeit bedeutet dies, dass 

25	� Prinzhorn 1968, S.  18. Der Psychiater und Kunsthistoriker Hans Prinzhorn bezieht sich hier zwar auf die künstle-
rische Tätigkeit psychisch Kranker, seine Aussage lässt sich jedoch m. E. durchaus auf die innerliche Notwendigkeit 
zum künstlerisch produktiven Tun aller Kunstschaffender beziehen.

26	� Zum Begriff der Gebärde im Bild vgl. Gadamer 1967/1993.
27	� Vgl. Merleau-Ponty 1966, S.  442–447.
28	� Buytendijk 1956, S.  207. Zur Beziehung von Ausdruckspsychologie und bildender Kunst vgl. Jádi 2008. Mit dem 

Begriff des kreativen Ausdrucks befasste sich jüngst auch Jean Piwnica, der das Werk eines Künstlers als »expression 
d’une émotion créatrice« beschreibt (Piwnica 2009, S.  5).



Einleitung

12

die sich auf dem Bildträger niederschlagende und zu einem Kunstwerk formierende Ausdrucks-
bewegung in der individuellen Ausdruckshaltung des Künstlers gründet. Ausdruck soll hier daher 
als ein Gesamtgefüge bildnerischen Handelns und künstlerischen Kundtuns verstanden werden. 
Das heißt unter Beachtung der Materialbehandlung, Komposition sowie Rekonstruktion der 
Einzelschritte der Realisation wird es in der vorliegenden Untersuchung um die bildhermeneuti-
sche Analyse des affektiven Ausdrucksphänomens gehen. Dieses Ausdrucksverständnis grenzt sich 
bewusst von einer Auffassung des Ausdrucks als ein Sich-Gebärden einer einzelnen Figur ab, wie es 
im Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts unter dem Begriff der expression des passions von The-
oretikern wie Charles Le Brun, Antoine Coypel, Henri Testelin, Roger de Piles und Jean-Baptiste 
Du Bos mit einem pädagogischen Anspruch verhandelt wurde.29 Ihre gemeinsame Basis bildete 
zwar das von Nicolas Poussin in seiner Moduslehre postulierte Ideal einer »Gesamtkomposition«, 
das unter besonderer Berücksichtigung des decorum, der Angemessenheit der bildnerischen Mittel 
bezüglich des Sujets, wieder aufgegriffen wurde.30 Dennoch lag ihr Fokus auf dem Ausdruck als 
Darstellung einer von außen ablesbaren, nach einem Muster ablaufenden Bewegung, vornehm-
lich der Gesichtszüge, wie sie Charles Le Brun in seinem einflussreichen Traktat und Musterbuch 
Méthode pour apprendre à dessiner les passions proposée dans une conférence sur l’expression général 
et particulière ausführlich schilderte.31 Ebenso soll das in der vorliegenden Arbeit vertretene Aus-
drucksverständnis nicht mit dem Begriff der sogenannten Ausdruckskünste im Sinne des Expres-
sionismus verwechselt werden, die Hans Ulrich Gumbrecht »als starke individualistische Gesten 
gegen herrschende Konventionen und Geschmacksformen« zusammenzufassen versucht.32 

Möchte man hingegen Ausdruck als ein Gesamtgefüge bildnerischen Handelns begreifen, gilt 
es, dem Bild nicht nur in seinem Abbildhaften, sondern als gestalterisches Sinngefüge zu begeg-
nen. So soll nicht nur, im Sinne Edmund Husserls, das Bildsujet, »das repräsentierte oder abge-
bildete Objekt«, untersucht werden, sondern insbesondere der Bildträger, also das darstellende 

29	� Siehe hierzu Kirchner 1991. 
30	� In seinem Brief an Paul Fréart de Chantelou beschreibt Poussin 1647 Modus als »la raison ou la mesure et forme de 

laquelle nous nous seruons à faire quelque chose.« Dieser Grundton bestimmte den einheitlichen Gesamtausdruck 
des Bildes – im Sinne einer spezifischen emotionalen Aktivierung des Betrachters (Nicolas Poussin an Paul Fréart 
de Chantelou, 24.11.1647, zit. in Jouanny 1911, S.  373, Brief 156. Vgl. hierzu Bialostocki 1981, S.  23 u. Thomas 
2010a, S.  9f.). 

31	� Le Brun 1698/1802. In Anlehnung an René Descartes’ Les passions de l’âme (1649) übernahm Le Brun die Einteilung 
in einfache und zusammengesetzte Emotionen und ordnete sie in ein Raster, so dass annähernd jeder Affektaus-
druck aus Einzelteilen des körperlichen Bewegungsapparates zusammengestellt werden konnte. Die Entstehung 
dieser Schriften fällt in eine äußerst leidenschaftsinteressierte Zeit, in der es allerdings vorrangig um die Kontrolle 
der Affekte und ihrer körperlichen Auswirkungen mittels der Vernunft ging. Ein von den Leidenschaften erregter 
Zustand der Seele sei, so Descartes, schädlich für den Körper, eine affektfreie Seele hingegen beruhige und heile den 
Körper. Vgl. hierzu Descartes 1988, Art. 48, S.  185. Zur Geschichte der Physiognomik siehe Schmölders 1995.

32	� Gumbrecht 2000, S.  428. Zum Begriff der Ausdruckskunst siehe Breysig 1927. In seiner Untersuchung von Natu-
ralismus, Impressionismus und Expressionismus unterscheidet Kurt Breysig gemäß dem damaligen nationalistischen 
Klima zwischen einer französisch geprägten Eindruckskunst, der er Schwäche, Unsicherheit und Sanftheit attestiert, 
und einer Ausdruckskunst deutschen Ursprungs, die er mit Wörtern wie Kraft, Bewegtheit, Heftigkeit und Leiden-
schaftlichkeit umschreibt (siehe ebd., S.  70 u. 153ff.).



Helene Schjerfbeck und Gwen John: Eine Einleitung

13

Material oder das »physische Bild«.33 Da produktionsästhetische Desiderate bisher unzureichend 
Anerkennung in der klassischen Kunstgeschichtsschreibung gefunden haben, die sich überwie-
gend auf theoretische Diskussionen und ikonographische Einzelprobleme zurückgezogen hat, soll 
hier der Versuch unternommen werden, neben dem Was des Zeigens im Bilde auch die Relation 
von Wie und Warum des künstlerischen Handelns, welches allmählich das Bild hervorbringt, in 
die Argumentation mit einzubeziehen. Wie bereits Nicola Suthor bemerkt, tendiert die Kunst-
geschichte im Allgemeinen dazu, »Geschichten um die einzelnen Kunstwerke zu entspinnen, 
statt die implizite Einforderung einer solchen narrativen ›Ausmalung‹ bildimmanent zu analysie-
ren.«34 Einer solchen »Begehrenslogik«35 gilt es entgegenzuwirken und den Blick explizit auf das  
Kunstwerk selbst zu richten. In der kunstwissenschaftlichen Erforschung emotionaler Aspekte im 
Bild wurden bisher rezeptionsästhetische Probleme vorrangig beachtet. Allerdings verweist bereits 
Nelson Goodman in Sprachen der Kunst auf die »verworrenen Vorstellungen vom Ausdruck«, 
denn was ein Kunstwerk ausdrücke, sei ein metaphorisch Exemplifiziertes und müsse nicht unbe-
dingt jene »Emotionen oder Vorstellungen sein, die der Schauspieler oder Künstler hat oder die 
er vermitteln will, oder Gedanken oder Gefühle des Betrachters oder einer abgebildeten Person 
[…].«36 Der emotionale Ausdruck, so fasst dies Kerstin Thomas zusammen, ist dem Werk selbst 
zu eigen.37 In der vorliegenden Arbeit soll daher dem Ansatz von Goodman und Thomas gefolgt 
werden, dass der »einzig sinnvolle Weg, emotionale Phänomene an und durch Bilder zu unter-
suchen,« der zu sein scheint, »von den tatsächlichen Gefühlen des Betrachters abzusehen und 
das Augenmerk auf den emotionalen Ausdruck des künstlerischen Mediums selbst zu legen.«38 
Konkret bedeutet dies, wie Anna-Elisabeth Funke in ihrer Untersuchung Metaphysik der Materie 

33	� »Drei Objekte haben wir: 1) Das physische Bild, das Ding aus Leinwand, aus Marmor usw. 2) das repräsentierende 
oder abbildende Objekt, und 3) das repräsentierte oder abbgebildete Objekt. Für das letztere wollen wir am liebsten 
einfach Bildsujet sagen. Für das erste das physische Bild, für das zweite das repräsentierende Bild oder Bildobjekt« 
(Husserl 2006, S.  21). Vgl. hierzu auch Suthor 2014, S.  30f.

34	� Suthor 2012, S.  243. In ihrer Untersuchung Rembrandts Rauheit führt Suthor diesen Ansatz weiter aus und bemerkt: 
»Ich gehe davon aus, dass Rembrandt für sich viel mehr Freiheit in der Ausgestaltung des Bedeutungsspielraums 
des Dargestellten in Anspruch nahm, als es uns die auf Wiedererkennung des Bekannten geeichte Kunstgeschichte 
glauben macht« (Suthor 2014, S.  27). 

35	� Ebd.
36	� Goodman 1995, S.  88. An dieser Stelle sei auf Goodmans Gebrauch des Begriffs Ausdruck hingewiesen, den er als 

metaphorische Exemplifikation erläutert: »Was zum Ausdruck gebracht wird, wird metaphorisch exemplifiziert. Was 
Traurigkeit ausdrückt, ist metaphorisch traurig. […] Daß der Schauspieler verzagt war, der Künstler aufgedreht, der 
Zuschauer in trübsinniger, nostalgischer oder euphorischer Stimmung, daß das Sujet unbelebt war, das entscheidet 
nicht darüber, ob das Gesicht oder das Bild traurig ist oder nicht. Das Beifall spendende Gesicht des Heuchlers 
drückt Beflissenheit aus; und das von einem schwerfälligen Maler gemalte Bild erratischer Blöcke kann Erregung 
ausdrücken« (ebd., S.  88f.). An anderer Stelle heißt es: »Ein Maler oder Komponist muß die Emotionen nicht haben, 
die er in seinem Werk zum Ausdruck bringt. Und offenkundig fühlen Kunstwerke selbst nicht, was sie ausdrücken, 
selbst wenn das, was sie ausdrücken, ein Gefühl ist« (ebd., S.  55). Ein Bild könne demnach nur im übertragenen 
Sinne Gefühle wie etwa Traurigkeit vermitteln und als unbelebter Gegenstand nicht selbst traurig sein (vgl. ebd., 
S.  57). 

37	� Vgl. Thomas 2010a, S.  20.
38	� Thomas 2011, S.  218.



Einleitung

14

und künstlerische Kreativität in Anlehnung an Hans-Eduard Hengstenberg vorschlägt, das künst-
lerische Material als »Ausdrucksmedium« zu verstehen, welches »der Ausdrucksidee des Künstlers 
idealerweise so [entspricht], daß das Kunstwerk in der Einheit von Material und Idee, Materie 
und Form, ›notwendig‹ so zu sein scheint, wie es ist […].«39 Nach Hengstenberg müsse sich der 
Künstler dem von ihm gewählten Material unterordnen, um dieses »im schaffenden Verwenden 
erst recht zum Leuchten zu bringen, es ›sein [zu] lassen‹.«40 Sein persönliches Gestaltungsprinzip, 
welches im Schaffensprozess zum Ausdruck kommt, ermöglicht es ihm dabei, sein »künstlerisches 
Material den ihm zu Verfügung stehenden Ausdrucksformen in seiner persönlichen Weise zuzu-
ordnen.«41 In diesem Sinne fasste schon Konrad Fiedler 1887 in seiner Schrift Über den Ursprung 
der künstlerischen Tätigkeit das Phänomen des Kunstschaffens zusammen: »All seine Begabung, 
all seine Genialität entwickelt sich erst in diesem äußerlich wahrnehmbaren Tun, in dem sich 
nicht die Darstellung, sondern die Entstehung der künstlerischen Vorstellungswelt vollzieht.«42

Eng verbunden mit der Frage der persönlichen inneren Ausdruckshaltung, aus der heraus das 
Erzeugen von Kunst erst möglich wird, ist die Frage nach der Identität. Die lebensgeschichtlichen 
Ereignisse prägten sowohl die Ausbildung der Persönlichkeiten wie auch das Kunstschaffen von 
Helene Schjerfbeck und Gwen John. Zwar ist es sehr unwahrscheinlich, dass die beiden Künst-
lerinnen einander begegneten, geschweige denn überhaupt voneinander und von der Kunst der 
jeweils anderen wussten. Interessant bleiben aber dennoch drei mögliche Berührungspunkte: 
Sowohl Schjerfbeck als auch John besuchten, wenn auch mit einem zeitlichen Abstand, die 
Académie Colarossi in Paris und hielten sich für einige Zeit in Meudon auf.43 Zudem sollte die 
finnische Künstlerin Hilda Flodin, eine Schülerin Helene Schjerfbecks, später Gwen John als 
Modell engagieren. Beide Künstlerinnen verbinden außerdem unter anderem ihr sich früh zei-
gendes künstlerisches Talent, ihr geschwächter gesundheitlicher Zustand, ihre ominösen Anfangs-
jahre in einer von Männern dominierten Künstlerwelt, ihre Studienjahre im Frankreich des fin de 
siècle sowie der darauf folgende Exodus in die relative Abgeschiedenheit, in der ein zurückgezoge-
nes Arbeiten abseits des Treibens der großstädtischen Kunstwelt die Ausbildung ihres jeweiligen 
künstlerischen Selbstbewusstseins sowie ihrer höchsteigenen Ausdruckshaltung mitprägte. Den 
eskapistischen Intentionen der Künstlerinnen muss allerdings entgegengehalten werden, dass 
beide trotz ihres temporären Rückzugs den Kontakt zu aktuellen künstlerischen Trends mittels 
eines regen Briefwechsels mit befreundeten Künstlern sowie der Lektüre von zeitgenössischer 

39	� Funke 1995, S.  42. Hengstenberg erläutert den Terminus Ausdruck folgendermaßen: »Wo immer ein selbständig 
Existierendes sich in seinen Teilen, Teilesteilen oder basalen Materialien gegenwärtigt, da kann man genauso gut 
sagen, daß es sich in all diesem ausdrückt. Präsenz des Existierenden ›in‹ etwas und Ausdruck des Existierenden ›in‹ 
etwas sind konvertierbare Kategorien; beide meinen im Grunde dieselbe Existenzialität, nur je unter verschiedenem 
Aspekt. Der Sonderaspekt des Ausdrucks liegt im Offenbarungsmoment, das Existierende gibt sich kund in dem, 
was es ist, was an transentitativer Existenzialität in ihm ist« (Hengstenberg 1979, S.  101). 

40	� Hans-Eduard Hengstenberg zit. in Funke 1995, S.  57.
41	� Ebd., S.  43f.
42	� Fiedler 1991, S.  196.
43	� Helene Schjerfbeck besucht wiederholt in den 1880er Jahren den Pariser Vorort. Gwen John lebt ab 1911 dauerhaft 

in Meudon.



Helene Schjerfbeck und Gwen John: Eine Einleitung

15

Kunstliteratur aufrechterhielten.44 Ein Großteil der kunsthistorischen Auseinandersetzung mit 
den beiden Künstlerinnen und ihrem Werk bezieht sich überwiegend auf ihre jeweilige Leidens-
geschichte als verkannte kunstschaffende Frauen, die, obgleich wesentlich für die historische 
Bedingtheit ihrer Lebensumstände, die Gefahr birgt, ihre Kunst unter einem Mythos zu verde-
cken. Im Fall von Schjerfbeck, die aufgrund eines Hüftbruchs nach einem Treppensturz im Alter 
von vier Jahren zeit ihres Lebens gehbehindert war, hat sich die Erzählung einer leidgeprägten 
Künstlerin lange aufrechterhalten. Die von Einar Reuter 1917 verfasste, erste Biographie sowie 
die erste umfangreiche Monographie von 1951 können als Ausgangspunkte einer legendenbasier-
ten Geschichtsschreibung angesehen werden.45 Erst die forcierte wissenschaftliche Beschäftigung 
seit den 1990er Jahren, vor allem die Kataloge Helene Schjerfbeck. Finland’s Modernist rediscovered, 
Helene Schjerfbeck 1862–1946 sowie Helene Schjerfbeck 150 Years, zeigt Forschungsansätze, die 
über den Mythos Schjerfbeck hinausweisen.46 Dennoch soll natürlich auch in der vorliegenden 

44	� Zu den von Schjerfbeck gelesenen Zeitschriften zählen beispielsweise Ord och Bild, The Studio, L’art et les artistes und 
L’amour de l’art sowie französische Modezeitschriften wie Chiffons und La Mode pratique (vgl. hierzu Holger 2011, 
Kap. X: Konsttidskrifter, S.  163-179 sowie Lahelma 2014).

45	� Ahtela 1917 u. Ahtela 1953. Als weitere Biographien können zudem aufgeführt werden: Appelberg 1949, Konttinen 
2004. 

46	� Obgleich erste Versuche, eine internationale Rezeption von Schjerfbecks Kunst zu forcieren, schon zu ihren Lebzeiten 
unternommen wurden, gewannen ihre Arbeiten erst in den 1980er und 90er Jahren internationale Beachtung. Als 
Höhepunkt der frühen europäischen Rezeption kann die 28. Biennale in Venedig von 1956 genannt werden, auf der 
36 von Schjerfbecks Arbeiten im finnischen Pavillon ausgestellt wurden. Die Wanderausstellung Målarinnor från 
Finland. Seitsemän suomalaista taiteilijaa (Sieben finnische Malerinnen) im Stockholmer Nationalmuseum, im Statens 
Museum for Kunst in Kopenhagen und in der Hamburger Kunsthalle von 1981 steht am Beginn einer gesteigerten 
Aufmerksamkeit auch außerhalb Skandinaviens. Die erste größere Schjerfbeck-Retrospektive des Ateneums in Hel-
sinki machte 1992 auch Station in den USA. Die letzte Retrospektive ihrer Arbeiten außerhalb Skandinaviens war 
von 2007 bis 2008 in der Hamburger Kunsthalle, im Gemeentemuseum Den Haag sowie im Musée d’Art moderne 
de la Ville de Paris zu sehen und markiert den Beginn eines wachsenden internationalen Interesses an der Künstlerin. 
Der zu diesem Anlass erschienene Katalog – in deutscher, niederländischer, französischer und englischer Sprache –  
machte erstmals größere übersetzte Passagen ihrer Briefe zugänglich, die zuvor lediglich in Auszügen im schwedi-
schen Original oder in finnischer Übersetzung veröffentlicht waren (siehe Levanto 1992). Den aktuellen Catalogue 
raisonné anlässlich der Jubiläumsausstellung 2012 im Ateneum in Helsinki, im Prins Eugens Waldemarsudde, Stock-
holm und im Gothenburg Museum in Göteborg edierte Leena Ahtola-Moorhouse. Zu ihren zahlreichen Schriften zu 
Schjerfbeck zählt auch die letzte größere Monographie zu Schjerfbecks Selbstportraits (Ahtola-Moorhouse 2002). Zu 
den jüngsten Ausstellungen zählen u. a. die Einzelausstellung Helene Schjerfbeck im Ordrupgaard in Charlottenlund 
2011 sowie die Gruppenausstellung Aus Dämmerung und Licht. Meisterwerke nordischer Malerei 1860–1920 in der 
Kunsthalle der Hypo-Kulturstiftung in München 2013. Von Oktober 2014 bis Januar 2015 widmete ihr zudem 
die Schirn Kunsthalle Frankfurt die Einzelausstellung Helene Schjerfbeck. Die erste deutschsprachige Biographie 
von Barbara Beuys erschien 2016 unter dem Titel Helene Schjerfbeck – Die Malerin aus Finnland (Beuys 2016). 
Das gestiegene Interesse an Schjerfbecks Kunst außerhalb Skandinaviens in den vergangenen Jahren schlägt sich 
auch in der akademischen Auseinandersetzung nieder: In ihrer Dissertation untersucht Annika Landmann (Ham-
burg) Schjerfbecks Selbstportraits ebenfalls mit einem produktionsästhetischen Schwerpunkt (noch nicht publiziert). 
Daneben lassen sich noch die Dissertationen von Clare Elizabeth Hyatt (St. Andrews) und Anne-Estelle Leguy (Paris) 
aufführen (vgl. Hyatt 2011, Leguy 2014). Neueste Forschungsprojekte zu Schjerfbeck wurden auf dem Symposium 
am 21. April 2015 im Ateneum in Helsinki vorgestellt. Eine Zusammenfassung der Ergebnisse wurde unter https://
research.fng.fi/?s=schjerfbeck veröffentlicht (letzter Zugriff 10.07.2016). Zur jüngsten Schjerfbeck-Rezeption vgl. 
Görgen-Lammers 2012.



Einleitung

16

Betrachtung von Schjerfbecks Arbeiten die Bedeutung der körperlichen Deformierung für die 
Ausprägung der psychischen Konstitution, insbesondere in einer Zeit, in der jegliche Art von 
Behinderung diskriminiert wurde, nicht unbeachtet bleiben.47 Auch der kunsthistorische Blick 
auf Gwen John bezieht sich oftmals auf das Schicksal einer Einzelgängerin im Schatten ihres 
Bruders, des zu Lebzeiten weitaus bekannteren Künstlers Augustus John, sowie ihres zeitweiligen 
Liebhabers Auguste Rodin. Obgleich sie einen Großteil ihres Lebens in Frankreich verbrachte 
und ihre Werke sowohl in London als auch in Paris und New York zu sehen waren, wurde sie bis 
heute außerhalb der angelsächsischen Länder kaum oder lediglich in Bezug auf ihre Beziehung 
zu Rodin betrachtet.48 Das Erscheinen einer Reihe von Biographien der Künstlerin in den 1980er 
Jahren bis 2001 muss sicherlich vor dem Hintergrund des sich etablierenden Studienfeldes der 
Gender Studies gesehen werden, zumal hier schwerpunktmäßig von einem feministischen Stand-
punkt aus argumentiert wird.49 Neben dem 1987 erschienenen Catalogue Raisonné von Cecily 
Langdale trug insbesondere die jüngste umfassende Publikation zur Ausstellung Gwen John and 
Augustus John zu einer differenzierteren Sichtweise der Bilder Gwen Johns bei.50 

Zum einen sieht sich die vorliegende Publikation daher als Versuch, den bisher nur unzurei-
chend in der deutschsprachigen Kunstgeschichte beachteten Künstlerinnen Helene Schjerfbeck 
und Gwen John zu vermehrter Aufmerksamkeit zu verhelfen. Zum anderen versteht sie sich als 

47	� Die Begegnung mit »andersartigen«, »entstellten« Menschen, in deren Entwicklung etwas »schiefgelaufen« ist, pflegte 
Unsicherheit und Unbehagen im Gegenüber auszulösen. Früher befürchtete man eine Art Ansteckung durch die als 
Krankheit empfundene Behinderung (vgl. Müller 1996, S.  30). Die Worte des amerikanischen Malers Howard R. 
Butler, der 1887 Schjerfbeck in St. Ives begegnete, stellen die in dieser Zeit verbreitete Abwertung von Behinderten 
vor Augen: »[�] lately there has arrived a young lady from Finland – she has a wonderful talent and is a most interesting 
person altogether, although unfortunately lame [�]« (Howard R. Butler zit. in Sinisalo 1992, S.  11). Vgl. hierzu Hyatt 
2011. In ihrer Dissertation untersucht Clare Elizabeth Hyatt explizit die Auswirkungen von Krankheit, Einsamkeit 
und Schmerz auf das Werk von Helene Schjerfbeck.

48	� Zum Beispiel in der Ausstellung Rodin, Whistler et la Muse des Musée Rodin Paris in 1995. Die erste größere retros-
pektive Ausstellung Gwen Johns war die von der Matthiesen Gallery in London organisierte Gwen John Memorial 
Exhibition im Jahre 1946. Eine Reihe weiterer Ausstellungen folgte: Gwen John. 1876-1939 in der Faerber and 
Maison Gallery in London (1964), Gwen John. A Retrospective Exhibition in der Davis and Long Gallery in New 
York (1975), Gwen John. 1876–1939 in der Anthony d’Offay Gallery in London (1976) und Gwen John. An Interior 
Life in der Barbican Art Gallery in London, in der Manchester City Art Gallery sowie im Yale Center for British Art 
in New Haven (1985–1986). Die jüngsten Ausstellungen zeigten Werke von Gwen John im Vergleich mit ihrem 
Bruder (Gwen John and Augustus John in der Tate Britain in London und im National Museum and Gallery in 
Cardiff, 2004–2005) sowie im Kontext ihrer Malerkolleginnen (From Victorian to modern. Innovation and tradition 
in the work of Vanessa Bell, Gwen John and Laura Knight in der Djanogly Art Gallery, Lakeside Arts Centre in Not-
tingham, 2006). Erneute Aufmerksamkeit erlangte Gwen John in der am 10. November 2014 bei Sotheby’s New 
York stattgefundenen Auktion Property from the Collection of Mrs. Paul Mellon: Masterworks, in der ihr Bild Dorelia 
by Lamplight, at Toulouse (Lot-Nr. 40) einen Gesamtpreis von 509.000 USD erzielte (http://www.sothebys.com/en/
auctions/ecatalogue/2014/masterworks-mellon-n09245/lot.40.html, letzter Zugriff 14.11.2014).

49	� Hierzu zählen Chitty 1981, Taubman 1988 u. Roe 2001. 
50	� Ausst.-Kat. London 2004. Der von Cecily Langdale zusammengetragene Catalogue Raisonné ist die erste und bis 

heute einzige Zusammenfassung des künstlerischen Œuvres Gwen Johns (siehe Langdale 1987). Ergänzend veröf-
fentlichte Ceridwen Lloyd-Morgan 2004 eine Auswahl von Johns Briefen und Aufzeichnungen, die sich im Archiv 
der Handschriftenabteilung der Nationalbibliothek von Wales in Aberystwyth befinden (siehe Lloyd-Morgan 2004). 



Helene Schjerfbeck und Gwen John: Eine Einleitung

17

ein Beitrag zur kunstwissenschaftlichen Emotionsforschung, wie sie in jüngerer Zeit insbesondere 
von Klaus Herding, Klaus R. Scherer, Beate Söntgen, Bernhard Stumpfhaus und Kerstin Thomas 
vorangetrieben wurde.51 Der Schwerpunkt der Forschung wurde bisher jedoch überwiegend auf 
die (kulturhistorische) Rezeption gelegt, wobei das Bild selbst meist lediglich im Hinblick auf 
das Dargestellte, das heißt auf das Darstellen der Emotionen in Form der physiognomischen und 
gestischen Ausdrucksgebärde der gezeigten Figuren, sowie im Hinblick auf sozial determinierte 
Komponenten hin analysiert wurde, während produktionsästhetische Aspekte weitgehend unbe-
achtet blieben. Eine Ausnahme bildet Kerstin Thomas, die in ihrer Dissertation Welt und Stim-
mung bei Puvis de Chavannes, Seurat und Gauguin vorschlägt, »die gesamten formalen Mittel eines 
Kunstwerks im Hinblick auf ihren emotionalen Ausdruckswert« zu lesen.52 Im Gegensatz jedoch 
zu ihrem Verständnis von Stimmung als »ästhetische Kategorie«53 und künstlerische »Strategie«54 
sollen in der vorliegenden Arbeit weniger kategoriale und strategische denn ausdruckstheoretische 
Aspekte im Mittelpunkt stehen. 

Ich möchte hier eine Herangehensweise vorschlagen, die sich dem Phänomen des künst-
lerischen Ausdrucks von Emotionen ausgehend von drei verschiedenen Positionen zuwendet: 
Zu Beginn wenden wir uns Henri Matisse und seiner Ausdrucksauffassung zu. In seiner Schrift 
Notes d’un peintre von 1908 beschreibt Matisse, dass das Hauptanliegen seines Kunstschaffens 
das Ausdrücken eines Lebensgefühls sei, welches von seiner Malweise nicht zu trennen sei und 
als umfassendes Gestaltungsmittel Niederschlag in seinen Arbeiten finde. Für Matisse’ Genera-
tion, darunter Schjerfbeck und John, waren nicht nur sein künstlerisches Werk, sondern auch 
seine kunsttheoretischen Ansätze von Bedeutung. Ein näherer, wenn auch summarischer Blick 
auf Matisse’ Äußerungen zu Theorie und Praxis seiner Kunst erscheint daher lohnenswert, um 
sich zum künstlerischen Ausdrucksverständnis um 1900 einen »historischen Zugang« zu öffnen. 
Eine dezidierte Abhandlung über das Ausdrucksphänomen in der Kunst findet sich in der Phä-
nomenologie von Maurice Merleau-Ponty. Das vom Künstler geschaffene Bild erklärt er als Rea-
lisierung eines schöpferischen Ausdrucks, welcher nicht als »eine Übersetzung, sondern [als] die 
Realisierung und Verwirklichung der Bedeutung selbst« verstanden werden könne.55 Mithilfe von 

51	� Siehe hierzu u.  a. Herding/Krause-Wahl 2008, Herding/Stumpfhaus 2004, Herding 2004, Herding 1999, Scherer 
2008, Stumpfhaus 2007 sowie Thomas 2004, Dies. 2006, Dies. 2010a, Dies. 2010b, Dies. 2011. Mit der interdis-
ziplinären Erforschung der Emotionen befassen sich der Forschungsbereich Geschichte der Gefühle am Max-Planck-
Insitut für Bildungsforschung in Berlin sowie bis 2014 das Exzellenzcluster Languages of Emotion der Freien Univer-
sität Berlin. Einen wichtigen Beitrag zur explizit kunst- und literaturhistorischen Emotionsforschung leisteten bzw. 
leisten zudem das von Klaus Herding geleitete Graduiertenkolleg Psychische Energien bildender Kunst am Kunstge-
schichtlichen Institut der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt, die von Kerstin Thomas initiierte Emmy 
Noether-Nachwuchsgruppe Form und Emotion. Affektive Strukturen in der französischen Kunst des 19. Jahrhunderts 
und ihre soziale Geltung, die Kolleg-Forschergruppe BildEvidenz. Geschichte und Ästhetik am Kunsthistorischen Ins-
titut der Freien Universität Berlin unter der Leitung von Peter Geimer und Klaus Krüger sowie die Kolleg-Forscher-
gruppe Bildakt und Verkörperung am Institut für Kunst- und Bildgeschichte der Humboldt-Universität Berlin.

52	� Thomas 2010a, S.  21.
53	� Ebd., S.  10.
54	� Ebd., S.  20.
55	� Merleau-Ponty 1966, S.  217.



Einleitung

18

Merleau-Pontys Überlegungen soll ein »theoretischer Zugang« zur Frage nach dem künstlerischen 
Ausdruck geschaffen werden – wobei auch hier nur ein Einblick und kein auf Vollständigkeit 
zielender Überblick geliefert werden kann. Die abschließende dritte Position bildet die von Max 
Imdahl begründete Interpretations- und Analysemethode der Ikonik. Imdahl, der selbst künstle-
risch tätig war, betrachtete ein Bild in seiner Ganzheitlichkeit und fragte nach seiner spezifischen 
Gestaltung, welche die jeweilige Eigenart des Bildes bestimmt.56 Wieder kann auch hier nur ein 
Resümee zentraler Thesen von Imdahls theoretischen Ansätzen geleistet werden, das der vorlie-
genden Arbeit als »methodischer Zugang« dienen soll. 

Die hier skizzierten drei Zugänge, deren gemeinsamer Fokus in einer vom künstlerischen 
Ausdruck ausgehenden, ganzheitlichen Bildbetrachtung verortet werden kann, verstehen sich als 
theoretische, terminologische Prämissen, also als eine Art Handwerkszeug für die daran anschlie-
ßende Betrachtung ausgewählter Arbeiten von Helene Schjerfbeck und Gwen John. In einem 
jeweils eigenen Kapitel werden Bilder der einzelnen Werkgruppen bzw. Schaffensphasen beider 
Künstlerinnen exemplarisch herausgegriffen und mithilfe kunsthistorischer, kunstwissenschaftli-
cher, philosophischer wie psychologischer Axiome analysiert. Das bereits oben erwähnte Harmo-
nisieren ihrer Bilder bezeichnet Schjerfbeck als »Auswiegen« der Oberflächen.57 Ich schlage hier 
das »Auswiegen der Bilder« als Leitbegriff vor, um zum einen jene Mittel, Techniken und Hervor-
bringungsmodi zu bezeichnen, mit denen Schjerfbeck und John ihre Bilder in Einklang bringen. 
Zum anderen lässt sich der Begriff auch als ein Ausloten ihrer emotionalen Verfasstheit verstehen, 
welche während des Malprozesses immer von Neuem erkundet, hinterfragt und angepasst werden 
muss. Bevor ich mich den einzelnen Bildanalysen widme gilt es zunächst, den historischen wie 
begrifflichen Rahmen festzustecken und näher auf die Hinweise zu einer Emotionalisierung der 
Kunst um die Jahrhundertwende sowie auf den historischen Kontext der Begriffe Gefühl und 
Stimmung als leitende Kategorien des Ausdrucks einzugehen.

Valeurs sentimentales, stämningsmåleri, aesthetic emotion –  
Zur Emotionalisierung der Kunst um 1900
Helene Schjerfbeck und Gwen John lebten und arbeiteten in einer Zeit, in der sich den Künstlern 
verstärkt die Frage nach dem Ausdruck stellte. Die Schnelllebigkeit und zunehmende Techni-
sierung des modernen Lebens sowie neue Erkenntnisse in den Naturwissenschaften und der 
Psychologie verlangten gegen Ende des 19. Jahrhunderts eine Umwertung alter Denkweisen.58 

56	� Vgl. hierzu Boehm 1996, S.  20: »So sehr sich Imdahl seiner wissenschaftlichen Arbeit verschrieben hatte, die Latenz 
für eigenes Malen blieb ihm erhalten, er folgte ihr unregelmäßig. Aber noch in der Selbstdarstellung, die er kurz 
vor seinem Tod verfaßte […], war sein letztes Wort eine Bemerkung zur Wichtigkeit des Malens für ihn selbst. […] 
Das nicht eben seltene Faktum eines malenden Kunsthistorikers wäre nicht weiter erwähnenswert, wenn Imdahl 
die Malerei nicht schon halbwegs professionell betrieben hätte und wenn sie nicht Ausbildung und Kontur seines 
Wissenschaftsbegriffes erhellen würde.«

57	� Vgl. Helene Schjerfbeck an Einar Reuter, 23.08.1916, ÅAB. Siehe  Anm. 353.
58	� Zur »Verwandlung der Welt« im 19. Jahrhundert siehe u.  a. Osterhammel 2010.


