
 



 11

1.  Einleitung

Im August 1555 eignete der katholische Theologe, Humanist und Übersetzer Gen-
tian Hervet (1499–1584)1 dem englischen Kardinal Reginald Pole (1500–1558), 
der sich nach der Thronbesteigung Maria Tudors (r.1553–1558) seit 1554 wieder 
in England aufhielt, seine Übersetzung der Historia Lausiaca des Palladius von 
Helenopolis2 zu. Hervet hatte dieses Werk aus dem Griechischen übertragen, ob-
gleich Pole diese Sprache beherrschte, wie Hervet in seiner Zueignung einräumte3, 
in der er eine Parallele zwischen den wegen ihres Glaubens verfolgten Mönchen in 
der Wüste und der Situation des Kardinals zog. Dieser hatte, nachdem Heinrich 
VIII. (r.1509–1547) mit Rom gebrochen hatte, bis zum Tode Eduards VI. (r.1547–
1553) ein langes Leben im Exil geführt, ebenfalls verfolgt wegen seiner religiösen 
Überzeugung.4 Die näheren Umstände dieses Buchgeschenks sind durchaus von 
Interesse, bilden aber kein ungewöhnliches Beispiel in der Geschichte des religi-
ösen Buchgeschenks im England der Reformationszeit. Einige Aspekte religiöser 
Buchgeschenke, die im Verlaufe dieser Arbeit noch erläutert werden sollen, lassen 
sich an diesem Buchgeschenk aufzeigen, etwa die Frage nach der Motivation des 
Schenkenden oder diejenige nach der materiellen oder nicht-materiellen Ebene 
eines Buchgeschenks, aber das Buch ist deshalb besonders bemerkenswert, weil 
es möglicherweise die älteste Quelle ist, in der ein Buchgeschenk im christlichen 
Kontext erwähnt wird, wenn man Palladius glauben darf: 

Ebenfalls in genannter Stadt trafen wir einen Mönch, der kurze Zeit Soldat gewesen war. 
[…] Er führt schon in das zwanzigste Jahr ein asketisches Leben […]. Die Kleider dieses 
Mannes sind keinen Heller wert, ebenso seine Nahrung. Zur Beschäftigung mit Büchern 

1	 Im Text werden, soweit bekannt, die Lebens- beziehungsweise Regierungsdaten derje-
nigen Personen angegeben, die als aktiv Handelnde auftreten und deren Funktion so-
mit über diejenige einer reinen Namensangabe (etwa als Autor oder Drucker-Verleger) 
hinausgeht. Hierbei haben die verwendeten Abkürzungen die folgende Bedeutung:  
c. = ungefähr; r. = regierte; a. = aktiv; v. = vor. 

2	 Paladii divi evagrii discipuli Lausiaca que dicitur historia, et Theodoreti episcopi Cyri 
Theophiles, id est Religiose historia (Paris 1555, Martin Le Jeune). Palladius (363/64–
420/30), auch bekannt als Palladius von Galatien, wurde 400 zum Bischof von Heleno-
polis in Bithynien ernannt.

3	 Vgl. Thomas F. Mayer (Hg.): The Correspondence of Reginald Pole. Volume 3. A Calen-
dar, 1555–1558: Restoring the English Church. Aldershot: Ashgate 2004. Eintrag 1342a, 
Gentian Hervet an Reginald Pole, S. 147.

4	 Ebd.



12

läßt ihm die Nächstenliebe keine Zeit. Schenkt ihm jemand von den Brüdern ein Buch, 
verkauft er es sogleich, und wenn er deshalb geneckt wird, gibt er zur Antwort: „Wie soll 
ich denn anders meinen Lehrer davon überzeugen, daß ich seine Kunst wirklich gelernt 
habe, außer indem ich sie wirklich übe?“5

Es war die besondere Heiligkeit dieses Mönches, die Palladius unterstreichen woll-
te, als er diese Episode aus seinem Leben erzählte: Die Nächstenliebe (caritas), 
die höchste christliche Tugend, lässt ihm keine Zeit für Bücher; somit lässt sich 
schlussfolgern, dass Buchgeschenke schlecht für das Seelenheil sein müssen. Un-
gewöhnlich daran ist, dass die caritas bei Geschenkvorgängen jedoch gemeinhin 
dem Schenkenden, nicht dem Beschenkten, zugeschrieben wird6. Damit illustriert 
dieser frühchristliche Buchgeschenkvorgang ein Phänomen, das bei der Unter-
suchung von religiösen Buchgeschenken im England der Reformationszeit noch 
häufiger auftreten wird: Von einem Buchgeschenk können beide Parteien profi-
tieren, obgleich auf materieller Ebene die Brüder einen Verlust erlitten. Aber in 
nicht-materieller Hinsicht, auf der spirituellen Ebene, gewannen alle Beteiligten 
durch diese Geschenktransaktion. Auch aus einer eher weltlich geprägten Pers-
pektive ist es leicht nachzuvollziehen, wie beide Parteien von einem Geschenk 
profitieren können; im Falle des Einsiedlers erhielten seine Buchschenker die Ge-
legenheit, ihre Großzügigkeit zu demonstrieren und ihre Anerkennung und Sym-
pathie für den Mönch und seine Lebensweise zum Ausdruck zu bringen, während 
der Mönch deutlich zur Schau stellen kann, dass ihn materielle Dinge wie etwa 
Bücher nicht interessieren. 

Dies sind nur einige der Funktionen, die Geschenke haben können. Sie sind 
seit Menschengedenken ein probates Mittel, um Gunst zu gewinnen, Strafe ab-
zuwenden, Dankbarkeit zu zeigen oder Gefälligkeiten zu sammeln, die zu ei-
nem späteren Zeitpunkt eingelöst werden können. Das Schenken ist in allen 
Stammesgesellschaften zu finden, und der sogenannte potlatch ist das klassische 
Beispiel des ritualisierten Schenkens; es ist ebenso geeignet für die Verschleie-
rung einer anderen Form von Transaktion (etwa einer Zwangsabgabe) wie für 
die „symbolische Kommunikation“7. Vor allem seit Marcel Mauss’ Klassiker Die 

5	 Palladius von Helenopolis: Historia Lausiaca. Die frühen Heiligen in der Wüste. Hg. 
und übers. von Jacques Laager. Zürich: Manesse 1987. Abschnitt 68, S. 294.

6	 Der Hl. Paulus in 2 Korinther 9:7. Alle Textpassagen aus der Bibel basieren auf der fol-
genden Ausgabe: Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsübersetzung. Freiburg 
Basel Wien: Herder 2011.

7	 Der Begriff ‚symbolische Kommunikation‘ soll hier zunächst einmal in dem Sinne ver-
standen werden, dass ‚direkte‘ verbale Kommunikation ausgeschlossen ist, auch wenn 
grundsätzlich jede Art von Kommunikation auf Symbole angewiesen ist beziehungsweise 



 13

Gabe8 fehlt es nicht an Untersuchungen zu Theorie und Praxis des Schenkens in 
verschiedenen archaischen Gesellschaften.9 Wie genau eigentlich ein Geschenk 
definiert werden kann10, ist schon lange ein Gegenstand wissenschaftlicher 
Diskussion11, und an ihren Eckpunkten lassen sich zwei Pflöcke einschlagen, 
zwischen denen sich der Begriff bewegt, namentlich die ausschließlich kommer-
zielle Transaktion ohne soziale oder psychologische Aspekte auf der einen und 
das vollkommen frei gegebene Geschenk ohne jede Idee der Gegenleistung auf 

symbolisch verstanden werden kann. Hierzu beispielsweise Gerd Althoff: „Demonst-
ration und Inszenierung.“ Frühmittelalterliche Studien 27 (1993). S. 27–50; ders.: „Die 
Kultur der Zeichen und Symbole.“ Frühmittelalterliche Studien 36 (2002), S. 1–17; ders.: 
„Zur Bedeutung symbolischer Kommunikation für das Verständnis des Mittelalters.“ 
Frühmittelalterliche Studien 31 (1997), S. 370–389; Raymond Firth: Symbols. Public and 
Private. London: George Allen & Unwin 1975 (bes. Kapitel 11); Claudia Garnier: „Zei-
chen und Schrift. Symbolische Handlungen und literale Fixierung am Beispiel von Frie-
densschlüssen des 13. Jahrhunderts.“ Frühmittelalterliche Studien 32 (1998), S. 263–287; 
Hagen Keller: „Die Investitur. Ein Beitrag zum Problem der ‚Staatssymbolik‘ im Hoch-
mittelalter.“ Frühmittelalterliche Studien 27 (1993), S. 51–86. Speziell zur non-verbalen 
Kommunikation im Mittelalter: Ruth Schmidt-Wiegand: „Gebärdensprache im mit-
telalterlichen Recht.“ Frühmittelalterliche Studien 16 (1982), S. 363–379. Symbolische 
Kommunikation ist einer der beiden Eckpfeiler des Sonderforschungsbereichs 496 (SFB 
496) an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster, in dessen Rahmen dieses Dis-
sertationsprojekt durchgeführt wurde. Speziell mit Bezug auf die Geschenkpraxis siehe 
auch Colin Camerer: “Gifts as Economic Signals and Social Symbols.” The American 
Journal of Sociology, Vol. 94, Supplement: Organizations and Institutions: Sociological and 
Economic Approaches to the Analysis of Social Structure. S. 180–214.

8	 Marcel Mauss: Die Gabe. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999.
9	 Etwa: George Thornton Emmons: The Tlingit Indians. Seattle: University of Washington 

Press 1991; John W. Adams: The Gitksan Potlatch. Population Flux, Resource Ownership 
and Reciprocity. Toronto: Holt, Rinehart & Winston 1973. Als klassische Prä-Mauss-
Studie Bronislaw Malinowski: “Kula; the Circulating Exchange of Valuables in the Ar-
chipelagoes of Eastern New Guinea”. Man 20. S. 97–105. 

10	 Die klassische Studie zur Etymologie von ‚Schenken‘ in zahlreichen Sprachen ist immer 
noch: Jacob Grimm: „Über Schenken und Geben.“ Vorgelesen in der Akademie der 
Wissenschaften am XXVI. October 1848. In: Jacob Grimm: Kleine Schriften Vol. 2. 
Abhandlungen zur Mythologie und Sittenkunde. Berlin 1865.

11	 Etwa bei Gadi Algazi / Valentin Groebner / Bernhard Jussen (Hgg.): Negotiating the 
Gift. Pre-Modern Figurations of Exchange. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2003; 
Helmuth Berking: Schenken. Zur Anthropologie des Gebens. Frankfurt am Main New 
York: Campus-Verlag 1996; Gerhard Schmied: Schenken. Über eine Form sozialen 
Handelns. Opladen: Leske & Budrich 1996. Im deutschen Zivilrecht ist der Begriff der 
„Schenkung“ in BGB §§ 516–534 geklärt.



14

der anderen Seite. Beide Idealtypen sind in der Realität nicht anzutreffen, geben 
aber dennoch eine nützliche Orientierung, anhand derer man die Wirklichkeit 
besser einordnen kann; sie sind insofern soziale Realität, da sie innerhalb der 
Normen einer Gesellschaft einen Idealtyp abgeben, dem man seine Wirkmäch-
tigkeit nicht absprechen kann. Teil der vorliegenden Arbeit wird sein, den Ein-
fluss überlieferter Geschenkvorstellungen auf das Buchgeschenk anzuwenden; 
dabei ist der religiöse Kontext von zentraler Bedeutung, da große Teile der Nor-
menwelt der Frühen Neuzeit auf christlichem Gedankengut basierten12. 

Ein Buch13 ist jedoch schon auf den ersten Blick ein ungewöhnliches Geschenk: 
Es handelt sich zwar um einen Gegenstand, aber dieser hat nicht nur einen materi-
ellen, sondern auch einen besonderen nicht-materiellen Wert: den Inhalt, mit dem 
hier selbstverständlich nicht nur der Text an sich gemeint ist, sondern beispielswei-
se auch Illustrationen, Anmerkungen, Prologe und Epiloge – all das, was zusam-
mengefasst als „Paratexte“14 bezeichnet wird. Es ist eine These dieser Arbeit, dass 
das Buch zu dieser Zeit und in dieser Funktion einen Sonderstatus einnahm, da es 
Diskursmöglichkeiten bot, die kein anderer Geschenktyp in der Frühen Neuzeit 
erreichen konnte. Es war selbstverständlich möglich, etwa eine Inschrift auf einem 
Kelch anzubringen oder mittels eines Triptychons eine Erzählung zu vermitteln, 
die häufig auch auf einer symbolischen Ebene interpretiert werden konnte. Aber 
die Menge an Informationen, die mittels eines Bildes geliefert werden konnte, war 
quantitativ mit den Informationen in den Seiten eines Buches nicht zu vergleichen, 
und ein Buch konnte nicht nur einen bestimmten Wert haben15, sondern auch 
Aussagen über den eigenen Wert enthalten. Darüber hinaus gab es zahlreiche Ar-
ten von Informationen, die sich ohne einen erläuternden Text gar nicht oder nur 
unter Zuhilfenahme komplizierter Interpretationscodes wie etwa des klassischen 
vierfachen Schriftsinnes der mittelalterlichen Hermeneutik übermitteln ließen. 
Diese Codes konnten ihrerseits nur über meist schriftlich kommunizierte Texte 

12	 Hierzu Bernhard Jussen: “Religious Discourses of the Gift in the Middle Ages”. In: 
Algazi / Groebner / Jussen, Negotiating, S. 173–192. Für das Frühmittelalter siehe Jür-
gen Hannig: „Ars Donandi: Zur Ökonomie des Schenkens im frühen Mittelalter“. 
Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 37 (1986). S. 149–162. 

13	 Bei der Definition des Begriffs ‚Buch‘ orientiere ich mich an Ursula Rautenberg / Dirk 
Wetzel: Buch. Tübingen: Niemeyer 2001.

14	 Gérard Genette: Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2001.

15	 Die Aussage, dass ein Buch einen Wert ‚hat‘, dient nur als Kürzel und darf nicht es-
sentialistisch verstanden werden, da der Wert jeden Gutes ständigen Schwankungen 
unterliegt. 



 15

vermittelt werden. Es ist diese Doppelstruktur von Materialität und Nichtmate-
rialität, die das Buch zu einem Ausnahmegeschenk macht, das mit den üblichen 
anthropologischen oder soziologischen Kategorien nur schwer zu fassen ist. Trotz 
einiger interessanter Ansätze ist die Forschung von einer systematischen Erfassung 
des Buches als Geschenk weit entfernt, und auch die vorliegende Arbeit kann nur 
ein Schritt in diese Richtung sein. Es versteht sich von selbst, dass ein Verständnis 
des Wertes eines Buches für den zu behandelnden Zeitraum von großer Bedeu-
tung ist, sowohl in materieller als auch in nicht-materieller Hinsicht; hier spielt 
der von der Tradition beeinflusste, aber auch selbständig geführte zeitgenössische 
Wertdiskurs des 16. Jahrhunderts eine wichtige Rolle.

Obgleich sich diese Arbeit grundsätzlich in räumlicher Hinsicht auf England 
und in zeitlicher Hinsicht auf die erste Phase der Englischen Reformation be-
schränken wird – gemeint ist hier in etwa der Zeitraum vom Beginn der Los-
lösung der englischen Kirche von Rom unter Heinrich VIII. bis zum Ende der 
Herrschaft Maria Tudors – so erfordert eine Interpretation der Rolle des Buchge-
schenks im religiösen Kontext sowohl eine Berücksichtigung der Zeit Heinrichs 
VII. (r.1485–1509) als Vorgeschichte als auch eine Ausdehnung des zeitlichen 
Rahmens in die Zeit Königin Elisabeths I. (r.1558–1603) hinein, schon bedingt 
durch die biographischen Daten der handelnden Akteure. Den hier untersuch-
ten Fallstudien ist gemein, dass sie mit England verbunden sind; der grenzüber-
schreitende Charakter der Reformation im Allgemeinen und der Englischen 
Reformation im Besonderen und der große Einfluss von Protagonisten nicht-
englischer Herkunft wird jedoch in einigen Fällen zur Einbeziehung anderer 
Orte führen. Im Mittelpunkt der Untersuchungen steht jedoch in allen Fällen 
die Englische Reformation. 

In diesem zeitlichen und räumlichen Umfeld stellt das Buchgeschenk im re-
ligiösen Kontext einen besonders interessanten Forschungsgegenstand dar, da 
die Vermittlung bestimmter Inhalte in den religiösen Auseinandersetzungen der 
Zeit auch über geschenkte Bücher erfolgte, so dass sich die Frage nach dem Ver-
hältnis zwischen dieser bestimmten Art von Geschenk und dem Verlauf der Eng-
lischen Reformation stellen lässt. Unter ‚religiösem Kontext‘ soll hier vor allem 
das Schenken eines religiösen Buches verstanden werden, aber gegebenenfalls 
auch das Verschenken von nichtreligiösen Werken an religiöse Würdenträger 
oder in Einzelfällen das Verschenken eines prinzipiell nichtreligiösen Werkes an 
eine Laienperson, sofern dieses Werk in seiner Zueignung explizit in einen reli-
giösen Kontext gerückt wurde. Der Begriff des religiösen Buches schließt sowohl 
klassische Texte des Christentums als auch zeitgenössische religiöse Literatur 
ein, die, wie sich zeigen wird, zahlenmäßig das Übergewicht hatte. 



16

Der in dieser Arbeit behandelte Zeitraum ist unter anderem wegen des Zu-
sammentreffens zweier einschneidender Veränderungen von Interesse: der Re-
formation und des Medienwandels vom Manuskript zum gedruckten Buch, das 
nicht nur die Verbreitung neuer Ideen förderte, sondern gleichermaßen von ih-
nen gefördert wurde.16 Gerade am in religiöser Hinsicht stürmischen 16. Jahr-
hundert lässt sich erkennen, welche komplizierten Wechselwirkungen zwischen 
Monarchen, Adligen, Gelehrten und religiösen Würdenträgern, aber auch Auto-
ren, Übersetzern und Druckern bestanden und wie schwer es ist, die Interaktion 
zwischen den direkt beteiligten, aber häufig auch den indirekt mit einbezogenen 
Akteuren systematisch zu erfassen und wiederkehrende Aspekte und häufiger 
auftretende Typen herauszuarbeiten. Angesichts der häufig auftretenden Unvoll-
ständigkeit oder des gelegentlichen Fehlens entsprechender Quellen ist ein ge-
wisses Maß an Spekulation und nicht im wünschenswerten Maße abgesicherten 
Interpretation unvermeidlich; diese Arbeit soll unter anderem auch ein Versuch 
sein, unter Einbeziehung mehrerer Forschungsdisziplinen Aussagen in diesen 
Bereichen zu machen.

Sowohl das gedruckte Buch als auch das Manuskript spielen zu dieser Zeit für 
Buchgeschenke eine große Rolle. Daraus ergeben sich medienwissenschaftliche 
Fragestellungen etwa nach den Auswirkungen der technologischen Entwicklung 
auf die Geschenkpraxis und nach dem unterschiedlichen Geschenkstatus eines 
Original-Manuskriptes und eines gedruckten Buches, das im Regelfall in vielen 
mehr oder weniger identischen Exemplaren vorlag und daher häufig von einem 
Drucker oder Illuminator individualisiert werden musste, um sich von den an-
deren Exemplaren abzuheben und auf diese Weise dem Beschenkten symbolisch 
seine besondere Stellung zu vermitteln. Der Buchdruck ermöglichte darüber hi-
naus einen Typus von Massen-Buchgeschenk; so druckte der englische Drucker 
Wynkyn de Worde (v.1479–1534/35) im Jahre 1525 sechzig Exemplare von John 
Ryckes’ Image of Love17, die an die Nonnen des Birgittinerklosters Syon Abbey 

16	 In den Worten Patrick Collinsons: “[The Reformation] revived the flagging fortunes 
of the printing industry.” Patrick Collinson: “Literature and the Church.” In: David 
Loewenstein / Janel Mueller (Hgg.): The Cambridge History of Early Modern English 
Literature. Cambridge: Cambridge University Press 2006. S. 375.

17	 STC 21471.5. Siehe hierzu Norman F. Blake: “Wynkyn de Worde: The Early Years”. 
Gutenberg-Jahrbuch 1971, S.  62–69; ders., “Wynkyn de Worde: The Later Years”.  
Gutenberg-Jahrbuch 1972, S. 132f.; C. Annette Grisé: “‘Moche profitable unto religious 
persones, gathered by a brother of Syon’; Syon Abbey and English Books”. In: E. A. 
Jones / Alexandra Walsham (Hgg.): Syon Abbey and Its Books. Reading, Writing, and 
Religion c. 1400–1700. Woodbridge: Boydell 2010. S. 139f.



 17

verschenkt wurden – ein solches Geschenk wäre vor der Inkunabelzeit kaum re-
alisierbar gewesen. Dies wirft ein interessantes Licht auf den konkreten Einfluss 
der Technologie auf die Geschenkpraxis; der Umstand, dass de Worde diese Bü-
cher auf Grund ihres als ketzerisch betrachteten Inhalts wieder zurücknehmen 
musste, lenkt das Augenmerk auf die politischen und religiösen Bedingungen, 
unter denen Buchgeschenke überhaupt möglich waren und gleichzeitig darauf, 
inwieweit sich diese Bedingungen in der Praxis des Schenkens von Büchern wi-
derspiegelten. 

Eine zentrale Fragestellung dieser Arbeit ist die Frage nach Vorhandensein 
spezifischer Charakteristika des Buchgeschenks im religiösen Kontext im Bear-
beitungszeitraum unter Berücksichtigung verschiedener Kategorien, die aus un-
terschiedlichen Wissenschaftsdisziplinen zusammengeführt werden sollen, um 
beispielsweise festzustellen, ob bestimmte Arten und Ausprägungen des religi-
ösen Buchgeschenks typischer waren als andere, ob Geber und Empfänger spe-
zifisch religiöser Bücher sich von denjenigen unterschieden, die andere Bücher 
verschenkten oder erhielten oder inwieweit sich das Buchgeschenk von anderen 
Geschenken abhob. Es stellt sich auch die Frage nach der spezifischen Funktion 
und den spezifischen Aspekten eines religiösen Buchgeschenks in Abgrenzung 
zu anderen Buchgeschenken, aber auch zu gänzlich anderen Geschenkarten. 
Obgleich Patronagebeziehungen insbesondere in den konkreten Fallstudien 
durchaus thematisiert werden, stehen diese Phänomene nicht im Zentrum dieser 
Arbeit. Erstens steht Patronage meist im Mittelpunkt der wenigen Forschungs-
arbeiten zum Thema Buchgeschenk in der Frühen Neuzeit18 und kann daher als 
eines der am besten erforschten Teilgebiete dieser Thematik gelten19; ein wich-
tigerer Grund ist jedoch zweitens, dass die Frage nach den Formen und Funkti-
onen von Buchgeschenken in dieser Epoche mit dem Verweis auf die an vielen 

18	 Einen Überblick über Buchgeschenk und Patronage in der Forschung zur Frühen 
Neuzeit bietet Nadezda Shevchenko: Eine historische Anthropologie des Buches. Bücher 
in der preußischen Herzogsfamilie zur Zeit der Reformation. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht 2007. S. 145–147. Shevchenko liefert auch selbst zahlreiche Beispiele für 
Buchgeschenke im Patronagekontext. Ich danke Frau Uta Schleiermacher für diesen 
Literaturhinweis.

19	 Einen Überblick über die Patronagebeziehungen auf dem Buchsektor findet sich bei 
Andrew Pettegree: The Book in the Renaissance. New Haven und London: Yale Uni-
versity Press 2010. S. 161–166. T. A. Birrell geht so weit, Patronageforschung 1986 als 
“modish historical study” zu bezeichnen (T. A. Birrell: English Monarchs and Their 
Books. From Henry VII to Charles II. The Panizzi Lectures 1986. London: The British 
Library 1987. S. 13).



18

Stellen zu findenden Patronagebeziehungen nur unzureichend beantwortet ist. 
In der Buchgeschenkforschung stehen die Rolle des Buchgeschenks als Kom-
munikationsmedium und die Wirksamkeit oder Unwirksamkeit der zahlreichen 
Versuche, Patronage durch Buchgeschenke einzuleiten oder zu stabilisieren, im 
Vordergrund, und viele der in dieser Arbeit vorgestellten Buchgeschenke lassen 
sich in einen Patronagekontext einordnen. Es ist jedoch eine der hier vertretenen 
Thesen, dass die Betrachtung von Buchgeschenkvorgängen sich nicht mit der 
Frage nach Patronage erschöpfen sollte und dass sowohl die Intentionen hinter 
als auch die Auswirkungen von Buchgeschenken über diesen Kontext hinaus-
gehen. Folglich soll hier der Schwerpunkt stärker auf denjenigen Aspekte von 
Buchgeschenken liegen, die über die Frage nach dem direkt messbaren Erfolg 
eines Buchgeschenks im Sinne einer finanziellen Vergütung oder des Erwerbs 
einer Stellung etwa am Hofe eines Fürsten hinausreichen. Erfolg und Scheitern 
eines Buchgeschenks sollen im Rahmen dieser Arbeit auf unterschiedliche Facet-
ten hin untersucht werden, und eine genauere Betrachtung der Wirksamkeit von 
Buchgeschenken auf mehreren Ebenen wird dabei aufzeigen, dass diese Wirk-
samkeit mehrdimensional sein konnte und oft schwer zu messen ist. Dabei muss 
allerdings berücksichtigt werden, dass der Wunsch nach Patronage bei vielen 
der hier beschriebenen Buchgeschenke sozusagen im Hintergrund mitschwingt 
und die Etablierung oder Stabilisierung einer solchen Beziehung zumindest auf 
einer Ebene ein Kriterium für den Erfolg eines Buchgeschenks war und von den 
Beteiligten auch oft so gesehen wurde20. Die Wichtigkeit dieser Interpretations-
ebene soll keinesfalls in Zweifel gezogen werden, auch wenn andere Ebenen 
gelegentlich in den Vordergrund treten. In diesem Zusammenhang wird dem 
Begriff ‚Patron‘ der Vorzug gegenüber dem in der deutschsprachigen Literatur 
häufig anzutreffenden ‚Mäzen‘ gegeben, da dieser zu sehr an eine Förderung der 
Künste oder konkrete Aufträge zur Erstellung eines Kunstwerkes denken lässt21, 
während ‚Patron‘ nicht nur umfassendere Bedeutung und weitere internationale 
Verbreitung hat, sondern darüber hinaus auch die Möglichkeit einer engen und 
länger andauernden Beziehung stärker unterstreicht22. 

20	 Vgl. Pettegree, The Book in the Renaissance, S. 164.
21	 Siehe etwa den Titel von Peter Hirschfeld: Mäzene. Die Rolle des Auftraggebers in der 

Kunst. München: Deutscher Kunstverlag 1968.
22	 Im England des 16. Jahrhunderts war es bei humanistischen Autoren gebräuchlich, ihre 

Gönner in Anlehnung an das antike Vorbild als ‚Maecenas‘ zu titulieren; der Begriff 
‚Patron‘ tritt in den für diese Arbeit verwendeten Zueignungen jedoch wesentlich 
häufiger auf (vgl. Maria Dowling: Humanism in the Age of Henry VIII. London Sydney 


