Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Baer, Ulrich
»Niemand zeugt fiir den Zeugen«

Erinnerungskultur und historische Verantwortung nach der Shoah
Herausgegeben von Ulrich Baer

© Suhrkamp Verlag
edition suhrkamp 2141
978-3-518-12141-2



edition suhrkamp 2141



Der vorliegende Sammelband zur Erinnerungskultur betrachtet die Aus-
einandersetzungen um den Umgang mit dem Holocaust unter einem vollig
neuartigen Blickwinkel: Sie werden nimlich auf eine radikale historische
Krise der Zeugenschaft zuriickgefiihrt, deren Auswirkungen die individu-
ellen und kollektiven Verhaltensweisen bis in die Gegenwart bestimmen.
In den 14 internationalen Beitrigen wird daher der Frage nachgegangen,
wie man sich heute einem Ereignis annihern kann, das unser Begriffs- und
Deutungsvermdgen tibersteigt. Als Antwort auf diese Frage werden litera-
rische und filmische Darstellungen des Holocaust, Zeugenaussagen und
die Anklagestrategien in den Niirnberger Prozessen, therapeutische Prin-
zipien und die Moraltheorie, verbreitete Erklirungsmuster des Rassismus
sowie geschichtsphilosophische Grundannahmen eingehenden Analysen
unterzogen, wobei Zeugenschaft als bislang tibersehenes zentrales Mo-
ment in den Diskussionen zur Erinnerungskultur herausgearbeitet wird.
In Anschluff an diese Erkenntnisse prisentiert dieser Band die Zeugen-
schaft grundlegend neu als Frage nach der ethischen Haltung einer Person,
die sich mit Zeugnissen von extremer Gewalt konfrontiert sieht.

Die Beitriger wie Geoffrey Hartman, Shoshana Felman, Claude Lanz-
mann oder Lawrence Langer haben die Debatte zu diesem Thema in den
letzten Jahren mafigeblich bestimmt.



»Niemand zeugt fiir
den Zeugen«

Ervinnerungskultur und historische
Verantwortung nach der Shoah

Herausgegeben von
Ulrich Baer

Suhrkamp



edition suhrkamp 2141
Erste Auflage 2000
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2000
Erstausgabe
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages
reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Druck: Books on Demand, Norderstedt
Printed in Germany
Umschlag gestaltet nach einem Konzept
von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-12141-2

3. Auflage 2011



Inhalt

Ulyich Baer
Einleitung 7

1. Zuginge zur Zeugenschaft

Geoffrey Hartman
Intellektuelle Zeugenschaft und die Shoah 35

Lawrence Langer
Die Zeit der Erinnerung. Zeitverlauf und Dauer in
Zeugenaussagen von Uberlebenden des Holocaust  §3

Dori Launb
Zeugnis ablegen oder
Die Schwierigkeiten des Zuhorens 68

Cathy Caruth
Trauma als historische Erfahrung:
Die Vergangenheit einholen 84

I1. Sekundire Zengenschaft

Clande Lanzmann
Der Ort und das Wort 101

Pierre Vidal-Naquet
Uberlegungen zu drei Ravensbriick 119

Jared Stark
Die Aufgabe der Zeugenschaft.
Das Holocaust-Zeugnis der Alina Bacall-Zwirn 133

Robert Coben

Identititspolitik als politische Asthetik.
Peter Weiss’ Ermittlung im amerikanischen
Holocaust-Diskurs 156

Shoshana Felman
Im Zeitalter der Zeugenschaft:
Claude Lanzmanns Shoah 173



II1. Zeugenschaft und Medien

Lawrence Douglas
Der Film als Zeuge. Nazi Concentration Camps vor dem
Nirnberger Gerichtshof 197

Bernd Hiippauf
Der entleerte Blick: Gewalt im Visier 219

Ulyich Baer
Zum Zeugen werden. Landschaftstradition und Shoah
oder Die Grenzen der Geschichtsschreibung im Bild 236

Avital Ronell
Trauma-TV: Video als Zeugnis. Zwolf Schritte jenseits
des Lustprinzips 255

Die Autorinnen und Autoren 275

Drucknachweise 277



Ulrich Baer
Einleitung

Niemand zeugt fiir den Zeugen.

Paul Celan

»Niemand / zeugt fir den / Zeugen« lauten die Schlufizeilen von
Paul Celans Gedicht »Aschenglorie«. Ein Zeuge, in Celans Ge-
dicht und allgemein, steht ein fiir etwas anderes: fiir das Einge-
denken des Schicksals anderer und fiir Geschehen, die sonst dem
Vergessen oder Verdringen preisgegeben sind. Zeugnis ablegen
bedeutet, die eigene Person fiir die Wahrheit der Geschichte ein-
zusetzen und das eigene Wort zum Bezugspunkt einer umstritte-
nen oder unbekannten Realitit zu bestimmen, die man selbst er-
fahren oder beobachtet hat. Celan erinnert uns zunichst an die
radikale Isolierung und absolute Singularitit des Zeugen. Die
Aussage eines Zeugen kann weder durch die Aussage einer ande-
ren Person noch durch eine andere Aussage ersetzt werden. Doch
steht neben Isolierung und Singularitit noch weiteres: Eine Aus-
sage wird erst dadurch zu einem Zeugnis, dafl sich der Zeuge in
seiner Erzihlung an einen anderen richtet. Die personlichen Be-
lange des Zeugen werden erst in der Ansprache an andere tiber-
schritten, und die Aussage des Zeugen steht erst dann, durch diese
Ansprache und diesen Anruf um Gehor, fiir eine universelle
Wahrheit ein. Zeugen verlangen von ihrem Publikum eine Ant-
wort, und diese Forderung verhallt ungehort, wenn niemand zu-
horen will oder kann. Im vorliegenden Band geht es um diese
Aufforderung an die Zuhorer eines Zeugen. Sie impliziert, zu-
mindest teilweise Verantwortung fiir die von anderen bezeugte
Wirklichkeit zu tibernehmen. Es geht um die Verpflichtung und
um die Moglichkeit, »fiir den Zeugen zu zeugen«, indem wir auf
die in jedem Zeugnis erhaltene Aufforderung zum Zuhéren und
zur Antwort dadurch reagieren, daff wir fiir die Wahrheit der be-
zeugten Erfahrung mitverantwortlich werden.

Celan bezeichnet die bezeugte Wirklichkeit in » Aschenglorie«
als »Das vor euch, vom Osten her, Hin- / gewtirfelte, furchtbar«.
Er verkniipft in diesen Zeilen die alttestamentarische Prophezei-
ung einer drohenden Vernichtung des Volkes Israel durch Feinde

7



»aus dem Osten« mit Stéphane Mallarmés Sinnbild des Wirfel-
wurfs, das fiir den franzosischen Dichter schon 1892 fiir eine will-
kiirlich erfahrene Realitit einsteht.! Das »Furchtbare«, von dem
Celan in seiner Dichtung Zeugnis abzulegen versucht, wird durch
dieses eng verfugte Bild aus Jesajah und Mallarmé als vormodern
und jenseits des menschlichen Verstehens und zugleich als unvor-
hersehbar und auf8erhalb jeglicher »grofien Erzihlung« und somit
als spit- oder postmodern gekennzeichnet.? Doch fiir den Czer-
nowitzer Juden Celan kam 1941 »das Furchtbare« nicht »vom
Osten her«, sondern aus dem Westen. Die systematische Vernich-
tung von Celans Familie, Freunden und Bekannten und seiner
Welt, der Massenmord an den europiischen Juden, wurde dirigiert
von »Meistern aus Deutschland«. Trotzdem spricht Celan von et-
was Furchtbarem »vom Osten her«, da der Zeuge in seinem Ge-
dicht mehr bezeugt als diese historisch und geographisch spezifi-
sche Katastrophe. Ihm filltdie Aufgabe zu, gerade auch die Spuren
und Nachwirkungen der Vernichtung zu sondieren, die den histo-
risch spezifischen Rahmen sprengen, da sie scheinbar erst heute
aus dem »mythischen Gebiet >weiter im Osten¢, wo die NS-Ver-
waltung die endgiiltige Deportation der Juden situierte<, zu uns
stoflen.’ Celans Dichtung ist diesen Nachbeben gewidmet, die
nicht immer als solche erkennbar sind und dennoch unsere Exi-
stenz als eine »nach Auschwitz« definieren. Da bald niemand
mehr am Leben sein wird, der dieses »Furchtbare« erfahren oder
mit eigenen Augen sehen muflte, und um sowohl den Opfern der
Gewalt als auch uns selbst gerecht zu werden, wachst fiir uns die
Verpflichtung, »fiir die Zeugen«, die die universelle Bedeutung ei-
ner Katastrophe singulir verkérpern, durch Wahrnehmung und
Handlungen Verantwortung zu tbernehmen.* Im vorliegenden

1 Vgl. Paul Celan, »Aschenglorie«, in: Gesammelte Werke, hg. v. Beda Alle-
mann, Stefan Reichert und Rudolf Biicher, Frankfurt/M. 1983, Bd. 2, S. 72,
und Stéphane Mallarmé, »Un coup de dés«, in: Euvres Completes, hg. v.
Henri Mondor und G. Jean-Aubry, Paris 1945, S. 457-477.

2 Zum Holocaust als Ereignis »auflerhalb der groffen Erzihlungen« vgl. Jean-
Francois Lyotard, Der Widerstreir, Miinchen 1987. In Anlehnung an
Lyotard sind »Moderne« und »Postmoderne« nicht als chronologisch auf-
einanderfolgende Epochen zu verstehen.

3 Nadine Fresco, »Diaspora des cendres«, in: Nouvelle Revue de Psychana-
lyse 24 (1981), S. 215.

4 Aufler den hier publizierten Aufsitzen zur Zeugenschaft vgl. auch Jacques
Derrida, Demeunre, Paris 1998; Sarah Kofman, Erstickte Worte, Wien 1988;
Alexander Garcia Diittmann, La parole donnée, Paris 1990.



Band wird die Zeugenschaft als bislang tibersehenes zentrales
Moment in den Auseinandersetzungen um den Umgang mit dem
Holocaust und den politischen, intellektuellen und personlichen
Entscheidungen tiber die Zukunft der Vergangenheit - tiber Erin-
nerungskulturund Entsorgung der Geschichte —herausgearbeitet.

Ohne die Augenzeuginnen und -zeugen, von denen nach den
Plinen der Titer niemand hitte {iberleben sollen, wire unser Bild
vom Holocaust boswillig verzerrt oder fehlte vollig.> Die wenig-
sten der Tater hitten iiberhaupt geredet, die vorhandenen Do-
kumente wiren nicht entschliisselt oder verifiziert worden, die
vorhandenen fotografischen Aufnahmen wiren als militirisch ge-
rechtfertigte Partisanenerschieffungen u. 4. abgetan worden, und
der weltweite Unwille, gegen die Verbrechen einzuschreiten, hitte
sich als allgemeines Vergessen nach dem Krieg fortgesetzt. Ohne
den Zorn der Uberlebenden hitte es nicht schon 1943 Augenzeu-
genberichte iiber die Lager gegeben, dieim Eigenverlag erscheinen
mufiten. Ohne Zeugen hitten die Nachkriegsgerichte wegen un-
zureichender oder nicht eindeutiger Beweislage wahrscheinlich
noch mehr Freispriche wie Orden verteilt und ehemalige Hand-
langer des Regimes rehabilitiert, wiren die populdren Blendwerke
von Speer und anderen nicht widerlegt worden, und die Welt hatte
die Orts- und Personennamen vergessen, die zu Synonymen der
Vernichtung tradierter Vorstellungen von Kultur, Aufklirung und
Fortschritt wurden. »Es ist unser einziger armseliger Widerstand
— dafd nichts vertuscht wird, daf} alle Zeugnisse erhalten bleibenx,
erklirt die Figur der Helene Marx schon 1933 threm ehemaligen
Freund Karlanner, der zu den Nationalsozialisten iibertritt und
sie, als judische Deutsche, deshalb verlifit, in Ferdinand Bruck-
ners Theaterstiick Die Rassen. Bruckner schrieb das erschutternde
und dunkel prophetische Stiick tiber die drohende Katastrophe
nur wenige Wochen nach Hitlers Machtergreifung und seiner
eigenen Flucht in die Schweiz; trotz seiner zeitgeschichtlichen
und literarischen Bedeutung ist Die Rassen heute weitgehend ver-
gessen. Wir verdanken diesem Willen, Zeugnis abzulegen, von
dem Bruckners Helene Marx spricht und der Bruckners eigene

5 Zu den ideologischen, philosophischen und politischen Dimensionen der
Termini »Holocaust«, »Shoah« und »Auschwitz« vgl. auch Jean-Frangois
Lyotard, Der Widerstreit, Miinchen 1987, und Omer Bartov, Murder in Our
Midst. The Holocaust, Industrial Killing, and Representation, New York
1996, bes. S. s6ff.



Schreibpraxis bestimmt, Victor Klemperers Tagebticher Ich will
Zeugnis ablegen bis zum lerzten, wo die von der gesamten deut-
schen Bevolkerung mitangesehene tigliche Diskriminierung und
Entwiirdigung der Juden in Deutschland zwischen 1933 und 1945
minutids beschrieben ist. Wir verdanken diesem Willen, daff Men-
schen wie der Historiker Emmanuel Ringelblum in den Jahren
1942 und 1943 die sogenannten »Oneg Shabbat«-Milchkannen
mit unersetzlichen schriftlichen Zeugnissen des Untergangs und
der Vernichtung der Warschauer Juden vergruben und daf§ die
letzten Worte des bedeutenden russisch-jiidischen Historikers Si-
mon Dubnow, den die Nazis 1933 aus Berlin vertrieben und am
8.Dezember 1941 im Getto von Riga auf offener Strafle erschos-
sen, Uberliefert worden sind: Shrayb un farshrayb, »Schreibt und
zeichnet alles auf!«

Doch konnte auch dieser Wille der Zeuginnen und Zeugen nicht
verhindern, daf§ die Moglichkeit, Zeugnis abzulegen, durch die
extrem traumatischen Erfahrungen der Shoah selbst zumindest
teilweise zunichte gemacht wurde. Die Zeuginnen und Zeugen le-
gen Zeugnis ab von eigenen Erfahrungen, die thnen paradoxer-
weise oft selbst nicht ginzlich zur Verfiigung stehen, deren Ur-
sprung nicht immer klar ist und die sie moglicherweise nicht
verstehen. Dem Holocaust ist eigen, dafl wir dank der Zeuginnen
und Zeugen von seinem Geschehen wissen und dennoch nicht
verstehen. In vielen Fillen gab es auflerdem iiberhaupt keine
Uberlebenden, die Zeugnis hitten ablegen konnen, sondern nur
vereinzelte, verzerrende Berichte der Titer. Zwei Juden {iberleb-
ten Belzec, wenig mehr Chelmno (Kulmhof), 32 Sobibér, und von
800 000 tiberlebten durch einen mutigen Aufstand 52 Haftlinge
Treblinka, von denen nur wenige nach dem Krieg Zeugnis ableg-
ten. Manche Historiker stlitzen sich dennoch eher auf apologeti-
sche und euphemistische Dokumente der Tater und nur bedingt
auf existierende Augenzeugenberichte und miindliche Uberliefe-
rungen, da die Zeugen selbst oft unertrigliche oder entwiirdi-
gende Details ihrer eigenen Erfahrungen auslassen, angeblich
nichts zur »historischen Faktenlage« beitragen oder — was in Be-
richten iiber die systematischen Zerstorungsversuche von kollek-
tiver und individueller Identitat ein fragliches Kriterium ist — da
sie zu »subjektiv« sind.® Oder nicht direkt betroffene Schriftstel-

6 Zur Relevanz und Verlifilichkeit von Zeugenaussagen vgl. Raul Hilberg,

I0



lerinnen und Schriftsteller wie der Franzose André Schwarz-Bart,
die Amerikanerin Cynthia Ozick, der Israeli David Grossman,
der Deutsche Giinter Grass oder die Osterreicherin Elfriede Jeli-
nek miissen Verantwortung fiir die Wahrheit einer Geschichte
iibernehmen, deren Uberlieferung denjenigen, die diese Ge-
schichte selbst durchmachen muften, nun nicht noch zusitzlich
aufgebiirdet werden kann.” Damit die Wahrheit der extrem trau-
matischen Erfahrungen ans Licht gelangt, bendtigen Augen-
zeugen eine Art der Zuhorerschaft, die sich als sekundire Zeu-
genschaft, als Zeugenschaft durch Vorstellungskraft oder als
»Zeugenschaft der Erinnerung« verstehen 1aflt.? Auch dies ist
Celans »fiir den Zeugen zeugen«: die Aufnahme der Zeugenaus-
sagen im Bewufitsein, dafl auch unsere Zeugenschaft heute in
Frage gestellt ist. Wenn die urspriinglichen Zeugen sprechen wol-
len, mufl ihre Last geteilt werden. Da die Zeuginnen und Zeugen
als Gedichtnistrager jedoch singuldr und nicht zu ersetzen sind,
miussen die Grenzen und Risiken dieser Form der sekundiren
Zeugenschaft sorgfiltig untersucht werden

Wie steht es also mit dieser Verpflichtung und der Moglichkeit,

»Developments in the Historiography of the Holocaust«, in: Asher Cohen/
Joav Gelber/Charlotte Wardi (Hg.), Comprehending the Holocaust: His-
torical and Literary Research, Frankfurt / New York 1988, S. 28ff. Um dem
Gebot der »geschichtlichen Wahrheit« nachzukommen, beschrinken sich
die Herausgeber einer der ersten in Deutschland publizierten Binde mit
wichtigen Dokumenten zur Vernichtung der Juden auf die Zeugenaussagen
von iiberlebenden Wissenschaftlern, da diese »durch ihre niichterne Sach-
lichkeitund [...] Vollstindigkeit bestechen«, und von Kindern, da diese sich
»verstindlichen Ressentiments [wie leidenschaftliche Ablehnung der Ein-
richtungen des Dritten Reichs] enthalten«. Vgl. Léon Poliakov/Josef Wulf
(Hg.), Das Dritte Reich und die Juden: Dokumente und Aufsitze, Berlin
1955, S. 1 und 250.
7 Vgl. André Schwarz-Bart, Der Letzte der Gerechten, Miinchen 1964; Giin-
ter Grass, Die Blechtrommel, Darmstadt 1959, und ders., Schreiben nach
Auschwitz, Frankfurt/M. 1990; Cynthia Ozick, Rosa or The Shawl, New
York 1988; David Grossman, Stichwort: Liebe, Miinchen 1994, und Elfriede
Jelinek, Die Kinder der Toten, Hamburg 1997.
Vgl. Geoffrey Hartmans Uberlegungen zu dieser Fragestellung in »Sicht-
bare Dunkelheit«, in: Der Lingste Schatten, Berlin 1999, S. 63-69. Vgl. auch
Norma Rosen, »The Second Life of Holocaust Imagery, in: Accidents of
Influence: Writing as a Woman and a Jew in America, Albany/N.Y. 1992,
und Efraim Sicher (Hg.), Breaking Crystal: Writing and Memory after
Auschwitz, Urbana/Chicago 1998. Lawrence Langer spricht von »Zeugen
der Erinnerungs, in: Holocaust Testimonies: The Ruins of Memory, New
Haven 1991, S. 39.

oo

II



zusammen mit den Zeuginnen und Zeugen von Geschehen, wel-
che die Rahmen des Verstehens und der Erfahrung tiberschreiten,
Verantwortung fiir eine Vergangenheit zu tibernehmen, die man
selbst nicht direkt erlebt hat? Maurice Blanchot hat den Holo-
caust als »Ereignis ohne Zeugen« bezeichnet: als eine Krise der
Zeugenschaft, die individuelle und kollektive Verhaltensweisen
bis in die Gegenwart bestimmt, da das geschichtliche Ereignis die
Moglichkeit der Zeugenschaft radikal in Frage stellt. »Die Not-
wendigkeit, Zeugnis abzulegenc, so Blanchot, »ist die Verpflich-
tung einer Zeugenschaft, die nur von unmoéglichen Zeugen — von
Zeugen des Unmoglichen — abgelegt werden kann, und nur in der
Singularitit eines jeden einzelnen; manche haben tiberlebt, doch
ihr Uber-Leben ist nicht linger Leben, es ist der Bruch mit der le-
benden Bejahung, die Bezeugung dessen, dafl das, was das Leben
ist (nicht das narzifitische Leben, sondern das Leben fiir den an-
deren) den entscheidenden Anschlag erlitten hat, der nun nichts
mehr intakt lafit.«°

Die Autorinnen und Autoren dieses Bandes stellen sich den
Auswirkungen dieser historischen Krise der Zeugenschaft und
diesem Uber-Leben, das nicht linger Leben im herkémmlichen
Sinne ist. Statt sich auf die mittlerweile zu Klischees abgewerte-
ten Begriffe der »Unsagbarkeit« oder »Undarstellbarkeit« von
Auschwitz zu berufen, mit denen direkt nach dem Krieg die
weitverbreitete Indifferenz gegeniiber den Zeugnissen von Uber-
lebenden gerechtfertigt wurde und die z. B. von Jorge Semprun
und Georges Perec in ihren Werken bekimpft werden, arbeitet
der vorliegende Band Fragen heraus, die tber die historische Spe-
zifizitdt des Holocaust hinausgehen.!® Die nicht nachlassende
Beschiftigung mit dem Holocaust als Ereignis, das unser Be-
griffs- und Deutungsvermdgen tbersteigt, wird darauf zuriick-
geftihrt, dafl moralische, politische und kulturelle Grundannah-
men der Nachkriegsdemokratien sich nur im Bewuf3tsein der

9 Maurice Blanchot, Aprés coup, précédé par Le ressassement éternel, Paris
1983, S. 98.

10 Zum Begriff des »Unsagbaren« und der Rezeption der Zeugenaussagen
nach dem Krieg vgl. Annette Wieviorka, Déportation et génocide: entre la
mémoire et oubli, Paris 1992, S.159-191. Vgl. auch Jorge Semprun,
Schreiben oder Leben, Frankfurt/M. 1995, und Georges Perec, der in W
oder die Kindhbeitserinnerungen (Frankfurt/M. 1982) schreibt, daf} »das
Unsagbare sich nicht im Geschriebenen [verkriecht], es ist das, was das
Schreiben lange zuvor ausgeldst hat« (S. 54).

I2



radikalen Krise der Zeugenschaft verstehen lassen, als die der
Holocaust hier erstmalig konsequent verstanden wird.

Konnen Personen, die ein traumatisches Ereignis selbst nicht
erlebt haben, fiir die Zeugen, die ihre eigenen Erfahrungen auf-
grund der aus dem Trauma resultierenden Ohnmacht selbst nicht
ganzlich belegen konnen, eine Art Mitverantwortung fiir die Ver-
gangenheit oder sogar eine Art »stellvertretende Zeugenschaft«
tibernehmen? In der deutschen Forschung sind theoretisch fun-
dierte Uberlegungen zur Zeugenschaft, wie sie hier vorgestellt
werden, noch ein Desiderat.!! Dafiir gibt es mehrere Griinde: Die
Berichte der nichtjiidischen Zeitzeugen und der Titer lassen sich
in der Regel in »den Rahmen kultureller Erinnerungsmuster« der
deutschen Nachkriegsgesellschaft einpassen und machen somit
eine theoretisch fundierte Erfassung des Aktes und der Bedin-
gungen der Zeugenschaft nicht erforderlich.!? Die Rezeption der
Berichte von jiidischen Uberlebenden wiederum beschrinkt sich
weitgehend auf zum Teil in hohem Mafie literarisierte Darstellun-
gen, die tradierten Erzdhlmustern folgen. Der Welterfolg von
zwei so unterschiedlichen Werken wie Elie Wiesels Nacht und
dem Tagebuch der Anne Frank rihrt beispielsweise auch daher,
wie diese beiden Publikationen ganz bewufit - und notwendi-
gerweise —auf ein nicht ausdriicklich jidisches, sondern allgemei-
nes europaisch-amerikanisches Publikum zugeschnitten wur-
den.” Die Ehrfurcht im Umgang mit den Zeugenaussagen von
Uberlebenden mag selbst der begriindeten Furcht entspringen,
daf kritische Ansitze sich allzu leicht als Ausdruck niederer Mo-

11 Auf einer Tagung betonte Elisabeth Domansky, dafl »der Beitrag, den wir
leisten konnten, darin besteht, [. . .] zu diesen informierten Zeugen zu wer-
den, [indem] wir den Opfern zuzuhoren beginnen und die Geschichte der
Opfer als die Geschichte des Nationalsozialismus begreifen lernen«. Wie
Manuel Képpen in einer Zusammenfassung hervorhebt, »richtete sich hef-
tiger Widerstand« der anderen Konferenzteilnehmer (mit Ausnahme von
Micha Brumlik) gegen Domanskys Vorschlag. Vgl. »Zur Zukunft des Er-
innerns: Eine Diskussion mit Jurek Becker, Micha Brumlik, Elisabeth Do-
mansky, Gerhard Schénberner, Horst Denkler«, in: Manuel Képpen (Hg.),
Kunst und Literatur nach Auschwitz, Berlin 1993, S. 204.
Vgl. auch Harald Welzer, Verweilen beim Grauen: Essays zum wissen-
schaftlichen Umgang mit dem Holocaust, Tibingen 1997, S. 128 und 142.
13 Zu Wiesels Un di Velt hot geshvign und der Ubersetzungs- und Rezepti-
onsgeschichte dieses jiddischen Textes vgl. Naomi Seidman, »Elie Wiesel
and the Scandal of Jewish Rage«, in: Jewish Social Studies 3:1 (Herbst
1996), S. 1-20.

I

N~

13



tive auslegen lassen. Die theoretische Uberlegung, dafl es so etwas
wie eine sekundire oder stellvertretende Zeugenschaft gibt,
konnte aber auch das Primat und die Authentizitit des Augen-
zeugens in Frage stellen. » Authentizitit« der Zeugenschaft be-
deutet in diesem Kontext die Beweiskraft und Glaubhaftigkeit
des Zeugnisses flir eine von der Zeugin oder dem Zeugen erlebte
Wirklichkeit. Geht man vom Primat der Zeugenschaft aus, so
setzt man voraus, dafl Augenzeugenberichte glaubhafter als
Nacherzahlungen sind, selbst wenn diese noch so einfithlsam und
ausdrucksstark formuliert werden. Wird eine sekundire Zeugen-
schaft jedoch anerkannt, zersetzen wir dann nicht die vielbe-
schworene Differenz zwischen den urspriinglichen, authenti-
schen Erfahrungen der Opfer und dem Nacherleben derjenigen,
die spiter auf deren Aussagen treffen?'* Sobald man die Mithilfe
an und die aktive Aufnahme der Zeugenschaft so versteht, dafl je-
mand »fiir die Zeugen zeugt« und fiir die Wahrheit dessen, was
man nicht selbst erlebte, eine Verantwortung iibernimmt, droht
der Unterschied zwischen authentischer Erfahrung und vorge-
stelltem Leid, zwischen geschichtlicher Wahrheit und konstruier-
ter Nacherzihlung, zwischen Realitit und Rhetorik, zwischen
Fakt und Fiktion zu schwinden.

Es wire jedoch falsch, die sorgfiltige Analyse der Unter-
schiede, der Struktur und insbesondere die Auseinandersetzung
mit der erschiitternden Spaltung im Inneren der Zeugenaussagen
abzulehnen, da solche Gedankenginge unweigerlich dazu fithren
wiirden, daff man der extremen Erfahrung, wie sie die Uberleben-
den erlitten, ihre singulire Bedeutung oder Wirklichkeit ab-
spricht. Die Begriffe des » Authentischen« und der »Erfahrung«
sind in diesem Jahrhundert auf das Furchtbarste durch Ereignisse
erschiittert worden, die die Grenzen des Erfahrbaren tiberschrit-
ten. Die Zeuginnen und Zeugen extremer Katastrophen tragen
die Erinnerung an eine Erfahrung in sich, deren Mitteilung kei-
nesfalls immer befreiend wirkt, sondern selbst als traumatisch er-
lebt wird. Die zerstorerische psychische Gewalt des urspriing-
lichen Traumas 1aflt in vielen Fillen eine Einarbeitung in das

14 Siche Klaus Scherpe, »Von Bildnissen zu Erlebnissen: Wandlungen der
Kultur >nach Auschwitz«, in: Hartmut Bohme/Klaus Scherpe (Hg.), Lite-
ratur und Kulturwissenschaften, Hamburg 1996, S. 254-282; hier S. 265;
Manuel Koppen, »Auschwitz im Blick der zweiten Generationx, in: Kop-
pen (Hg.), Kunst und Literatur nach Auschwitz, a.a. O., S. 68.

14



Gedichtnis nicht zu. Diese als »Fremdkorper in der Seele«!> emp-
fundene Erinnerung drangt auf Mitteilung und mufl moglicher-
weise zugleich vom Bewufitsein der Zeugin oder des Zeugen fern-
gehalten werden, da durch die Zeugenaussage Affekte mit einer
dem urspriinglichen Trauma fast vergleichbaren Gewalt hervor-
brechen kénnen. Indem von dieser Wirklichkeit vor einer ande-
ren Person Zeugnis abgelegt wird, kann die einzelne Person durch
diese Mitteilung vom psychischen Druck der Erinnerung zumin-
dest teilweise entlastet werden. Um das Zeugnis Uiberhaupt her-
vorzubringen und um diese Erleichterung zu erméglichen, bedarf
es dieser zuhorenden Person, die eine Art der zweiten Zeugen-
schaft ibernimmt.

Doch sollte man die antithetischen Begriffe der »authentischen
Erfahrung«und der »sekundiren Zeugenschaft« oder des »Nach-
erlebten« nicht einfach verwerfen. Sie lassen sich vielmehr unter
Berticksichtigung eines nuancierten Verstindnisses der wesent-
lichen und paradoxen Nichterfahrbarkeit von traumatischer Er-
fahrung dekonstruieren. Die Autorinnen und Autoren dieses
Bandes stellen die Frage in den Vordergrund, inwieweit unser ei-
genes Denken und Verhalten in der Gegenwart einem nicht im-
mer eingestandenen oder bewufiten Verstandnis dieser historisch
belasteten Begriffe verschrieben ist. Beispielsweise wird uns der
verdeckte Zusammenhang zwischen dem Alltagsbegriff der » Au-
thentizitat« und den belasteten Begriffen der »Echtheit« und
»Reinheit, in deren Namen Millionen von Menschen fiir lebens-
unwiirdig befunden und vernichtet wurden, erst langsam bewufit.
Jacques Derrida hat die Ergriindung dieser Verstrickung des eige-
nen Denkens und Sprechens in die Katastrophe als die unum-
gingliche Aufgabe unseres Denkens nach Auschwitz bezeichnet:

»Gibe es aber eine solche Lehre, eine einzigartige Lehre unter den stets
einzigartigen Lehren, die man aus einem besonderen Mord, aus allen
kollektiven Vernichtungen der Geschichte ziehen konnte (jeder indi-
viduelle Mord, jeder Kollektivmord ist ein Singulares, ist also unend-
lich und unvergleichlich), so wire die Lehre, die wir heute daraus zie-
hen kénnen (und wenn wir sie ziehen kénnen, miissen wir es auch tun),
die, dafl wir die mogliche Mitschuld all dieser Diskurse am Schlimm-
sten (hier geht es um die Endlosung), die mogliche komplizenhafte

15 Dieser Ausdruck findet sich bei Ruth Kliger, weiter leben: Eine Jugend,
Gottingen 1992, S. 138.

15



Verbindung, die zwischen diesen Diskursen und dem Schlimmsten be-

steht, denken, erkennen, vorstellen, formalisieren, beurteilen miis-
16

sen.«

Statt den Begriff der Authentizitit abzulehnen und damit die
Singularitit und nicht zuletzt auch Unentschiedenheit der Au-
genzeugenberichte in Frage zu stellen, zeigen die Beitrige dieses
Bandes anhand der verschiedenen Formen und Dimensionen der
Zeugenschaft, dafl sich die Bedeutung von Authentizitit in der
Auseinandersetzung mit dem Wesen der Zeugenschaft verandert.
Die Frage, wer das Recht auf die Echtheit und Glaubwiirdigkeit
einer Aussage beanspruchen kann — wer beispielsweise die extre-
men Erlebnisse von Opfern darstellen oder wiedergeben darf,
die sich der Erfahrung selbst entziehen —, findet ihre Antwort
darin, daf§ Authentizitit sich nicht in der Zeugenaussage lokali-
sieren lafit. Die Wahrheit der Zeugenaussage, so zeigen diese Bei-
trage, entsteht und existiert vielmehr nur in und durch ihre Mit-
teilung; ohne ein Gegeniiber, ohne eine zuhorende Person, kann
eine Aussage nicht zum Zeugnis werden. Alle Aufsitze widmen
sich dieser schwierigen Einsicht im Bewufitsein der abgriindigen
und undurchdringlichen Stille, die sowohl hinter den leisesten
wie auch ausdrucksvollsten Zeugenaussagen und selbst noch
hinter dem Metapherngestober der Kommentare herrscht; die
Autorinnen und Autoren schreiben im Bewuf$tsein des Schwei-
gens, das heute, aus dem Ereignis der Shoah heraus, von uns eine
angemessene Antwort verlangt. Alle Beitrage verstehen das We-
sen der Zeugenschaft als dialogischen Aufruf und Appell an die
Verantwortung. Authentizitit kann folglich nicht mehr so ver-
standen werden, als »gehore« sie den Augenzeugen oder kenn-
zeichne diese wie das unsichtbare Wasserzeichen in einem von
der Geschichte selbst abgestempelten imaginiren Pafl. Authenti-
zitat ereignet sich vielmehr erst durch die Mitteilung des Zeug-
nisses an andere. Die diffizile Frage nach der Moglichkeit einer
sekundiren Zeugenschaft spiterer Generationen wird somit
nicht als Enteignung der Zeugnisse erster Hand aufgefafit,
sondern als ein notwendiger und verantwortungsvoller und
schlieBlich kritischer Vorgang der Rezeption und Aufnahme

16 Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritit«,
Frankfurt/M. 1991, S. 124f. Ubersetzung leicht modifiziert.

16



der Zeugnisse, durch welchen die Last der Uberlieferung von
Erfahrungen jenseits des Erfahrbaren mit den Zeuginnen und
Zeugen geteilt wird.

Zeugnis ablegen zu miissen ist keine Auszeichnung. Fiir viele
Uberlebende von systematischer Gewalt wird der Moment,
»wenn die Erinnerung kommt«, um hier Saul Friedlinders Aus-
druck aufzugreifen, als weitere Traumatisierung erfahren. Die
Aufgabe, Zeugnis abzulegen, scheint in manchen Fillen kaum
vernarbte seelische Wunden wieder aufzureifilen und die ur-
spriingliche Entwiirdigung und das Leid zu wiederholen. In ihrer
Furchtbarkeit jagen die Zeugenaussagen tiber die Schrecken der
Shoah nicht nur den Zuhédrenden, sondern den Zeuginnen und
Zeugen selbst Angst ein. So kommentiert ein norwegischer Uber-
lebender von Dachau seine eigene Zeugenaussage mit den Wor-
ten, dafl ihn die eigene Fahigkeit, unmenschliche Erfahrungen
auszudriicken, nicht entlaste, sondern ihm im Gegenteil Furcht
einfloffe und ihn immer weiter von sich selbst entfremde.!” Die
Selbstmorde von Paul Celan, Jean Améry, Primo Levi, Bruno
Bettelheim und Richard Glazar und die Texte von Jorge Semprun
sind erntichternde Mahnungen daran, dafy das Ablegen eines
Zeugnisses oft wie unter Zwang geschieht und als iberwiltigende
Verpflichtung keinesfalls immer befreit. Leicht verdecken War-
nungen, dafl Auflenstehende als »sekundire Zeugen« die Glaub-
wiirdigkeit der Berichtenden und deren »Schliisselrolle in der Er-
innerung an den Holocaust« in Frage stellen konnten, den Mangel
an Willen, sich der spezifischen Gewalt und der allgemeinen Be-
deutung dieser Vergangenheit bewuf$t zu werden.!® Diese sekun-
dare Form der Zeugenschaft, wenn sie nicht usurpatorisch die Er-
fahrungen von anderen vereinnahmt, sondern durch das Ablegen
des Zeugnisses Verantwortung mit den Zeuginnen und Zeugen
teilt, wire eine Antwort auf die Gefahr einer zweiten Traumatisie-
rung dieser Zeugen.

Die Befiirchtungen, daf8 die urspriinglichen Erfahrungen
durch solche Zeugen zweiten Grades vereinnahmt werden kon-

17 Zeugenaussage von Arne K., im Fortunoff Video Archive for Holocaust
Testimonies, Yale Universitit, HVT-1123.

18 Zum Status der Augenzeugen sieche auch Jonathan Webber, »Erinnern,
Vergessen und Rekonstruktion der Vergangenheits, in: Fritz-Bauer-Insti-
tut (Hg.), Auschwitz. Geschichte, Rezeption und Wirkung, Frankfurt/M.
1996, S. 28f.

17



nen, entsprechen nicht immer dem Interesse oder dem Bediirfnis
der traumatisierten Opfer. Auch wenn die singuldren Erfahrun-
gen ehemaliger Verfolgter vor der wiederholten Enteignung und
Instrumentalisierung durch diverse Interessengruppen geschiitzt
werden miissen, wird in solchen Argumenten leicht die radikale
Entfremdung und Spaltung im Innern der traumatischen Erfah-
rung tbersehen, die aufgrund der systematischen Erniedrigung
und Vernichtung dazu fithren, dafl die Betroffenen sich ihrer ex-
tremen Erfahrungen — der Splitter der Geschichte — nicht einfach
durch eine »authentische« Zeugenaussage entledigen konnen.
Um zum Erinnern und Gedenken beitragen zu konnen, benoti-
gen die Zeuginnen und Zeugen oft selbst eine Art Hilfe — ein
Gegentiber, zu dem der vorliegende Band ermutigen soll —, die in
einem Bewufitsein tiber unsere sich fortwihrend dndernde Auf-
nahmefihigkeit fir die Grauen der Vergangenheit und Gegen-
wart grinden mufS.

Durch eine Analyse der Moglichkeiten und Einschrankungen
der Zeugenschaft nach der Shoah werden wir schliefflich mit der
Frage konfrontiert, ob wir heutzutage nicht aufler fur die Wahr-
heit geschichtlicher Ereignisse auch fiir die Geschehen in der Ge-
genwart, hier »bei uns« sowie »jenseits« der selbstgerechten
Grenzen der eigenen Lebenswelt, eine Art Zeugenschaft und Ver-
antwortung Uibernehmen konnen und miissen. Wenn das Bezeu-
gen der Geschichte den Opfern selbst tiberlassen wird, versiumen
wir eine wichtige Gelegenheit, das von anderen erlittene Leid im
Verhiltnis zur eigenen Geschichte zu sehen und uns somit der ei-
genen Rolle und Verantwortung in dieser Geschichte und iz der
Gegenwart bewuflt zu werden.

Es geht also nicht darum, »das authentische Geschehen der
Vernichtung im eigenen Erleben wiederzuentdecken« — was im-
mer dies bedeuten mag —, wie in Deutschland bisweilen ange-
mahnt wird."” Gerade im Land der Nachfahren der veringstigt
oder angewidert Weitereilenden, der mifigiinstigen Zaungiste
und Schaulustigen und derjenigen, die kurz nach dem Abtrans-
port ihrer judischen Nachbarn und Bekannten »nach Osten« den
Inhalt der von diesen zurtickgelassenen Koffer und Taschen offi-
ziell ersteigerten oder auf offiziellen Markten fir Spottpreise er-

19 Vgl. Scherpe, »Von Bildnissen zu Erlebnissen, in: Scherpe/Béhme (Hg.),
Literatur- und Kulturwissenschaften, a.a. O., S. 245.

18



standen?’, verleitet eine oft lihmende Ehrfurcht vor dem Primat
der »authentischen« Zeugenschaft der Uberlebenden dazu, die ei-
gene unverarbeitete Geschichte auf Distanz zu halten und Ausch-
witz zu einem entfernten und »nicht darstellbaren« Ereignis zu
erkliren, zu etwas Furchtbarem, was »bei uns« nicht zu finden ist.
Es geht aber auch nicht darum, sich mit den Opfern zu identifi-
zieren, denn im Versuch der Identifikation wird unweigerlich der
brutale Anschlag auf die Identitit der Opfer, welche die trauma-
tische Erfahrung kennzeichnet, zugunsten der psychologischen
Befriedigung der Zuhorer durch die Projektion des Selbst auf an-
dere tibergangen oder verkannt.

Auch wenn der Begriff einer kritischen sekundiren Zeugen-
schaft in der Absicht abgelehnt wird, die teilweise jahrzehntelang
ignorierten schriftstellerischen und kiinstlerischen Zeugnisse der
Uberlebenden als eigenstindige Werke bruchlos der deutschen
Nachkriegskultur einzuverleiben, ist das Risiko, daf§ diese Werke
damit vergessen werden, zu hoch. Die Zeugenaussagen, die im
Namen einer unantastbaren Authentizitit somit letztlich sich
selbst iiberlassen bleiben, werden in der Flut der Dokumente ver-
sinken. Geschichte erzihlt sich nicht von selbst, und die Zeu-
genaussagen, die unsere Auffassung von Kultur, Sprache und
Menschlichkeit radikal in Frage stellen und uns an die Grenzen
des Bekannten und Vertrauten bringen, sind alles andere als
selbstverstindlich. Die Berichte von Uberlebenden erfordern von
uns kritische und kreative Formen der Antwort, deren theoreti-
sche und praktische Dimensionen in diesem Band analysiert wer-
den. Wenn die Moglichkeit einer Mitverantwortung von Nicht-
beteiligten fiir die Zeugenschaft der Vergangenheit noch nicht
einmal erwogen wird, werden die Augenzeugen schliefilich in
eine intellektuelle Sperrzone der »Authentizitit« verbannt, die
den radikalen Weltverlust und die traumatische Isolierung der Be-
troffenen in der urspringlichen Erfahrung nun auf der Rezep-
tionsebene zu wiederholen scheint. Auferdem entfillt somit der
Gedanke, dafl auch unbeteiligte, entfernte und spiter geborene
Zuschauer nicht nur fahig, sondern verpflichtet sind, eine nach-
tragliche Form der verantwortungsvollen Zeugenschaft fir die

20 Raul Hilberg berichtet tiber einen solchen Vorfall in Leipzig in Téter, Op-
fer, Zuschaner: Die Vernichtung der Juden 1933 -1945, Frankfurt/M. 1992,
S. 216.

19



Aussagen der traumatisierten und somit per Definition psycholo-
gisch tiberforderten Zeuginnen und Zeugen zu tibernehmen.

Der Begriff der sekundiren Zeugenschaft betrifft nicht die »deut-
sche Schuldphantasie« einer Kollektivschuld, welche die Debat-
ten der ersten Nachkriegsjahrzehnte, durch Karl Jaspers ur-
springlich 1946 veroffentlichten Text Die Schuldfrage angeregt,
bestimmte.?! Wie Lawrence Douglas in diesem Band belegt, ver-
mieden die Alliierten den Begriff der Kollektivschuld schon in
den Nirnberger Prozessen aus juristischen und politisch-strate-
gischen Griinden; die Uberlebenden selbst hitten einen solchen
Vorwurf nur erheben konnen, wenn in Deutschland ein entspre-
chender »kollektiver« Wille existiert hitte, ihnen zuzuhéren und
auf diesen Vorwurf einzugehen. Die Deutschen waren nach dem
Krieg fur eine Weile damit beschiftigt, sich als Volk der vom
»Fihrer« Verfiihrten zu begreifen. Doch durch die Arbeiten von
Walter Laqueur, Raul Hilberg, Ian Kershaw und anderen Histo-
rikern ist deutlich geworden, daf§ die Frage nach der Kollektiv-
schuld vielleicht von Beginn an falsch gewichtet war.?? Auch
wenn jingere Beitrdge zur Erinnerungskultur mit dem erhobe-
nen Zeigefinger der Nachgeborenen selbstgerecht darauf behar-
ren, bestand und besteht die tiberwiltigende Mehrheit der deut-
schen Nachkriegsbevolkerung nicht aus den » Angehorigen und
Nachkommen der Titer«, willigen Vollstreckern oder einem po-
litisch immer noch existierenden »Titerkollektiv«,2> sondern aus

21 Karl Jaspers, Die Schuldfrage, Heidelberg 1946. Vgl. hierzu: Wolfgang
Benz, »Die Verfolgung und Vernichtung der Juden im Bewuf$tsein der
Deutschenc, in: Peter Freimark / Alice Jankowski / Ina S. Lorenz (Hg.),
Juden in Deutschland. Emanzipation, Integration, Verfolgung und Ver-
nichtung, Hamburg 1991, S. 438; Jiirgen Habermas, Eine Art Schadensab-
wicklung, Frankfurt/M. 1987, S.137-148; und Anson Rabinbach, »Der
Deutsche als Paria: Deutsche und Juden in Karl Jaspers’ Die Schuldfrage«,
in: Bernhard Moltmann u. a. (Hg.), Erinnerung: Zur Gegenwart des Holo-
caust in Deutschland-West und Deutschland-Ost, Frankfurt/M. 1993,
S.169-189.
Vgl. Walter Laqueur, Was niemand wissen wollte, Berlin 1982; Hilberg, Té-
ter, Opfer, Zuschauer, a.a.O.; lan Kershaw, »German Public Opinion
During the Final Solution: Information, Comprehension, Reactions, in:
Comprehending the Holocaust: History and Literary Research, a.a.O.,
S.145-159.
23 Vgl. Micha Brumliks sonst iiberzeugende Uberlegungen zur angemes-
senen Auseinandersetzung mit der Shoah im heutigen Deutschland: »Im

2

N

20



