Ronald Engert

er
Ansolue
Ort

FPhilosophie des Subjekts
Band 2

Tattva Viveka Edition
Berlin 2015



Diese Publikation wird in der Deutschen Nationalbibliothek gelistet;
bibliografische Details finden Sie unter: http://dnb.ddb.de

© Ronald Engert, Tattva Viveka Edition 2015
ISBN Print: 978-3-945129-09-8
ISBN eBook: 978-3-945129-10-4

Tattva Viveka Edition
Verlag Ronald Engert
Berlin

GERMANY
www.tattva.de
www.ronaldengert.com

Umschlagbild: Le pont des planétes
Grandpville [Ignace Isidore Gérard], 1844
Umschlaggestaltung: Sibylle Saleema Thierauf



Inhalt

Vorwort: Warum Philosophie des Subjekes? . . . . . ... .. 7
ReligionalsSuche . . . .. ... ... oo 17
Optimierung des Menschen? . . . . . ... ... ... ... 55
Fithlenund Denken . . . . .. .. ... ... ....... 77
Live Stream. Leben und Gefiithl . . . . ... .. ... ... 99
Die Pforte zu sich selbst. Meditation und Wissenschaft . . . 113
Entwirrung der Geftthle . . . ... ... ... ... ... 125
Wir sind alle ewige Personen . . . . . .. ... ... ... 149
Die Geschichte der Tattva Viveka . . . . ... ... ... 165
Woher kommt das Reche? . . .. ... ... ....... 183
Ins and Outs. Minnliche und weibliche Erkenntnis . . . . 189
Der subjektive Faktor und die objektive Wissenschaft . . . 209
Sektenhetze als spirituelles Phinomen . . . . . .. .. .. 225
Blick in die Ewigkeit. Nahtoderfahrungen . . . . . . . .. 249
Die Ekstasen der Gottesliebe . . . . ... ... ... ... 277
Die Kunst des Nehmens . . . .. ... ... ....... 293
Die spirituelle Bedeutung von Geld . . . . . . . ... .. 303
Daistniemand . . . ... ... ... ........... 319

Nachwort . . . . . . . . . . . 331



Vorwort 7

Vorwort
Warum Philosophie des Subjekts?

er Ort der Praxis bin ich selbst. Ich lebe, ich fiihle, ich
D handle. Ich bin ein Subjekt. Ich bin der primire Referenz-

rahmen fiir mich selbst. Das Subjekt ist somit auch die
zentrale Kategorie fiir die Philosophie.

Die Philosophie des Subjekts, wie ich sie verstehe, grenzt sich ab
von Subjektivismus. Es soll gerade nicht der These das Wort geredet
werden, dass alles nur meine subjektive Schopfung ist oder dass die
Welt eine Konstruktion meiner subjektiven Wahrnehmung sei. Es
soll gerade nicht behauptet werden, dass wir keine objektiven Kri-
terien finden konnen. Nein, die These ist: Nur durch radikale Sub-
jektivitdt gelangen wir zur Objektivitdt. Ich bin ein Subjekt. Dies
ist unvermeidbar. Nur durch die Anerkennung und Offenlegung
meiner Subjektivitit kann saubere Wissenschaft méglich sein.

Die bisherige Herangehensweise in der Wissenschaft ist durch
das Dogma der Objektivitit bestimmt. Verbindliches und gepriif-
tes Wissen muss objektiv sein, das heifSt es muss immer giiltig sein,
egal welches Subjekt es anwendet, und es darf keinen subjektiven
Einfluss enthalten. Dieses Objektivititsparadigma fiihrt jedoch
zu einer zunechmenden Verallgemeinerung und Abstrahierung des
Wissens zu dem Preis des Verlustes an Wissen, das auf das einzelne
Individuum anwendbar ist. Die allgemeinen Informationen sind
fir den Einzelnen nur sehr allgemein brauchbar. Seine spezifische
Situation ist dadurch nicht erfassbar. Um dieses verallgemeinernde
Wissen doch auf die einzelnen Menschen anwenden zu kénnen,
miissen diese Menschen selbst verallgemeinert werden. Das ist der



8 Warum Philosophie des Subjekts?

Drang zur Uniformitit und Entpersonlichung, der in unseren ab-
strakten und generalisierten sozialen Strukturen zu beobachten ist.

Die Subjektivitit ist jedoch uniibersteigbar und muss in die Ana-
lysen und Interpretationen, also in die Betrachtung der Wirklich-
keit, integriert werden. Indem ich meine Subjektivitit offen lege,
kann mein Gegeniiber sich selbst in seiner eigenen Subjektivi-
tit fithlen und erkennen, und der objektive Gehalt an Informa-
tion und Wissen, der zwischen uns vermittelbar ist, wird dann klar
erkennbar. Welche Faktoren dazu gehoren, die eigene Subjekrivitit
in klarer Weise in die philosophischen oder wissenschaftlichen Aus-
fihrungen zu integrieren, wird in dem vorliegenden Buch immer
wieder von verschiedenen Seiten her untersucht. Aufler kognitiven
Elementen sind hier die Gefiithle und mein spiritueller Anteil ganz
wichtig. Auch ist hier ein Ethos der persénlichen Integritit und der
Ehrlichkeit gefordert. Intellektuelle Redlichkeit ist zugleich persén-
liche Redlichkeit.

Praktisch habe ich diesen subjektiven Ansatz in meinem sehr
personlichen Lebensbericht tiber meine Genesung von Sucht exem-
plifiziert. Das Buch »Gut, das es mich gibt« zeigt am praktischen
Beispiel, wie eine offene und ehrliche subjektive Verortung ausse-
hen kénnte. Das Buch hat zugleich fiir mich in der Spannung zu
dem hier vorliegenden philosophischen Werk und in der integralen
Aktion der Darstellung der Philosophie des Subjekts eine strategi-
sche Funktion, als praktischer Teil im Ganzen. Das Ganze zeigt
sich nur in der Zusammenschau des praktischen und theoretischen
Teils.

Theoretisch beziehe ich mich u.a. auf die bahnbrechende Arbeit
von Gotthard Giinther, wie er sie in seinem erkenntnistheoreti-
schen Hauptwerk »Das Bewusstsein der Maschinen« (1965) nie-
dergelegt hat. Gotthard Giinther wird sicherlich noch als einer der
wichtigsten Philosophen des 20. Jahrhunderts erkannt werden. Bis-
her ist er noch relativ unbekannt. Er steht auf den Schultern der
westlichen Epigonen der Philosophie: Platon, Kant und Hegel.
Seine Philosophie ist dialektisch und er bietet uns eine Losung des
Subjekt-Objekt-Dualismus an, die von bestechender Klarheit und
hoher Eleganz ist: eine mehrwertige Logik.

Ich habe mir erlaubt, diese mehrwertige Logik in eine n-wertige



Warum Philosophie des Subjekts? 9

Logik zu konkretisieren. Die mathematische Grofle »n« steht fiir
die Menge der natiirlichen Zahlen. Weltrealistisch betrachtet gibt
es eine bestimmte natiirliche Zahl, die fiir unsere philosophische
Betrachtung von elementarer Bedeutung ist: die Zahl der lebenden
Menschen. Wenn in der Mathematik die Menge der natiirlichen
Zahlen die Menge aller Zahlen ist, die es gibt (eine nicht konkret
stimmbare Zahl), so ist die gleiche Figur in der philosophischen
Anthropologie die Menge aller Menschen, die es gibt (die ebenso
wenig konkret bestimmbar ist, weil keiner alle Menschen zihlen
kann und diese Zahl sich stindig dndert). Wenn auch die konkrete
Zahl der lebenden Menschen nicht genau bestimmbar ist, so ist sie
doch in einer n-wertigen Logik denkbar. Einfach gesagt: Jeder ist
eins, ein Ganzes. Du und ich sind dann schon zwei usf. Jeder ist
ein »unique self«, ein einzigartiges Individuum, unverwechselbar,
unvergleichlich, ein Original. Der undialektische Verstand wird
nun ohne Umschweife einwenden: wenn jeder einzigartig ist, wie
sollen dann jemals zwei dieser einzigartigen Individuen auf einen
gleichen Nenner kommen? Wie sollen Verstindnis und Verstindi-
gung moglich sein? Wird dann nicht alles beliebig?

Hier setzt die dialektische Philosophie des Subjekts an, die
besagt: nur in der radikalen Subjektivitit gelange ich zur Objek-
tivitdt. In dem Moment, in dem ich meine Subjektivitit rein und
echt als das, was sie ist, zeige, nimlich als Subjektives, kann der
andere seine eigene Subjektivitit fithlen und durch die intersubjek-
tive Dynamik in die objektive Ebene eintreten. Diese intersubjek-
tive Dynamik tiberfithrt somit die subjektive Ebene in eine inter-
subjektive Dialektik der Objektivitit.

Der grofSte Teil der bisherigen Philosophie beschrieb entweder
die subjektive oder die objektive Seite. Das andere Subjekt, mein
Mitmensch — der »Andere«, wie Emmanuel Levinas ihn nennt
— kam nicht vor. Vom antiken Griechenland bis zur Heidegger-
schen Ontologie bemiihte sich die Philosophie, verbindliche Wahr-
heit entweder in Bezug auf das Subjekt oder das Objekt zu liefern,
in jedem Fall aber diese auf eines von beiden zu reduzieren. Alle
abendlindische Philosophie ist im tiefsten Grunde dualistisch, wie
schon die Logik begriindete: tertium non datur — der Satz vom aus-
geschlossenen Dritten.



10 Warum Philosophie des Subjekts?

Der gar nicht so uniibliche Spezialfall, dass das Objekt ein Sub-
jekt ist (dass das Objekt meiner Wahrnehmung ein menschliches
Wesen ist), ist in einer dualistischen Philosophie ein logischer Wider-
spruch und damit ein philosophisches Problem, denn das Betrach-
tete kann nicht zugleich Objekt und Subjekt sein. Bisher wurde
das Problem meistens nicht bemerkt, und wenn, dann wurde es
monistisch beantwortet, d.h die Antwort wurde entweder auf den
subjektiven Wert reduziert, woraus der Subjektivismus und Kons-
truktivismus entsteht, oder sie wurde auf den objektiven Wert, die
Auflenwelt reduziert, woraus Objektivismus und Verdinglichung
hervorgehen. Lebenspraktisch zeigt sich die undialektische Objek-
tivierung in der destruktiven Konsequenz, dass immer wieder ver-
sucht wurde und versucht wird, den Anderen zu einem Objekt zu
machen — passend zum kapitalistischen Verwertungsmotiv.

Ich méchte hier eine triadische Losung anbieten. Dies ist nicht
neu. Bereits die Kabbala ist dreiwertig strukeuriert, die Dialek-
tik ist dreiwertig und Gotthard Giinthers Theorie ist dreiwertig.
Ich glaube, dass diese dreiwertige oder mehrwertige Philosophie
so wichtig und reichhaltig ist, dass sie auch heute noch eine grof3e
Bedeutung fiir die Philosophie und die Erklirung der Welt hat.
Dariiber hinaus gibt es viele dreiwertige oder mehrwertige Struk-
turen, die noch nicht beschrieben wurden, zum Beispiel die von
Gefiihlen, Gedanken und spirituellem Bewusstsein. Auch mein
wichtigstes philosophisches Vorbild, Walter Benjamin, forderte
eine dreiwertige Philosophie. Benjamin bezieht sich hierbei auf die
bereits bei Platon eingefiihrte und von Kant ausgearbeitete Dreitei-
lung in Logik, Asthetik und Ethik.

Philosophie ist ein offenes Feld: »Offene Weite, nichts von hei-
lig«, wie ein Weiser einst auf die Frage antwortete, was die heilige
Wahrheit sei.

Mein subjektiver Faktor
Ich mochte eine Bitte um Entschuldigung an die philosophisch

informierten Leserinnen und Leser richten. Sie betrifft den
Umstand, dass ich nach meinem Studium der Germanistik und



Warum Philosophie des Subjekts? 11

Philosophie 25 Jahre nicht in der akademischen oder wissenschaft-
lichen Philosophie gearbeitet habe und dementsprechend Liicken
aufweise, was die Kenntnis des Forschungsstandes oder der For-
schungsgebiete betrifft. Ich habe jedoch absichtlich vermieden,
mich vor der Veroffentlichung der Arbeiten in diesem Buch dar-
iiber zu informieren, um meine »wilden, unzivilisierten« Versuche,
philosophische Antworten auf die groflen Fragen des Lebens zu
finden, nicht beeinflussen zu lassen. Ich bin mir dessen bewusst,
dass zum Subjekt schon viel gesagt wurde. Vielleicht wiederhole
ich an manchen Stellen etwas. Vielleicht wurden auch einige mei-
ner Erkenntnisse philosophisch schon lingst widerlegt. Das Feld
der Philosophie ist so groff und umfassend, dass es eines echten
Spezialistentums bedarf, um wirklich tiber alles Bescheid zu wissen
und auf dem aktuellen Stand zu sein. Selbst die Fachleute wissen
langst nicht alles, wie ich neuerdings erfahre, seit ich an der Hum-
bolde=Universitit in Berlin Theologie und Philosophie studiere.

Meine Leserinnen und Leser mogen mir also verzeihen, dass ich
hier etwas eigensinnig und spontan vorgehe. Die Einbettung in
den Wissensstand der ofhiziellen philosophischen Forschung mag
der Zukunft vorbehalten bleiben.

Mein Studium der Germanistik und Philosophie an der Johann
Wolfgang Goethe-Universitit in Frankfurt/Main absolvierte
ich von 1982-1988 ohne Abschluss. Mein Wunschthema fiir die
Magisterarbeit wurde damals von meinem Professor abgelehnt,
weil er sich in dem Gebiet nicht auskannte, und er schlug mir vor,
eine bereits vorhandene Hausarbeit etwas auszubauen. Die Magis-
terarbeit schriebe ich ohnehin fiir die Schublade und danach kénne
ich ja dann schreiben, was ich wolle, so meinte er weiter. Ich war
emport und weigerte mich, dies zu tun. Ich wollte tiber das schrei-
ben, was mein Herz wiinschte, und nicht eine Formalitit erfiillen.
Mir erschien es wie ein Betrug, die durchaus gute Hausarbeit noch
weiter auszubauen, um daraus eine Magisterarbeit zu machen.
Auflerdem hatte ich damals sehr revolutionire Vorstellungen, und
mir ging es um die Uberfithrung der Philosophie in Lebenspra-
xis. Ich hatte damals mit grofler Begeisterung Peter Biirgers »Theo-
rie der Avantgarde« studiert. Er sprach von der systemimmanenten
Funktion der Kunst, die als gesellschaftlich und politisch absti-



12 Warum Philosophie des Subjekts?

nentes Refugium biirgerlicher Kunstproduktion ihre kritische oder
gesellschaftsverindernde Wirkung verloren hatte und systemstabi-
lisierend wirkte. An der historischen Avantgarde der Kunst des frii-
hen 20. Jahrhunderts — Dadaismus und Surrealismus — zeigt er auf,
dass es den Surrealisten damals um die »Uberfithrung der Kunst in
Lebenspraxis« ging.

Ich war fasziniert vom Surrealismus und von ihrer Idee, Kunst
fur die Befreiung des Menschen wirksam zu machen. Auch ich
wollte die Kunst — in meinem Fall die Schreibkunst — in die Lebens-
praxis iberftihren.

Die Universitit erschien mir mehr und mehr wie ein Elfenbein-
turm, in dem von der Realitit abgehobene Spezialisten Fachtermi-
nologien diskutierten, fiir die man allein nur um sie tiberhaupt zu
verstehen schon mehrere Jahre studiert haben musste. Die Univer-
sitit erschien mir wie ein in sich hermetisch abgekapselter Bereich,
der mit der Lebenspraxis und mit der Gesellschaft wenig zu tun
hatte. Ein dritter Grund, der hinzukam, war ein sehr personlicher.
Ich war in der Zeit ungliicklich verliebt und zunehmend depressiv
geworden.

Alles in allem fiihrte das 1988 nach dreizehn Semestern zum
Abbruch des Studiums. Ich stiirzte mich dann mit Hingabe in eine
ganz andere Welt, in ein soziales Umfeld mit Menschen, die kei-
nerlei hohere Schulbildung hatten: die einfache Arbeiterklasse —
so dachte ich jedenfalls zunichst. Ich lebte viel mit Menschen der
alternativen Subkultur, mit Punks, Hausbesetzern, Freaks. Ich war
Teil des linksradikalen militanten Widerstands und unter anderem
auch RAF-Sympathisant. Wir wohnten als groffe Kommune in
einem Haus, gingen nicht arbeiten und lebten von der Hand in den
Mund. Es gab dort niemanden, der studiert hatte. Die meisten hat-
ten nur einen Hauptschulabschluss. Ich merkte jedoch nach zwei
bis drei Jahren, dass mich dies auch nicht befriedigte. Die grofie
innere Verinderung oder ein revolutionires Potenzial konnte ich
dort ebenso wenig finden wie an der Universitit.

Ich entdeckte jedoch in dieser Zeit die Bhagavad-gita, die hei-
lige Schrift der Inder, und begann sie zu studieren. Gleichzeitig
hatte ich auch meine ersten Kontakte zum indianischen Schama-
nismus und fuhr zum Beispiel fiir eine Woche mit auf ein Scha-



Warum Philosophie des Subjekts? 13

manen-Camp im Schwarzwald. Bereits an der Uni hatte ich erste
Kontakte zur Kabbala und mit den neuen Entdeckungen des Scha-
manismus und der indischen Veden begann meine Hinwendung
zur Spiritualitit.

Bezeichnenderweise schlossen mich dann meine politischen
Genossen, mit denen ich eine subversive Zelle fiir die politische
Arbeit im Untergrund betrieb, aus der Gruppe aus. Die Begriin-
dung war, meine Beschiftigung mit Esoterik und Spiritualitdt sei
biirgerlich und damit konterrevolutionir. Dies sah ich tiberhaupt
nicht so, aber der Ausschluss aus der Gruppe fithrte dazu, dass
ich in der Stadt, in der ich damals lebte, keine andere Moglich-
keit der politischen Arbeit mit anderen Menschen mehr hatte und
mich dann ganz auf den spirituellen Weg begab. Gleichwohl ist
fir mich auch heute noch die Verbindung von Spiritualitit und
Politik ein sehr bedeutendes und wichtiges Element einer vollstin-
digen Lebensphilosophie, ebenso wie die Verbindung von Spiritu-
alitit und Wissenschaft, an der ich in meiner Zeitschrift Tattva
Viveka seit 20 Jahren arbeite. Die Uberfithrung der Philosophie in
Lebenspraxis ist auch heute noch mein wichtigstes Anliegen und
hier spielt das Subjekt eine entscheidende Rolle.

Der biografische Bruch

Im Nachwort zum ersten Band dieses Werkes spreche ich von einem
Bruch in meiner persénlichen Entwicklung, den ich im Nachhin-
ein als »Riickfall in die Genesung« bezeichnen kann. Der erste Auf-
satz in diesem zweiten Band, »Religion als Sucht«, hat mit diesem
Bruch zu tun und ist die psychologische und philosophische Aufar-
beitung meiner Genesung von Sucht. Ich bin mir dariiber im Kla-
ren, dass ein solches Outing eine Schwachstelle entstehen lisst, die
fur Angriffe von Kritikern meiner Ausfithrungen genutzt werden
kann. Es ist ein Leichtes, den Gegner an seiner schwachen Stelle
zu treffen und ihn dadurch zu verletzen oder zu besiegen. Eine sol-
che Vorgehensweise war fiir mich nie ehrenhaft. Bei allen Untersu-
chungen von wissenschaftlichen oder spirituellen Traditionen ist es
mir angelegen, sie von ihrer besten Seite anzuschauen und zu zei-



14 Warum Philosophie des Subjekts?

gen. Es niitzt uns nichts, im Negativen zu suchen und aus Konkur-
renzverhalten heraus andere zerstéren zu wollen. Dieses alte Para-
digma der Hegemonie gilt es zu tiberwinden.

Ich zeige also meine schwache Stelle, denn dies ist Teil meiner
Philosophie des Subjekts und der Offenlegung des subjektiven
Faktors.

Was ist ein »Riickfall in die Genesung«? Das bedeutet, ich war
vorher krank und jetzt bin ich gesund. In der Sucht ist ein Riick-
fall normalerweise das Umgekehrte: Wir sind abstinent von dem
Suchtmittel und der Riickfall bezeichnet den Moment, in dem wir
wieder aktiv siichtig werden. Wenn jedoch jemand ohnehin krank
ist, und dann Genesung erlangt, dann ist das der Moment der Hei-
lung. Dass man dies als »Riickfall« bezeichnen kann, soll zweierlei
aussagen: Erstens, dass es ein Ereignis ist, dass ein Muster bricht;
und zweitens, dass wir urspriinglich gesund waren und unsere
naturgemifle Lebensform die gesunde ist. Der Riickfall ist damit
die Riickkehr zu dem urspriinglichen Zustand.

Es muss konstatiert werden, dass die ganze Gesellschaft siich-
tig ist. Die grundlegende Definition von Sucht ist die Betdaubung
meiner selbst. Weil ich den Schmerz meiner Existenz nicht aus-
halten kann, nehme ich das Suchtmittel (Alkohol, Drogen, Essen,
Sex, Konsum, Gliicksspiel, Beziechungen, Denken usw.), um den
Schmerz zu betduben. Dies ist eine Abspaltung von mir selbst, die
mit einer Leugnung des wahren Sachverhaltes einhergeht. Wir
leugnen uns selbst und anderen gegeniiber unser Problem und tun
s, als sei alles o.k. Im tiefsten Grunde ist dies eine Selbstverleug-
nung. Gerade diese Leugnung und diese Geheimnisse fithren dazu,
dass die Krankheit wichst. Die Heilung wiederum ist die Offenle-
gung dieser Geheimnisse. Man nennt dies auch Ehrlichkeit. Intel-
lektuelle und personliche Redlichkeit ist fiir mich gleichbedeutend
mit Ehrlichkeit und ein essenzielles spirituelles Prinzip, ohne das
Philosophie und Wissenschaft obsolet werden.

Mein biografischer Bruch war mit dem Ende meiner aktiven
Drogensucht gekommen. Dieser Bruch liegt jetzt (2015) sieben
Jahre zuriick. Obwohl es einiges gibt, was auch nach diesem tiefen
Einschnitt in meinem Leben Kontinuitdt behielt — zum Beispiel
auch mein philosophisches Wissen —, so hat sich doch in meiner



Warum Philosophie des Subjekts? 15

Personlichkeit, in meinem Gefiihlsleben und in meinem Zugang
zu mir selbst und zu anderen Menschen ein grundlegender Wandel
vollzogen. Und gerade mit diesem Zugang zu mir selbst, der erst
mit dem Niichternwerden und dem Fiithlen meiner echten Gefiihle
wirklich méglich war, ist die Philosophie des Subjekts, der ich von
Anfang meines philosophischen Lebens an bereits folge, in das Sta-
dium ihrer Verwirklichung eingetreten. Das, was ich von Anfang
an als wahr erkannt hatte, darf ich nun am eigenen Leib erleben.
Es ist wirklich ein qualitativer Unterschied, ob ich niichtern und
»clean« oder im Suchtprozess bin. Meine Erfahrung ist, dass ein
aktiver Suchtprozess die letztliche Verwirklichung der Wahrheit
verhindert. Sie wird theoretisch erkannt, bleibt aber unverwirklicht.

Dass die theoretische Erkenntnis der Wahrheit trotz aktivem
Suchtprozess moglich ist, zeigt meines Erachtens die relative Eigen-
stindigkeit des Denkens bzw. sogar eine im Kosmos inhirente ver-
niinftige Ordnung (Gottes), die unabhingig von meinem subjekti-
ven Zustand existiert und durch mein Denken sehr wohl erkannt
werden kann. Diese relative Eigenstidndigkeit des Denkens wird im
Suchtprozess missbraucht, um die Gefiihle zu betduben. Im rich-
tigen Gebrauch indes ist das Denken ein wunderbares Werkzeug,
das den eigenen Lebensprozess, meine Lebenspraxis und mein ech-
tes Fithlen unterstiitzt. Richtig schon wird das Leben, wenn Den-
ken und Fiihlen frei und gesund flielen konnen. Tiefere Essenz
wird erreicht, wenn das Fiihlen integriert ist.

Die Sucht umfasst mehr als das Nehmen von Drogen. Sie
umfasst unser ganzes Leben bis in die feinsten Spitzen der Gedan-
ken und Gefiihle und vor allem auch unserer Beziehungen. Die
Genesung von Sucht ist ein offener Prozess, der wohl nie als voll-
stindig abgeschlossen bezeichnet werden kann. Ich erlebe mich
bestindig weiter wachsend und bewusster werdend. Erst jetzt, mit
dieser Niichternheit, die sich auf immer mehr Gebiete ausdehnt,
fihle ich mich wirklich selbst und kann meine Subjektivitit in
Reinform wahrnehmen. Ich kann zunehmend unterscheiden, was
meins ist und was ich bei dem anderen lassen kann. Ich steige auch
aus der subtilsten Form von Sucht aus, der Co-Abhingigkeit. Die
verwirklichte Erkenntnis der Wahrheit ist fiir mich nur so méglich.

Es ist schon fiir mich, diese Zeit der Sucht hinter mir zu lassen



16 Warum Philosophie des Subjekts?

und in der Zeit der Genesung anzukommen. Jeder Tag fiihlt sich
fir mich an wie der erste Tag,.



Religion als Sucht 17

»Wir werden als Original geboren
und sterben als Kopie.«

Religion als Sucht

Krankheit und Genesung im spirituellen Leben

Zunehmend suchen die Menschen Heilung und persénliche Entwicklung in
spirituellen Methoden. Sich einfach einer Religion anzuschlieBen und fleiBig
zu meditieren kann jedoch Probleme auch verstarken. Phanomene wie die
Verdrangung von Teilen unseres Selbst in den Schatten sowie Abhangigkeit
erzeugende religiése Organisationen hindern den Menschen an seiner
Ganzwerdung und trennen ihn von seinem inneren Selbst. Was kénnen
Meditation und Religion wirklich leisten?

»Aufgezwungene moralische Grundsitze entbehren der Kraft, die
wir erhalten, wenn wir ein spirituelles Leben wihlen.«! Herkémm-
liche Religion versteht sich als eine Kollektion von moralischen
Grundsitzen, die notwendig sind, um aus schlechten Menschen
gute Menschen zu machen. Zu diesem Zwecke gibt es einen Kate-
chismus, Gebote, regulierende Prinzipien, moralische Regeln und
Vorgaben. In fritheren Zeiten, im so genannten mythischen Zeit
alter, war dies notwendig, vermutlich musste die Entwicklung der
Menschheit durch diese Stufe” gehen (s. Diagramm 1). Die Men-
schen waren zu diesem Zeitpunkt noch nicht in der Lage, ihr indi-
viduelles Urteilsvermdgen anzuwenden. Sie hatten noch kein Selbst.
Jedenfalls hatten sie es noch nicht erkannt.

1 Narcotics Anonymous: Basic Text, Seite 56

2 Ken Wilber: Integrale Spiritualitit. Spirituelle Intelligenz rettet die Welt, Kosel Verlag 2007,
2. Kapitel; sowie Jean Gebser: Ursprung und Gegenwart, Novalis Media (Erstausgabe 1.
Band 1949, 2. Band 1953)



18

Religion als Sucht

™
a
1 Integral Kosmozentriseh | Postmoderne! 4 Integrale, transrationale
globales Dorf Spiritualitat
1 Plurahstisch! Waltzentrisch L Demokratie! + Atheismus!
ralional burgerliche Maoderne | Agnostizismus
- 1 Mythisch Ethnozentrisch  + Absolutismus! + Schrftreligonens
& Kollektivismus Monotheismus
3
a 1 Magisch Egazentrisch r Feudalismus T Magie/Schamanismus
g
5 + Archaisch Mimetisch T Stamrme T Animismus
z
f=
w
Bewlsstsein Perspektive Gesellschaft Rehgicn
Diagramm 1

Die Evolution des Bewusstseins schritt voran, und das mythi-
sche Zeitalter wurde vom Zeitalter der Rationalitit abgeldst, von
dem, was im deutschen Sprachraum auch die »Aufklirunge, das
biirgerliche Zeitalter, die Moderne genannt wird. Im Zeitalter der
Aufklirung bildete sich das autonome Ich heraus, allerdings auf
Kosten des Numinosen, des Gottlichen, das im Zuge des mecha-
nistischen Weltbildes verworfen wurde. Man suchte sein Heil im
Diesseits und befreite sich von den mythischen Fesseln eines stra-
fenden Gottes, der die Menschen in Furcht und Abhingigkeit hielt.

Was beiden Weltbildern oder Bewusstseinslagen jedoch noch
gemeinsam war, und was ihre inhirente Dialektik nicht zu tiber-
schreiten vermochte, war die bei beiden noch gegebene Fixierung
auf das Auflen. Der dufere Gott, der durch eine absolute Institu-
tion reprisentiert wurde (die Kirche), wurde durch die duflere Wel,
die Welt der Dinge, ersetzt, die nun beherrschbar zu werden schien.
In beiden Fillen verlor sich der Mensch im Auflen.

Die wahre Transzendenz liegt jedoch innen. Wenn man authen-
tisch ist, im Gefiihl, entsteht da Transzendenz. Es geht um die
Identitit mit sich selbst, um die wahre Identitit. Sobald wir unsere
Identitit tber eine duflere Beziechungen konstruieren, entsteht
eine Abhingigkeit. Es wurde uns beigebracht, uns von uns selbst
zu trennen, um funktionierendes Mitglied der Gesellschaft blei-
ben zu konnen. Im mythischen Zeitalter war dies nétig, weil die
Menschen im Allgemeinen auf einer egozentrischen und ethnozen-



Religion als Sucht 19

trischen Bewusstseinsstufe waren (s. Diagramm 1). Wenn sie ihr
egozentrisches Ich oder ihr ethnozentrisches Wir auslebten, fithrte
dies zu Gewalt und Zerstorung. Die duf8eren Regeln und Gebote
waren somit ein Mittel der vordringlichen Disziplinierung, um das
Schlimmste zu verhindern. Sie hatten jedoch nichts damit zu tun,
die Seele oder das innere Selbst des Menschen in seinem héchsten
Potential hervorzubringen.

Im rationalistischen Zeitalter, in dem die Welt entzaubert und
damit ihrer mythischen Angste aber auch ihrer gottlichen Gnade
entledigt wurde, blieb die Abhingigkeit vom Aufen erhalten, rich-
tete sich aber vom Jenseits auf das Diesseits und wurde dadurch nur
noch schlimmer. Es entstanden die Siichte nach stofflichen Sub-
stanzen wie Alkohol, Medikamente und Drogen, aber auch nach
materiellen Objekten und Prozessen aller Art, wie die Gier nach
Besitz, Geld und Prestige, Genusssucht, Herrschsucht und derglei-
chen mehr. Allem zu Grunde liegt eine Obsession der Kontrolle,
die Illusion der Macht, die aus einem gottlosen Bewusstsein ent-
springt. Der Mensch der Aufklirung hatte Gott von seinem alten
Thron gestiirzt, die Autonomie des Ich proklamiert und sein Heil
im Humanismus gesucht, einer Moralitdt, die rein intrahuman
konfiguriert, das heifft vom Menschen fiir den Menschen definiert
ist. Der Humanismus, die allgemeine Menschlichkeit — in seiner
Absicht zweifellos gut gemeint — erhebt jedoch den Menschen an
die hochste Stelle der Schépfung und verschirft die Selbstbeses-
senheit des Menschen als Individuum wie als Kollektiv. Auf diese
Weise bereitete der Humanismus den Boden fiir die kapitalistische
Hybris, die die Umwelt und Natur inklusive der darin lebenden
nicht-menschlichen Lebewesen nur noch als Objekte der Beherr-
schung und Ausbeutung wahrzunehmen vermochte. Mit dem Ein-
zug der Vernunft, der Rationalitit entstand auch der »Mythos der
Objektivitdt« in den Wissenschaften, der nur eine weitere Form der
Gewalt und Entfremdung vom Selbst darstellt.

In seinem Buch »Wiederverzauberung der Welt spricht Mor-
ris Berman’ vom Unterschied zwischen »partizipierender« und

3 Morris Berman: Die Wiederverzauberung der Welt. Am Ende des Newtonschen Zeitalters, dt.
Trikont-Verlag 1985 (vergriffen)


http://www.amazon.de/Wiederverzauberung-Welt-Ende-Newtonschen-Zeitalters/dp/3881670955/ref=sr_1_2?ie=UTF8&s=books&qid=1222257256&sr=1-2
http://www.amazon.de/Wiederverzauberung-Welt-Ende-Newtonschen-Zeitalters/dp/3881670955/ref=sr_1_2?ie=UTF8&s=books&qid=1222257256&sr=1-2

20 Religion als Sucht

»nicht-partizipierender« Wissenschaft. Die objektive Wissenschaft
hat zum Prinzip erhoben, ein véllig unbeteiligter, neutraler Beobach-
ter zu sein. »Berman sagt, dass man sich, um »nicht—partizipierend«
zu bleiben, von sich selbst entfernen muss und das eigene Selbst zu
einem beobachtbaren und manipulierbaren Objekt machen muss,
dass man sich vom Gegeniiber entfernen muss und »das Gegeniiber«
(andere Menschen, Tiere, die Natur, den Planeten, das Universum)
zu einem beobachtbaren und manipulierbaren Objekt machen
muss. Wir hatten uns vom Universum entfernt (oder es versucht)
und strebten daher danach, Gott zu spielen! Ich erkannte schnell,
dass diese Entfernung des Selbst vom Selbst und vom Universum
genau das war, was die Sucht ausmachte. Wir benutzen Abhingig-

Das 12-Schritte-Programm

Die 12 Schritte wurden ca. 1935 von den Anonymen Alkoholikern (AA) entwickelt.
Menschen, die der Sucht nach Alkohol, Drogen, Essen oder Prozesssiichten wie Sex,
Arbeit, Spielen etc. erlegen sind, sind mit herkémmlichen Therapieformen fast
unheilbar. Demgegeniiber verzeichnen die 12-Schritte-Programme gute Erfolge,
Menschen mit Siichten zu einem niichternen und gesunden Leben zu verhelfen.
Diese Selbsthilfegruppen haben ein spirituelles Programm und glauben an eine
Hohere Macht — »Gott, wie wir ihn verstehen« — die nicht vorgegeben ist und kei-
ner speziellen Religion zugeordnet wird. Auch Atheisten kdnnen daran teilnehmen.
Es ist kein Kult und keine Sekte, sondern eine Selbsthilfegruppe mit einem thera-
peutischen Ziel: die Abstinenz von Siichten und suchtartigen Handlungen aller Art.
Sucht wird als eine Krankheit und nicht als moralische Schwadche verstanden. Ein
einfaches, aber wirkungsvolles Programm aus psychologischen und spirituellen
Handlungen fiihrt zu einer spirituellen Genesung. Dieses Programm ist ideologie-
frei und nicht-ritualistisch, es gibt keine Autoritdt auBer Gott, die Mitglieder helfen
sich gegenseitig. Es kostet nichts, zu diesen Vereinigungen zu gehdren, man ist Mit-
glied, wenn man es sagt. Anonymitat ist die spirituelle Grundlage aller A-Gruppen.
Sucht wird als spirituelle Krankheit verstanden. Deshalb ist auch die Heilung spiri-
tuell. Die Chance in diesem Weg besteht darin, zu einer tiefen Spiritualitét zu fin-
den. Medizin, Religion oder Psychiatrie erwiesen sich fiir viele der Mitglieder von
A-Gruppen als nicht ausreichend.




Religion als Sucht 21

keiten, um uns von unseren Wahrnehmungen, unserem Wissen,
von uns selbst und von allen anderen abzuschneiden.«*

Die amerikanische Autorin und Therapeutin Anne Wilson
Schaef hat sich speziell mit Suchtprozessen in Gesellschaft und
Individuum auseinander gesetzt. Sie kommt zu der Schlussfolge-

Die 12 Schritte

1. Wir gaben zu, dass wir unserer Sucht gegeniiber machtlos sind und unser Leben
nicht mehr meistern konnten.

2. Wir kamen zu dem Glauben, dass eine Macht, groBer als wir selbst, unsere geis-
tige Gesundheit wiederherstellen kann.

3. Wir trafen die Entscheidung, unseren Willen und unser Leben der Sorge Gottes,
wie wir lhn verstanden, anzuvertrauen.

4. Wir machten eine erforschende und furchtlose moralische Inventur von uns
selbst.

5. Wir gaben Gott, uns selbst und einem anderen Menschen gegeniiber unverhiillt
unsere Fehler zu.

6. Wir waren vorbehaltlos bereit, all diese Charakterfehler von Gott beseitigen
zulassen.

7. Demiitig baten wir lhn, unsere Mangel von uns zu nehmen.

8. Wir machten eine Liste aller Personen, denen wir Schaden zugefiigt hatten, und
wurden bereit, ihn bei allen wiedergutzumachen.

9. Wir machten bei diesen Menschen alles wieder gut — wo immer es mdglich war —
es sei denn, wir hdtten dadurch sie oder andere verletzt.

10. Wir setzten die Inventur bei uns fort, und wenn wir Fehler machten, gaben wir
sie sofort zu.

11. Wir suchten durch Gebet und Meditation die bewusste Verbindung zu Gott, wie
wir lhn verstanden, zu vertiefen. Wir baten Ihn nur, seinen Willen fiir uns erkennbar
werden zu lassen, und um die Kraft, ihn auszufiihren.

12. Nachdem wir durch diese Schritte ein spirituelles Erwachen erlebt hatten, ver-
suchten wir, diese Botschaft an andere Siichtige weiterzugeben und unser tagliches
Leben nach diesen Grundsatzen auszurichten.

4 Anne Wilson Schaef: Mein Weg der Heilung. Jenseits von Wissenschaft und Therapie,
Miinchen 1999, S. 243



22 Religion als Sucht

Mittlerweile gibt es weltweit A-Gruppen fiir unterschiedlichste Siichte
sowie fiir die Angehorigen von suchtkranken Menschen (Auswahl)

Alkoholsucht (AA — Alcoholics Anonymous)

Angehdrige von Alkoholikern (Al-Anon)

Erwachsene Kinder von Alkoholikern (ACoA — Adult Children of Alcoholics)
Drogensucht (NA — Narcotics Anonymous)

Sex- und Liebessucht (SLAA — Sex and Love Addicts Anonymous)
Spielsucht (GA — Gamblers Anonymous)

Arbeitssucht (WA — Workaholics Anonymous)

Esssucht (OA — Overeaters Anonymous)

Emotional Abhdngige (EA — Emotions Anonymous)

Co-Abhdngigkeit (CoDA — Co-Dependency Anonymous)

rung, dass jede Form der Abhingigkeit von auflen in einem Sucht-
prozess miindet und eine Abspaltung vom eigenen Selbst darstellt.
Thr Werdegang als Psychologin und Psychotherapeutin fithrte sie
zu der Anwendung der 12 Schritte der Anonymen Alkoholiker in
ihrer therapeutischen Arbeit wie auch auf sich selbst (12-Schrit-
te-Programm: s. Kasten). Das 12-Schritte-Programm stellt ein spi-
rituelles Programm zur Genesung von Sucht dar. Grob gesagt lisst
es sich als eine Kombination von Schattenarbeit und spiritueller
Offnung zu einer hoheren Macht umschreiben. Wilson Schaef
umschreibt die Sucht als eine Entfremdung vom Selbst: »Jeder,
der mit einer Vielzahl unterschiedlicher Siichtiger gearbeitet hat,
weil3, dass es das grundlegende Ziel und die Folge der Sucht ist,
uns von uns selbst zu entfremden. Abhingigkeiten verhindern die
Wahrnehmung von Gefiihlen und sorgen generell dafiir, dass die
Stichtigen von ihren inneren Prozessen und ihrem inneren Wissen
abgeschnitten bleiben (...) Abhingigkeiten verschlielen uns den
Zugang zu unserem inneren Informationssystem. Zum Beispiel
sind es unsere Korper und unsere korperlichen Wahrnehmungen,
die uns darauf aufmerksam machen, dass wir belogen oder mani-
puliert werden. Diese Botschaften gehen nicht vom Gehirn aus.
Sie beginnen in unseren Kérpern, gewohnlich im Solarplexus, und



Religion als Sucht 23

erreichen erst dann das Gehirn. Wenn wir nicht merken, wann wir
belogen werden, sind wir leicht manipulierbar. Unsere Kérper ver-
mitteln uns das Wissen, dass etwas fiir uns falsch oder unethisch
ist. Wenn wir den Kontakt mit diesem Informationssystem verlo-
ren haben, sind wir zu Handlungen fihig, die mit unseren grund-
legenden Wertvorstellungen nicht tibereinstimmen. Wenn wir den
Mythos der Objektivitit zur Grundlage unseres Schaffens machen,
sind wir uns tatsichlich unseres Einsseins mit allen Dingen und
unserer inneren Beziechung zum gesamten Leben auf diesem Pla-
neten nicht bewusst. Wir haben an uns selbst und unsere Umwelt
nicht teil und sind daher fihig und auch bereit, uns selbst und
unsere Umwelt auszubeuten. Abhingigkeiten werden von einem
System, das auf einer nicht-partizipierenden Weltauffassung beruht,
nicht nur unterstiitzt, sondern sogar gefordert. Der Schmerz dar-
tiber, dass wir unserem eigentlichen Standort im Universum ent-
fremdet sind, muss gelindert werden, und nichts lindert besser als
die Sucht.« (Wilson Schaef, Heilung, S. 251-252)

In der Psychologie und Psychotherapie fithrte das Objektivitdts-
dogma dazu, »Menschen als Objekte zu betrachten, die nur von
auflen gesteuert werden, wobei die Bedeutung des freien Willens
und selbstbestimmten Handelns verleugnet wird. Dadurch wird
eine Opfermentalitit geschaffen, und Opfer werden nie gesund.«
(Wilson Schaef, Heilung, S. 380)

Wie alle im Auflen fixierten Weltbilder beschreibt auch das
mechanistische Paradigma den Menschen innerhalb des Opfer-Ti-
ter-Dualismus. Die Frage etwa, ob ein Mensch auf Grund seiner
Gene oder auf Grund seiner Erziehung seine persénliche Charak-
terstruktur entwickelt, ist beides Opferdenken. Der Mensch wird
als von auflen gesteuert gedacht, wir sind entweder Opfer unsere
Gene oder wir sind Opfer unserer Umwelt. In beiden Fillen ist der
Mensch vom Auflen abhingig und befindet sich somit in einem
Suchtsystem, nachdem tatsichlich die ganze Gesellschaft organi-
siert ist. Aus diesem Grunde sind die Gesellschaft, die Wissenschaft
und die sie unterstiitzenden mythischen Religionen nicht gewillt,
den Menschen zu seiner Befreiung zu fithren bzw. sie ihm zu lassen.

Die Freiheit liegt vollstindig im Innern, in der Identitdt mit
sich selbst, in der Selbstannahme und der ehrlichen und offenen



24 Religion als Sucht

Bereitschaft, sich zu zeigen. Alles andere ist eine Entehrung unse-
rer Seele. Diese Entehrung und Entfremdung fithrt unweigerlich
zu dem Gefiihl des Ungliicklichseins und der Isolation, was wie-
derum durch die Befriedigung tiber das Auflen und die Auslage-
rung meiner Personlichkeit auf duflere Beziehungen gedimpft
oder betdubt werden muss. In unserer Seele liegt die urspriingliche
Maéglichkeit begriindet, Gliick zu erfahren und Gliick zu kreieren.
Sobald wir diese Quelle des Gliicks auslagern auf duflere Bezie-
hungen und Objekte, das heifft diese Objekte oder Prozesse zur
Quelle unseres Gliicks zu machen versuchen, entehren wir unsere
Seele und schrinken unsere Moglichkeit, Gliick zu erfahren, mas-
siv ein. Diese Entehrung der Seele ist es, die nach langem Hin und
Her schliefilich zu Selbsthass und Selbstverachtung fithrt. Wir has-
sen uns dafiir, dass wir unsere Seele und ihr inneres Gliick verach-
ten. Die Seele hat unendlich viele Méglichkeiten, Gliick zu erfah-
ren und Gliick zu kreieren. Das Leben und die Welt wird zu ihrem
Erfahrungsfeld. Wir erfahren echte Heimat und echte Geborgen-
heit in der Erfahrung unserer Seele, die zugleich ein Geborgensein
in Gott ist.

Die zunehmende Entfremdung und die Verschlimmerung der
Isolation im rationalistischen Zeitalter verleitet manche Menschen
dazu, ihr Heil in der Riickkehr zum mythischen Bewusstsein zu
suchen. Ken Wilber hat in seinen Biichern auf den Unterschied von
prirational und transrational hingewiesen und nennt dies die Pri-/
Trans-Verwechslung. Insbesondere esoterische und pseudo-spiritu-
elle Stromungen vertreten oftmals die Ansicht, dass das Heil und
die Erlésung darin bestiinde, jegliche Form von Rationalitit und
Vernunft abzulehnen, und begeben sich statt dessen in eine mythi-
sche-romantische Form der religiosen Schwirmerei. Jed McKenna
bezeichnet diese Formen der Esoterik in seinem neuen Buch »Spi-
rituelle Dissonanz« nicht ohne einen gewissen Sarkasmus als »eso-
terische Gleitmittel«, die dazu dienen, den Widerspruch zwischen
sich und der Welt beziehungsweise zwischen authentischem Selbst
und Maskenselbst zuzudecken.?

5 Jed McKenna: Spirituelle Dissonanz. Wie Mensch erwachsen wird, Omega-Verlag, Aachen
2008; Vorabdruck in Tattva Viveka 37, Bensheim 2008, S. 8-13.



Religion als Sucht 25

Meditation ist nicht gleich Meditation

Ein Mittel, um den Weg nach innen anzutreten, ist zweifellos die
Meditation und der spirituelle Weg als solcher. Es lisst sich jedoch
beobachten, dass auch Meditation und Spiritualitit als Flucht vor
sich selbst benutzt werden konnen. Meditation kann zur Verdrin-
gung benutzt werden, was sodann den psychologischen Schatten
einer Person nur verstirke. Religion kann auf individueller und kol-
lektiver Ebene wie ein Suchtmittel gebraucht werden. Ken Wilber
spricht in seinem jiingsten Buch »Integrale Spiritualitit« im 5. Kapi-
tel tiber den sogenannten »Boomeritis-Buddhismus«. Am Ende die-
ses Kapitel stellt er die Frage: »Vielleicht kennen Sie Menschen, die
einen bestimmten Weg seit 10 Jahren oder linger praktizieren und
deren Geist und Interessen allmihlich immer enger werden, wih-
rend sie sich immer intensiver in spirituelle Zustandserfahrungen
vertiefen, ohne dass sie einen integralen Bezugsrahmen haben, der
ihren Sprung in die Leerheit, Ayin, Géttlichkeit oder den heili-
gen Geist erginzt. Diese Menschen wenden sich schliefflich immer
mehr von der Welt ab, was tatsichlich dazu fithren kann, dass sie
zu (...) Fundamentalismus oder Absolutismus regredieren. Sie wer-
den zu tiefen Mystikern, die gleichzeitig engstirnige Fundamen-
talisten sind.« (Wilber, S. 168)

Wilber weist in seinem Buch darauf hin, dass die Erfahrung mit
meditativen Zustinde allein nicht ausreicht, um eine fortgeschrit-
tene, integrale, weltzentrische Bewusstseinsstufe zu erlangen. Um
die weltzentrische oder integrale Bewusstseinsstufe zu erlangen, ist
es notwendig, ein intellektuell-rational gut reflektiertes Begriffssys-
tem — er nennt es auch »Sichtweise« — zu entwickeln. Er unterteilt
den inneren individuellen Raum in zwei Zonen: die erste Zone
ist die innere meditativen Erfahrung (Zone 1), die zweite Zone ist
die duflere, von auflen kommende Betrachtung dieser meditativen
Erfahrung sowie der Geschichte dieses sich entwickelnden indivi-
duellen Ichs (Zone 2). Diese zweite Zone findet in der westlichen
Wissenschaft der Psychologie ihren Ausdruck. Die traditionellen
spirituellen Systeme (Buddhismus, Hinduismus, Christentum,
Sufismus etc.) entbehren dieser Auflenschau auf den Innenraum.
Sie haben kein reflexives Korrektiv ihrer geistigen Entwicklung. So



26 Religion als Sucht

kann es kommen, dass ein hoher tibetischer Lama gleichzeitig ras-
sistische oder sexistische Ansichten vertritt. Oder, was in allen Tra-
ditionen vorkommt, alle anderen religiésen Traditionen als min-
derwertig oder Schlimmeres abgelehnt werden.

Integrales Bewusstsein bedeutet u. a. zu erkennen, dass alle Reli-
gionen von den gleichen Dingen reden und in ihrer Essenz das
Gleiche meinen. Hindus nennen es das »Absolute Selbst«, die Bud-
dhisten nennen es »Niche-Selbst« und die Christen nennen es ein-
fach »Géttlichkeit« oder »Heiliger Geist.

Ken Wilber konstatiert hierzu: »Wer anderes behauptet, geht ein-
fach von einer primodernen Erkenntnistheorie aus, nach der nur
eine einzige vorgegebene Realitit existiert, die ich erfahren kann,
und Meditation wird mir diese unabhingig existierende Realitit
zeigen, die deshalb fiir jeden, der sie entdeckt, ein und dieselbe sein
muss; statt zu erkennen, dass das erkennende Subjekt die Realitit,
die es erkennt, mit erschafft, und deswegen einige Aspekte der Rea-
litdt in einem ganz konkreten Sinne vom Subjekt und seiner Inter-
pretation dieser Realitit geschaffen werden.« (S. 159 f.) Wilber weist
in der Fuflnote anstindigerweise darauf hin, dass er nicht der Mei-
nung ist, dass die Realitdt an sich in der Wahrnehmung erschaf-
fen wiirde, wie manche einfach gestrickten Esoteriker behaupten.
Es ist die Interpretation, die die Realitdt beeinflusst. Das Subjekt
erschafft diese Welt nicht mit, sie ist gegeben. Aber wir interpretie-
ren sie gemaf$ unseres kulturellen Hintergrunds und unserer Ent-
wicklungsstufe. In diesem Sinne ist jede Wahrnehmung, oder bes-
ser gesagt Deutung von subjektiver Art. Wir erschaffen unsere Welt
im Sinne von Bewertung und Selektion.

Wie Anne Wilson Schaef deutlich herausstellt, gibt es keine
Objektivitdt (Mein Weg der Heilung, S. 250-252). Dies wire intel-
lektueller Hegemonismus. Jede Wissenschaft und jede Erkenntnis
enthilt einen subjektiven Faktor und sollte diese Teilnahme des
eigenen Selbst in der Kommunikation oder in der Beziehung offen
legen. Dazu bedarf es der Arbeit an der eigenen Genesung von tiu-
schenden und entfremdenden Philosophien und Glaubenssyste-
men (Suchsystemen). Objektivitdt ist in diesem Sinne eine weitere
Flucht vor sich selbst. Das Zeitalter der Rationalitdt und objektiven
Kontrollierbarkeit der Auflenwelt im Sinne der technischen Wis-



Religion als Sucht 27

senschaften stellt eine Halbwahrheit dar, die den Preis des Verlus-
tes des Selbst kostet.

Alle diese Auflenorientierungen fithren zum Verlust des Selbst.
Im Kontakt mit sich selbst zu bleiben fiihrt zu Selbstwahrnehmung.
Daraus entsteht die Selbstannahme, die Selbstliebe, die Selbstlust.
In Kontakt mit sich selbst, im Tun dessen, was wirklich von innen
kommt und meins ist, 6ffnet sich die Wahrnehmung. Alle Sinne
sensibilisieren sich und ich sehe die Welt mit anderen Augen, inten-
siver, schoner, emphatischer. Dazu muss simtliche Aufensteuerung
suspendiert sein, auch die subtilsten Abhingigkeiten z.B. von Men-
schen, Glaubenssystemen oder moralischen Regelwerken. Allzu
schnell verliert man den Kontakt mit sich selbst, um sich in einer
Fremdbestimmung oder Fremderwartung zu verlieren. In diesem
von innen kommenden Prozess entdeckt man auch seine indivi-
duelle Moralitdt, in der Verleugnung oder Egoismus keinen Platz
haben.

Der gesunde Prozess ist der subjektive Lebensprozess selbst. Dies
bedeutet, bei sich zu bleiben, im Kontakt mit sich selbst zu blei-
ben. Tun resultiert nicht aus einer Kausalitit oder Finalitit, das
heif3t, ich tue die Dinge nicht, weil es dafiir einen Grund gibt oder
weil ich eine bestimmte Absicht habe. Echtes Tun ist menschlich
gesehen grundlos. Es ist ein freies Spiel, freie Inspiration, die in der
Fihrung Gottes geborgen ist. Es ist ein Geschenk in Schonheit
und Wahrheit. Dies kann auch bedeuten, Bediirftigkeit offen zu
legen und um Hilfe zu bitten, denn wir sind Menschen und keine
Gotter. Niemand ist perfekt, wir alle haben Stirken und Schwi-
chen, gute und schlechte Seiten. In der Verleugnung der schlechten
Seiten und der Schwichen gehe ich in das Leugnungsystem und
fliichte vor meinem Selbst. So entsteht das, was von der Psycho-
logie »der Schatten« genannt wird (mehr dazu in einem spiteren
Kapitel). Im Maskenselbst gilt es, Stirke zu zeigen und Kontrolle
zu bewahren. Sobald ich mich in dem kapitalistischen-hierarchi-
schen Gesellschaftssystem schwach zeige, werde ich gefressen, das
heifdt andere Menschen nutzen meine Schwiche, um sich selbst zu
erhéhen. »Es sind unsere Handlungen, die wichtig sind. Wir tiber-
lassen die Ergebnisse unserer Hoheren Macht. Genesung wird zu
einem Beriihrungsvorgang; wir verlieren die Furcht, zu beriihren



28 Religion als Sucht

und beriihrt zu werden. Wir erfahren, dass eine einfache, liebende
Umarmung die Welt ausmachen kann, wenn wir uns allein fiihlen.
Wir erleben wahre Liebe und wahre Freundschaft.«°

Dies passiert, wenn Menschen das Entfremdungssystem durch-
brechen und zu echter Beriihrung finden. So kénnen wir sorgsam
mit uns selbst und mit anderen umgehen, was zu wahrem Wohl-
befinden und Gliick fiithrt. Die Annahme der Realitit, des Lebens
zu seinen Bedingungen, geschieht tiber die Selbstannahme. Sobald
ich diese verdringten Anteile meiner selbst — meinen Schatten —
wieder integriere, kann ich auch die Realitit wieder so sehen, wie
sie ist. Dann brauche ich auch keine Suchtmittel mehr, um meine
Illusionen aufrechtzuerhalten.

Pathologisch wird es, wenn man diesen Vorgang der Selbstan-
nahme selbstbezogen-manipulativ benutzt. In der selbstbezogenen
Manipulation werden Dinge oder Prozesse im Auflen wiederum
benutzt, um zur eigenen Befriedigung zu dienen. Das Ego wird
aufgeblasen. Dies ist die von Wilber als Boomeritis bezeichnete
Krankheit. Boomeritis bedeutet iibertriebenes Ego. Die Bewusst-
seinsstufe des Pluralismus (s. Diagramm 1), die das Kennzeichen
der Postmoderne ist und unsere Perspektive erweitert, besagt in
ihrer post-konventionellen Form, dass unterschiedliche Ansitze
und Herangehensweisen in der Form von kulturellen und spiri-
tuellen Formen und Traditionen gleichberechtigt sind. Boomeri-
tis macht daraus ein »Ich tue, was ich will, und du hast mir nichts
zu sagen.« Dies ist eine Form von narzisstischer Selbstbezogenheit.
Selbstbezogenheit wird dann zur Selbstbesessenheit. Dann stiirzt
der Meditierende ab, er kommt nicht weiter, sondern wird immer
krinker. Er befindet sich in einer Verdringung seines Schattens, in
einem unbewussten Abhingigkeitssystem vom Auflen. Er betreibt
ein suchtartiges Praktizieren von Meditation und Spiritualitit.
»Geist wird benutzt, um Selbstbezogenheit zu zementieren.« (Wil-
ber, S. 154)

»Selbst fortgeschrittenen Meditierende stoffen stindig auf die-
sen Virus, ohne es zu wissen, und bekommen dann den Rat, ihre
Meditation zu vertiefen, was auch das Problem vertieft — und das

6 Narcotics Anonymous, Basic Text, S. 112-113



Religion als Sucht 29

wiederum macht man dem Individuum zum Vorwurf, was dazu
fihrt, dass sein ganzes System tiber kurz oder lang abstiirzt. Und
ab geht's in die Therapie mit den Verwundeten. Wer tiberlebt, tiber-
trigt den Virus der Zone 2 einfach auf seine oder ihre Schiilerin-
nen und Schiiler. Und so wird die Boomeritis-Spiritualitidt weiter
verbreitet, selbst von denen, die nach Kriterien der kontemplativen
Traditionen, den Zustands-(oder Zone 1) Kriterien, als erleuchtet
gelten.« (S. 154 f.) Auf diese Weise werden hochstehende Lehren
entweder auf ein plumpes narzisstisches Niveau oder ein von Dog-
matismus und Fundamentalismus geprigtes Regelwerk reduziert.
Anne Wilson Schaef nennt dies »addictive organisations«, Sucht
erzeugende Organisationen (siche das Kapitel dazu weiter unten).

Der Schatten

»Es ist erstaunlich, dass ich verleugnen kann. Ich kann Teile mei-
nes Selbst, meiner Ich-heit auf die andere Seite der Grenze meines
Selbst schieben und versuchen zu verleugnen, dass diese Aspekte
meines Selbst zu mir gehoren, weil sie vielleicht so negativ oder so
positiv sind, dass ich sie nicht akzeptieren kann.« (Wilber, S. 169)
Hier finden wir den Kern des Verleugnungssystems auf den Punkt
gebracht. Wir haben, aus welchen Griinden auch immer, Angst
vor uns selbst. Bestimmte Teile unseres Ich werde in den Schat-
ten verdringt. Dies betrifft einerseits unangenehme, unerwiinschte
Anteile unseres Selbst, zum Beispiel Wut, Aggression oder Sexua-
litit. Gleichzeitig geschieht es jedoch auch, dass wir unsere eigene
Brillanz in den Schatten verdringen, wenn uns unsere Weltbild-
triger gesagt haben, dass wir dazu nicht gut genug sind, dass wir
das nicht verdient haben etc. Wir verdringen den Schatten (die
schlechten Eigenschaften), indem wir andere wegen diesen schlech-
ten Eigenschaften kritisieren, oder umarmen den Schatten (die
guten Eigenschaften), indem wir andere wegen diesen guten Eigen-
schaften glorifizieren. Schatten bedeutet hierbei, dass diese Eigen-
schaften auf andere Personen projiziert werden. Zum Beispiel bin
ich drgerlich auf meinen Chef, aber weil ich ein guter Mensch, eine
nette Person sein mochte, kann ich mir diesen Arger nicht zuge-



30 Religion als Sucht

stehen und projiziere ihn auf den Chef, und empfinde ihn als sehr
drgerlich und bedrohlich.

In der esoterischen Szene ist es sehr beliebt, von diesen Projektio-
nen zu sprechen. Sobald jemand etwas tiber eine andere Person sagt
und sie kritisiert, kann diese Person sich damit verteidigen, dass sie
diese Kritik als die Projektion — die »Spiegelung« — dieser anderen
Person bezeichnet und sich damit von aller Verantwortung frei-
spricht. Die simple Idee von Projektion ist die: »Das, was du kriti-
sierst, bist du selbst.« Dies stimmt jedoch nicht ganz! Der richtige
Satz lautet: »Das, was du kritisierst, wérest du gerne selbst.«

Wenn ich eine Eigenschaft in mir selbst verdringt habe und sie
auf einen anderen projiziere, hat dieser andere diese Eigenschaft
sehr wohl und wird deshalb zum Adressaten meiner Anklage. Das
ich ihn anklage, hat aber mit mir zu tun. Hitte ich diese Eigen-
schaft nicht verdringt, wiirde mich diese Eigenschaft auch bei die-
sem Gegeniiber nicht stéren. Wenn es mich bei dem anderen stort,
dann deshalb, weil es etwas mit mir selbst zu tun hat. Hitte ich
diese Eigenschaft integriert, konnte ich diese Eigenschaft bei einem
anderen Menschen wahrnehmen, ohne dariiber agitiert zu sein.

Beispiel: Es drgert mich, dass ein anderer habgierig ist. Ich selbst
habe das Glaubenssystem, dass es gut ist, ein bescheidener Mensch
zu sein. Dies ist aber nur mein Glaubenssystem, mein neuroti-
scher Gedanke. In Wirklichkeit wiirde ich in dieser Situation gerne
mehr nehmen, erlaube es mir aber nicht und werde deshalb rger-
lich, weil ich finde, dass der andere sich mehr nimmt, als angemes-
sen ist. Mein Schatten ist also nicht, dass ich zu viel Habgier habe,
sondern dass ich zu wenig habgierig bin. Habgier ist bei mir nega-
tiv besetzt bzw. ich definiere eine bestimmte Handlung als habgie-
rig, die man auch anders deuten kénnte. Ich bin in dem Moment
zu bescheiden und wire gerne »habgieriger«. Es handelt sich dabei
um eine Bescheidenheit, die ich nicht wirklich integriert habe, zu
der ich nicht wirklich Ja gesagt habe. Die Auflosung des Schat-
tens besteht nun darin, diese Habgier, die ich im AufSen sehe, wie-
der in mich nach innen zu holen und zu sagen: »Ich bin habgie-
rig.« Genauer eigentlich: »Ich méchte habgierig sein, ich mochte
mir mehr nehmen.«

Ich erlaube es mir nicht, mehr zu nehmen, z.B. weil ich so erzo-



Religion als Sucht 31

gen wurde, weil ich Angst vor Ablehnung habe oder weil das nicht
in mein Glaubenssystem passt. Die Heilung liegt darin, mehr zu
nehmen. Dann verschwindet mein Groll auf den anderen, den ich
als habgierig empfinde. Wenn ich mehr nehme, gelange ich natiirli-
cherweise irgendwann an den Punkt der Sittigung und schliellich
an den Punkt meiner echten Grof3ziigigkeit oder Bescheidenheit.
Gelingt es mir nun, auch diese Grof$ziigigkeit oder Bescheidenheit
anzunehmen und diese guten Eigenschaften nicht in den Schat-
ten zu verdringen, ist es moglich, mit dem zufrieden zu sein, was
ich genommen habe, und gleichzeitig losgelost und gelassen gegen-
iiber dem zu sein, was sich der andere nimmt. Ich kann dies dann
akzeptieren, egal ob der andere habgierig oder bescheiden ist. Ich
kann dies bei ihm lassen und verstehen, dass dieser Mensch sei-
nen Bediirfnissen folgen muss, auch wenn ich nicht immer verstehe,
warum er dies tut. Sein Leben und seine Geschichte werden schon
einen Grund dafiir haben, auch wenn mir dies nicht bekannt ist.
Ich habe die Verantwortung fiir mich tibernommen und mache
keine feinstofflichen, moralischen oder gar physische (verbale oder
korperliche) Ubergriffe mehr auf den anderen. Ich interpretiere
oder bewerte nicht mehr. Mein Verhalten ist »cleanc.

In jeder Hinsicht lduft es also darauf hinaus, sich selbst anzu-
nehmen. Ich selbst bin fiir meine Reaktionen und Gefiihle auf die
Auflenwelt verantwortlich. Ich kann nicht die anderen Menschen
indern, aber ich kann meine Reaktionen auf sie indern. In dem
Maf3e, wie ich aufhore, meine eigenen Eigenschaften in den Schat-
ten zu verdringen, und beginne, mich selbst anzunehmen wie ich
bin, brauche ich auch die Realitit nicht mehr zu verdringen und
kann sie statt dessen annehmen wie sie ist. Solange ich etwas ver-
dringe, befinde ich mich in der Depression, und es wird mir nie
gelingen, sie zu tiberwinden, solange ich mich nicht zu meinen ver-
dringten Eigenschaften und Gefiihlen bekenne.

Zur Illustration dieses wichtigen Verstindnisses der Funkti-
onsweise des Schattens seien weitere Beispiele angefithrt. Wenn
ich zum Beispiel meine Nachbarn zu spieflig finde, weil diese den
Rasen penibel mihen, bedeutet dies nicht, dass ich zu spieSig bin.
Im Gegenteil: ich bin unspielig, wire aber gerne spiefSiger und
gestehe es mir nicht ein. Alternative Menschen entscheiden sich fiir



32 Religion als Sucht

die Freiheit, haben aber dadurch ein Mangel an Sicherheit. Spie-
BBer reprisentieren Sicherheit. Alles ist in Ordnung, gut abgesetzt
und gepflegt. Mein abgespaltenes Bediirfnis nach »Sicherheit und
Ordnunge ist es also, was mich im Auflen triggert. Gestehe ich mir
dieses Bediirfnis wieder zu, mache es zu meinem eigen und lebe
danach, regen mich auch die Spiefler nicht mehr auf — ich komme
in Einklang. Sehe ich dann einen extrem konservativen, rechten
Spiefer, erkenne ich seine Angst vor Freiheit in seinem zwang-
haften Verhalten. Ich sehe sein Problem, kann das aber niichtern
betrachten und gegebenfalls fiir ihn beten. (Mehr ist meistens nicht
moglich, das braucht aber niemanden davon abzuhalten, politische,
soziologische oder psychologische Losungsvorschlige zu bringen).
Ein drictes, nettes Beispiel begegnete mir kiirzlich in Gestalt
eines Bekannten, der von seinem Arger im Straflenverkehr berich-
tete. Er ist passionierter Fahrradfahrer und hat kein Auto. Da er die
riicksichtslosen Autofahrer schon kennt, fihrt er selbst immer sehr
riicksichtsvoll und vorsichtig. Auch fahre er immer ganz rechts,
»soweit, dass ich tiber die Kanaldeckel fahre«, wie er — sich poli-
tisch-moralisch vollig korrekt fiihlend — berichtete. Dennoch habe
ihn neulich so ein riicksichtsloser Autofahrer geschnitten, wor-
aufhin mein Bekannter diesem den berithmten Finger zeigte. Der
Autofahrer hielt sofort an, stieg aus und baute sich vor dem armen
Radler auf. Nur mit Miihe konnte mein Bekannter seine nun auf-
steigende Wut bremsen und eine Schligerei abgewendet werden.
Was war geschehen? Mein radelnder Bekannter hat sich ganz
weit zuriickgenommen, fuhr soweit rechts, dass er sogar tiber die
Kanaldeckel fihrt. Der Autofahrer hat vermutlich versucht, zwi-
schen ihm und dem Mittelstreifen hindurchzukommen. Dadurch
vermied er, auf die Gegenfahrbahn auszuscheren, fuhr aber zu
knapp an dem Radler vorbei. Hitte sich der Fahrradfahrer mehr
Raum genommen, der ihm ja auch zusteht, wire der Autofahrer
ganz normal gezwungen gewesen, iiber den Mittelstreifen auf die
Gegenfahrbahn zu fahren. Einmal driiber hitte sich der Autofahrer
auch weitrdumiger um den Fahrradfahrer herumbewegt. Nach der
Straflenverkehrsordnung muss der Autofahrer eh auf die Gegen-
fahrbahn wechseln, ganz wie bei einem Auto, das er iiberholen will,

auch. Der Fahrradfahrer hat ihn also durch sein defensives Verhal-



Religion als Sucht 33

ten dazu verfiithrt, so eng an ihm vorbei zu fahren. Der Fahrradfah-
rer hat seinen natiirlichen Raum nicht eingenommen, seine Aggres-
sion unterdriickt (aus Angst oder Groll), dadurch eine unsaubere
Aktion eines anderen provoziert und anschlieffend seine aufge-
staute Aggression durch eine Beleidigung (Stinkefinger) unange-
messen ausgedriickt. Seine projizierte Aggression traf natiirlich auf
einen, der ohnehin selbst aggressiv ist (der Autofahrer hielt an und
stieg aus). So eskalieren Begegnungen.

Man bedenke auch, dass der Denkfehler der meisten Spie-
gelungs-Theoretiker nun sagen wiirde: Der Radfahrer sicht die
Aggression im AufSen, aber es ist seine eigene. Der Radfahrer wiirde
also glauben, er sei in Wirklichkeit der Aggressive und versuchen,
das nichste Mal noch friedlicher und defensiver zu sein und somit
seinen Schatten nur noch verstirken und seine gesunde Aggression
(sein Sich-Raum-Nehmen) nur noch mehr verdringen. Spiegelung
passiert, aber spiegelverkehrt.

Religion im Schatten

Zu Religionen ist in diesem Zusammenhang zu sagen, dass wir hier
ein reichhaltiges Sammelsurium von Verdringungen und Schat-
tenboxen beobachten kénnen. Immer dann, wenn religiése Anhin-
ger sich im Kampf gegen das (jeweilige definierte) Bose befinden,
kimpfen sie im Grunde gegen ihren eigenen Schatten. Sie haben
sehr viele Teile ihres Selbst abgespalten und auf diejenigen projiziert,
die nicht zu ihrer Gruppe gehéren. Anne Wilson Schaef beschreibt
in ihrem Buch »Die Flucht vor der Nihe« im Kapitel tiber Sex-
sucht die Rolle der katholischen Kirche. »Wenn es um Sexualitit
geht, operieren Kirche und Schule auf der Ebene des Unterdrii-
ckungs-Besessenheits-Dualismus und seiner logischen Folge, des
Repressions-Auslebens-Dualismus. Meiner Ansicht nach gehen
Obsession und Repression miteinander einher. Wenn wir von
etwas besessen sind und es zu unterdriicken versuchen, lisst es uns
nicht los und miindet in Besessenheit. Dinge, die wir zu unterdrii-
cken versuchen, duf8ern sich gewohnlich in irgendeiner Weise auch
nach auflen hin (wie das Wasser, das sich einen neuen Weg bahnu),



34 Religion als Sucht

und diese Ausdrucksformen sind oftmals fiir uns selbst und unsere
Umgebung ziemlich verwirrend. Die Kirche ist geradezu bertich-
tigt fiir ihre Sex-Besessenheit, fiir ihre Unterdriickung der Sexu-
alicdt. (...) Ich bin iiberzeugt, dass viele der lautstirksten Befiir-
worter organisierter Religionen selbst sexstichtig sind. (...) Sexsucht
entsteht dann, wenn die Unterdriickung von Sexualitit zwanghaft
gefordert wird.«’

Die Kirchenminner, die zumindest in der katholischen Kirche
sogar dem Zolibat verpflichtet sind, unterdriicken ihre eigene Sexu-
alitit. Das heif3t sie wiirden gerne mehr Sexualitit ausleben. Da dies
aber auf Grund ihres Glaubenssystems und ihrer Moralvorstellun-
gen nicht moglich ist, stort sie die Sexualitit, die andere Menschen
praktizieren, und reizt sie mitunter bis aufs Blut. Auch ein Gefiihl
des Ekels und der Abstoffung stellt sich in solchen Situationen ein.
Wir kennen derlei Rationalisierungen innerhalb der kirchlichen
Institutionen und auch innerhalb von Sondersekten zur Geniige.
Thre Glaubenslehren und Wertsysteme sind gefiillt mit derartigen
Bewertungen. Man ekelt sich vor Allem, was mit dem Kérper und
der Sexualitit zu tun hat — insbesondere, wenn es andere tun ...
Diese Unterdriickung und Repression fiithrt zu einer zwanghaf-
ten Beschiftigung mit Sexualitit. Sexualitit bekommt eine {iber-
miflige Betonung und der Geist fixiert sich zwanghaft auf dieses
Thema. Wilson Schaef betont, dass sich dies auch in einer sexuellen
Magersucht ausdriicken kann, also einer zwanghafte Vermeidung
von Sexualitit auf Grund vom schlechten Gewissen, Angsten oder
Ekel, was aber wiederum zur Abspaltung vom eigenen Selbst fiihrt.

Ein weiterer markanter und folgenschwerer Verdringungsme-
chanismus in den Religionen ist in der Kategorie der Reinheit zu
sehen (am stirksten ist dies im Islam und im Hinduismus der Brah-
manen zu beobachten). Das tiberhohte, zwanghaft geforderte Rein-
heitsideal fuhrt dazu, dass die Mitglieder der Religionen ihr eige-
nes Bediirfnis nach Unreinheit in den Schatten verdringen und
sodann iiberall im Auflen diese Unreinheit als Bedrohung ihrer
eigenen Existenz und Identitit wahrnehmen und zu bekimpfen

7 Anne Wilson Schaef: Die Flucht vor der Nihe. Warum Liebe, die siichtig macht, keine Liebe
ist, Miinchen 2005, S. 45-46



Religion als Sucht 35

beginnen. Das Gegenteil von Reinheit, der Schmutz, ist in vielen
autoritdr gesteuerten Systemen extrem negativ besetzt. Ich mochte
an dieser Stelle nicht die Gelegenheit versiumen, auf ein Erleb-
nis hinzuweisen, dass ich einmal im Kreise von Leuten aus der
Unterschicht hatte. Ein junger Mann benutzte das Wort »schmut-
zig« — allerdings mit langem »u« wie »schmuutzig« — als Konno-
tation fiir »lecker, angenehm, wohltuend«. Die Menschen aus der
Unterschicht haben eine grundlegende Distanz zu dem Wertsys-
tem und der Moral der herrschenden Klasse des Biirgertums. In
dieser Bedeutungsumkehr des Wortes »schmutzige steckt eine gut
gefiihlte Wahrheit:

Nicht von ungefihr ist zu beobachten, dass zunehmende
menschliche Intimitit auf der korperlichen Ebene im Wesentlichen
nur durch ein Merkmal gekennzeichnet ist: die zunehmende Ver-
schmutzung. Je intimer die Beziehung zum anderen ist, desto mehr
akzeptieren wir, mit seinen Korpersiften in Berithrung zu kom-
men. Diese Korpersifte — Speichel, Schweif3, Intimfliissigkeiten,
Blut — gelten in zivilisierten Kulturen weithin als unrein, und sind
es in der Tat auch. Ein allzu leichtfertiger Umgang damit fiithrt
schnell zu mangelhafter Hygiene, die ein Nihrboden fiir allerlei
Krankheiten ist und bis zum Tod fiithren kann.

Das so genannte »Schmutzige« ist also das eigentliche Intime,
das, was das fundamentale menschliche Bediirfnis nach Nihe
und Beziehungen ausmacht. Sigmund Freud hat darauf hingewie-
sen, dass das Reinheitsempfinden ein Bestandteil der analen Phase
ist. Die anale Phase gilt es jedoch zu iiberschreiten, um von dem
inneren Zensor zum Ich zu kommen, in die genitale Phase, wo
unsere Genussfihigkeit und Handlungsfihigkeit als Erwachsener
voll ausgereift ist. Die Reinheit wird integriert und transzendiert,
das heif3t sie wird nicht abgelehnt sondern in einem groferen Kon-
text eingebettet, der es erlaubt, gemif§ den Bewegungen des Selbst
mit der Reinheit flexibel umzugehen. Die tiefere transzendentale
Wahrheit besteht einerseits darin, dass die Reinheit ein unverzicht-
bares Attribut des Bewusstseins ist (vgl. sattva-guna in der vedi-
schen Philosophie), andererseits jedoch dies niemals zum Dogma
gemacht werden darf und die tiefste Transzendenz und Erfiillung
des Selbst in der Uberschreitung dieser Grenze liegt, um echte Inti-



36 Religion als Sucht

mitit und Berithrung zu erfahren (nirguna in der vedischen Phi-
losophie). Vielfach wird somit das Dogma der Reinheit dazu ver-
wendet, die Menschen von Nihe und Intimitit und damit von
Erfiillung abzuhalten. Da die gesamte Gesellschaft entfremdet und
von ihrem Selbst abgespalten ist, besteht weder die Fihigkeit noch
das Interesse, Menschen diesen Kontakt mit sich selbst und ande-
ren zu ermdglichen. Menschen, die von ihrem Selbst abgespalten
sind, werden zu Stichtigen und Abhingigen, und sind somit leichte
Beute fiir Ausbeutung und Kontrolle.

Sucht erzeugende religiése Organisationen

Dem folgenden Kapitel liegt ein Exzerpt eines lingeren Aufsatzes
von Nori Muster zugrunde®, die die Arbeiten von Anne Wilson
Schaef zu Sucht erzeugenden Organisationen (Firmen und Unter-
nehmen)’ zur Analyse einer bestimmten neu-religiosen Bewegung
verwendete. Auf der Grundlage dieses Exzerptes stellt das folgende
Kapitel eine tiberarbeitete Form dar, um eine allgemeine Beschrei-
bung der Suchtprozesse in religiésen Organisationen zu geben.

Die »systemische Abhingigkeitstheorie« erklart, warum Siichtige
mit ihren Familien Auseinandersetzungen haben und diese Fami-
lien aufhoren, zu funktionieren. Schaef sagt, dass es »einen spezifi-
schen Prozess des Siichtigwerdens« gebe, der all den verschiedenen
Arten von Sucht zugrunde liege. Sie nimmt Suchtverhalten aus dem
Kontext der Familie heraus und stellt fest, dass die Behandlung
von Suchtverhalten auch den Suchtverhalten férdernden Arbeits-
platz umfassen muss, da die Leute die meiste Zeit dort verbrin-
gen. Somit identifiziert sie Sucht erzeugende Organisationen als die

8 Quelle: http://de.geocities.com/preciousprabhupada/add/familie.html, © Nori J. Muster,
1991; © Ubersetzung Y. J. 2004. Translated with permission. (Anm. 2015: Der Link exis-
tiert leider nicht mehr. Der Text liegt mir aber vor.) Original: Nori ]. Muster: Betrayal of
the Spirit: My Life Behind the Headlines of the Hare Krishna Movement, Univ of Illinois
Press, Reprint 2001.

9 Anne Wilson Schaef: Suchesystem Arbeitsplatz (Titel der engl. Originalausgabe: addictive
organisations), Miinchen 1994, vergriffen.



Optimierung des Menschen? 55

Optimierung des Menschen?

Zu Peter Sloterdijk: »Du musst dein Leben dandern«

Was ist der Sinn von Kultur? Was ist der Sinn von Religion? Peter Sloterdijk unter-
nimmt mit seinem Buch »Du musst dein Leben dndern« eine Totalstudie der
menschlichen Kultur inklusive der spirituellen Kulturen Asiens. Nach seiner philo-
sophischen Analyse sind die Religionen »anthropotechnische Ubungsprogrammex,
die in Form von Askesen zu einer Verbesserung des Menschen beitragen sollen.
Daraus entstand die »ethische Differenz«. In der Aufklarung beobachten wir den
Zerfall der Religionen und eine »Entspiritualisierung der Askesen«. Sloterdijks auf-
kldrerische Antwort endet in einem Widerspruch. Konnte es sein, dass sie um eine
Dimension zu kurz greift?

Vertikalspannung und ethische Differenz

Peter Sloterdijks opus magnum »Du muflt dein Leben dndern,
erschienen 2009 im Suhrkamp Verlag Frankfurt, unternimmt
nichts Geringeres als eine Totalstudie der menschlichen Kultur.
Nicht nur beginnt er bei den Vorsokratikern, er rezipiert auch den
fernen Osten, insbesondere die indische Kultur. Es ist ein gigan-
tischer Gang durch die Geschichte der menschlichen Kultur, bei
dem er eine zentrale These zu Grunde legt: der Mensch ist ein
Ubender, der durch Selbst- und Fremdtechniken an der eigenen
Optimierung arbeitet.



56 Optimierung des Menschen?

Er beschreibt, wie der Mensch sich in der Morgendimmerung
der Hochkulturen ostlicher wie westlicher Prigung aus dem Ver-
bund der gemeinschaftlichen Normalitit des gewohnten Lebens
heraus 16ste, um seine Subjektivitit zu entwickeln, um — wie Sloter-
dijk formuliert — bessere Immunchancen zu erlangen. Angesichts
des schlechten Bestehenden (»die fiinf Hauptfronten der Not: die
materielle Knappheit, der Lastcharakter des Daseins, der sexuelle
Trieb, die Entfremdung und die Unfreiwilligkeit des Todes, S. 657)
versuchte der Mensch, sich zu verbessern. Sloterdijk nennt dies die
Entstehung der »ethischen Differenz«. Diese ethische Differenz, die
sich in der Ausbildung asketischer Ubungssysteme niederschlug,
wurde von Alters her von den Religionen verwaltet, die von Sloter-
dijk kulturtheoretisch als »iiberethnische mentale Ubungssysteme«
(S. 711) definiert werden. Es ist evident, dass die Religionen im
Zeitalter der Aufklirung ihre Fiihrungsrolle verloren haben. Sloter-
dijk identifiziert die »Entspiritualisierung der Askese«. Der erstaun-
liche Prozess der Gegenwart besteht darin, dass die Religionen zwar
untergehen, die Askese und die Selbstiiberwindung jedoch weiter
bestehen. Sie finden sich heute in den sikularen Formen der Athle-
tik, Akrobatik, des Sports und der allgemeinen Virtuositit.

Im letzten Kapitel seines Werkes spricht Sloterdijk von der aktu-
ellen Weltkrise, von der globalen Katastrophe, die uns méglicher-
weise bevorsteht, die dem alten kategorischen Imperativ »Du musst
dein Leben indern« zu einer verschirften Aktualitit verhilft. Der
Gegenwart attestiert er einen Zerfall der dufleren wie der inneren
Okologie. Die Probleme der duf8eren Okologie sind evident. Wir
brauchen sie hier nicht weiter zu erdértern. Der Zerfall der inneren
C)kologie scheint mir weitaus folgenschwerer — zumindest, wenn
man dem Urteil Sloterdijks folgen will. Er konstatiert, dass die
Stimme der Ethik im allgemeinen Kunst- und Kulturmarke ihre
Kraft verloren habe. Daran indere auch die wiederbelebte Debatte
der Wert- und Tugendlehren nichts.

Sloterdijks ganzes Buch geht darum, was diese ethische Dif-
ferenz bedeutet und warum wir sie brauchen. In seiner Analyse
ist sie gleichbedeutend mit Kultur an und fiir sich. »Der Mensch
kommt nur voran, solange er sich am Unmdglichen orientiert.«

(S. 700) Dieses Unmdogliche war in der Frithzeit das Ungeheure



Fithlen und Denken 77

Fiihlen und Denken

Ein gewaltiger Unterschied

Die gesamte Menschheitskultur, sowohl im Westen als auch im Osten, sowohl in
der Friihzeit als auch in der Gegenwart, stuft die Bedeutung der Emotionen fiir
den Menschen eher als dem Denken nachgeordnet ein. Die Denklastigkeit aller
Philosophie und weiter Bereiche der Spiritualitat verkennt die primare emotionale
Realitat des Menschen. Nicht dass das Denken abzulehnen ware. Aber es ist den
Emotionen im Lebensvollzug zeitlich nachgeordnet.

eute horte ich von einem Sonderheft »Psychologie heute«
tiber Depression. Die Person, die mir davon erzihlte, gab
folgende Aussage aus dem Heft wieder:

»Gedanken sind nicht die Wabrheit. Gefiible sind nicht die Realitit.
Gefiible werden durch die Gedanken erzeugt.«

Das habe so in einem der Artikel gestanden und komme aus dem
Buddhismus. Ich habe das Zitat nicht nachgepriift. Darum geht es
auch nicht, es ist das, was die Person als Quintessenz behalten hat.
Die o.g. Aussage ist ziemlich eindeutig und bedarf keiner weite-
ren Erlduterung. Es ist die Ansicht vieler Menschen. Sie wird oft in



78 Fiithlen und Denken

buddhistischen Zusammenhingen angetroffen, und auch die west-
liche Psychologie ist in weiten Teilen dieser Ansicht'.

Leider herrscht in diesem Bereich sehr viel Verwirrung, Unwis-
senheit und Missverstindnisse. Ich gebe gerne zu, dass auch mich
dieses Thema verwirren kann und dass ich nicht alles weifS. Was ist
Fiihlen? Was ist Denken? Obwohl wir Menschen hier mit unserer
eigenen Wesensstruktur konfrontiert sind und es um Dinge geht,
mit denen wir tiglich zu tun haben, wissen wir doch wenig dariiber
und die Spekulationen und Meinungen iiberschlagen sich. Es ist
ein Gewirr aus Gedanken tiber die Gefiihle, das in unserem logi-
schen Denkapparat die unterschiedlichsten Bliiten treibt, denn jede
denkbare Kombination von Gedanken wird gedacht, spekuliert,
vermutet, konstruiert, interpretiert. Denken kann sich verselbstin-
digen, wenn es von der Realitit und den Gefiihlen abgekoppelt ist.
Logische Welten machen sich in unserem reflexiven Geist selbstin-
dig. Sie haben eine Eigendynamik, die zu fixen Ideen, Zwingen,
Besessenheiten und Siichten fiihren kann.

Gerade das Phinomen der Sucht ist nicht nur als Krankheit
ernstzunchmen. Sucht ist auch von erkenntnistheoretischer Trag-
weite, resultiert sie doch aus einer Abspaltung und Unterdrii-
ckung von Gefiihlen. Alle Formen von Sucht und der von Anne
Wilson Schaef? beschriebene Suchtprozess, als den Einzelsiich-
ten zugrunde liegende systemische Struktur eines entfremdeten
und vom Leben abgespaltenen kontrollierenden Verhaltens, stellen
Denkprozesse dar, die nicht mehr in den Lebensvollzug eingebettet
sind, sondern sich verselbstindigt haben. Es geht deshalb darum,

1 Vgl. z.B. der zur Zeit populire Robert Betz: »Und mit diesen Gedanken (...) erzeugen wir
Gefiihle der Trauer, der Wut, der Scham, der Schuld und vor allem der Angst — Angst und
noch einmal Angst.« (S. 37) »Durch diese vielen negativen Gedanken haben wir Emotio-
nen wie Angst, Scham, Schuld, Minderwertigkeitsgefiihle, Wut, Trauer und Ohnmacht
in uns erschaffen.« (S. 42) Er versucht dann in der Folge, durch Anderung der Gedanken
das Leid zu lindern: »Die Gedanken iiber uns selbst sind das wichtigste Schépfungsma-
terial, mit dem wir unsere Lebenswirklichkeit und auch unsere Bezichungen erschaffen
und gestalten.« (S. 44) Desweiteren: »Unsere Lebenswirklichkeit ist das Spiegelbild unse-
res bisherigen, meist unbewussten Erschaffens durch Gedanken, Worte und Handlungen.
Hinzu kommen die Gefiihle, die durch unsere Gedanken erschaffen werden.« (S. 61) In:
Robert Betz: Wahre Liebe liisst frei, Miinchen 2009

2 Anne Wilson Schaef: Im Zeitalter der Sucht. Wege aus der Abhiingigkeit, dtv, 1993



Live Stream 99

Live Stream

Zur Eigenbewegung des Lebens
und der Prioritat der Gefiihle

Ein Blick auf die Frage, wie wir die Realitat erkennen und selbst real sein kdnnen.
Wir Menschen sind fiihlende Wesen und unsere Wirklichkeit ist eine gefiihlte.

Die vorliegende Untersuchung geht von der Hypothese aus, dass die Gefiihle! die
primére Wirklicheit des Menschen sind. Sie geht der physischen, mentalen und
spirituellen Wirklichkeit voraus.

eder kennt den Reflex im Knie, der auftritt, wenn man mit
einem Himmerchen auf die entsprechende Stelle klopft. Der
Unterschenkel schnellt nach vorne. Dies bedeutet jedoch nich,
das Hammerschlige die Ursache der menschlichen Bewegung
sind. Die Wissenschaft und reduktionistische Ansichten nehmen
oft irrtiimlicherweise solche sekundiren oder reflexmifSigen Wir-
kungen wie z.B. biochemische oder neuronale Ausléser als die Ursa-
che unserer Eigenbewegung und des Lebens schlechthin an. Die
Lebensbewegung eines Individuums erschopft sich jedoch nicht
darin, dass man jede Bewegung, die der Korper tut, mit einem

1 Ich mache in diesem Beitrag keinen Unterschied zwischen den Begriffen »Emotion« und
«Gefiihl«. Sie bedeuten hier das Gleiche.



100 Live Stream

Schlag auf den entsprechenden Nerv auslost. Das wire das, was
sich mechanistische Denker vorstellen: eine mechanische, druck-
gesteuerte Bewegung.

Woher kommt aber die Eigenbewegung des Lebewesens? Was ist
die Ursache? Wer oder was ist die Ursache meiner Bewegung der
Hand? Was ist authentisch?

Das Kernproblem im Verhiltnis zwischen Wirklichkeit und
Wahrnehmung der Wirklichkeit besteht darin, den »Live Stream«
hinzukriegen. Wie kann ich wahrnehmen und erkennen, was wirk-
lich in mir vorgeht? Es ist unmdglich, innerhalb der mentalen, kog-
nitiven Ebene diese lebendige Ubertragung zu erreichen.

Die primire Wirklichkeit des Menschen? ist nicht physisch,
mental oder spirituell. Sie ist emotional. Die wirkliche Wirkung
und das Zentrum der menschlichen Realitit ist seine Emotiona-
litit. Hier werden alle Eindriicke zuerst verarbeitet und hier sind
die primiren Motive lokalisiert. Das Motiv zu leben ist, sich gut zu
fihlen, sich lebendig zu fiihlen. Diese Lebendigkeit, diese Vitali-
tit, das Lebensgefiihl ist die subjektive Seite. Dariiber hinaus leben
wir in einer intersubjektiven Welt. Es ist nahrend fiir uns, auch die
Lebendigkeit des Gegeniibers zu spiiren. Das ist dann die Liebe.
Ein weiteres Motiv unseres Lebens ist also die Liebe. Interessanter-
weise nihrt uns auch die Liebe zu Gottin-Gott, was ich als Beweis
fiir die Existenz von Gottin-Gott erachte.?

Schmerz

Ein primires Gefiihl ist Schmerz. Schmerz ist der Indikator fiir
lebensunforderliche Einwirkungen. Durch Schmerz erkennen
wir, wenn etwas unserem Leben schadet. Ohne die Schmerzemp-
findung kénnten wir nicht lange tiberleben. Wir wiirden unsere

2 Ich betone, dass es mir hier um die Wirklichkeit des Menschen geht, also die Gesamt-
heit aus Kérper und Seele. Es geht mir hier nicht um unsere ewige spirituelle Seele oder
ein ewiges nicht-materielles Selbst im Sinne der Veden oder vergleichbarer traditioneller
Spiritualititen.

3 Zu weiteren Ausfithrung des Phinomens der Gottesliebe siche: ronaldengert.com/2010/
09/03/berlin-blog-7



Die Pforte zu sich selbst 113

Die Pforte zu sich selbst

»Meditation und Wissenschaft« —

Neue Perspektiven fiir unser Wissen von uns selbst.
Interdisziplinarer Kongress zur Meditations- und
Bewusstseinsforschung

Im November 2010 fand in Berlin ein Kongress statt, wie er wohl noch nie da
gewesen ist. Circa 500 Teilnehmer trafen sich im Atrium der Deutschen Bank in
Berlin an der renommierten Adresse »Unter den Linden«, um ein Wochenende
liber die neuesten wissenschaftlichen Erkenntnisse zur Meditation zu héren und zu
diskutieren. Es wurde deutlich, dass die Integration von Wissenschaft und Spiritu-
alitat hier eine neue Qualitat erreicht hat. Ein Ausblick auf ein neues Zeitalter der
Synthese von Geist und Materie?

Dieses Ereignis ist erstmalig und einmalig in dieser Art«, sagte
)) Gerd Scobel, der bekannte Fernsehmoderator, im Abschlusspa-

nel der Konferenz »Meditation und Wissenschaft«. Dort saflen
hochkaritige Experten und diskutierten tiber die Verbindung von
Spiritualitit und Wissenschaft in einer Weise, wie man es wohl sel-
ten zu horen bekommt. Meditation und Spiritualitit galten bisher
in der Wissenschaft flichendeckend als unwissenschaftlich, unse-
rios oder gar gleich als Wahnsysteme einer pathologischen Psy-
che. Wissenschaft war bis dato streng rational. Alles Welterkennen
lief3e sich in objektiven mess- und zihlbaren Beschreibungen veror-



114 Die Pforte zu sich selbst

ten. Was dariiber hinaus ginge, das Nicht-Objektivierbare, sei kein
Gegenstand der Wissenschaft und mithin keine Wahrhei.

Wissenschaft hatte das Monopol auf gesicherte Erkenntnis, auf
Vernunft und »gesunden Menschenverstandx.

Die Vertreter der Spiritualitit hingegen versuchten zwar immer
schon gerne, sich im reputativen Nimbus der Wissenschaftlich-
keit zu sonnen, als scientific proof, erreichten dies jedoch lediglich
tiber eine Umdefinition der Bedeutung des Wortes »Wissenschaftc,
indem man einfach mal ganz unbedarft alles als Wissenschaft
deklarierte, was man mit Gewissheit glaubrte.

Wissenschaft ist jedoch mitnichten Glauben, und Spiritualitit ist
mitnichten objektivierbar. Dass die Subjekt-Objekt-Spaltung eines
der fundamentalen Probleme der abendlindischen Kultur ist, ist
keine Neuigkeit. Umso spannender ist die Tatsache, dass sowohl
Wissenschaft als auch Spiritualitit aus ihren Kinderschuhen her-
auszuwachsen scheinen, indem Wissenschaft das Phinomen des
Subjekts und der Subjektivitit nicht mehr scheut und die Notwen-
digkeit der Integration subjektiver Daten erkennt (so die Neuro-
physiologin Prof. Dr. Tania Singer sinngemif}), und Spiritualitit
andererseits zunehmend aufklirerisch wird und erkennt, dass nach
Abstreifen des blinden Glaubens die Spiritualitit weiterexistiert,
also irgendwie doch auch mit Vernunft und intellektueller Niich-
ternheit versohnbar zu sein scheint (so preschte der Philosoph Prof.
Dr. Thomas Metzinger direkt zum Begriff einer »sikularen Spiri-
tualitit« vor).

Natiirlich ist dies noch nicht zu jedem Wissenschaftler oder
jedem Esoteriker durchgedrungen. Vielmehr diirfte es sich bei die-
ser Konferenz und ihren Wissenschaftlern und Spirituellen um
eine eher kleine Minderheit handeln. Die meisten Spirituellen sind
nach wie vor der Meinung, dass Rationalitit und Intellektualitit
schindlich sind. Das gleiche glauben umgekehrt die konventionel-
len Wissenschaftler vom Bereich des Spirituellen. Man mag sich
herausreden wie man will, wenn man sich an dem Begriff »schind-
lich« stért. Der blumigen Worte gibt es viele. Es andert indes nichts
am Tatbestand des uniiberbriickten Widerspruchs.

Umso erleichternder zu héren, was diese excellenten Wissen-
schaftler nun dazu zu sagen hatten. Von der einen Seite kamen



Entwirrung der Gefiihle 125

Entwirrung der Gefiihle

oder: Warum es lebensrichtig ist, bei dem Verlust
eines Menschen Schmerz zu empfinden

Beziehungen zwischen Menschen sind eine Quelle von Verwirrung und kontro-
versen Ideen. Noch verworrener wird es, wenn es um die Liebesbeziehungen zwi-
schen Mann und Frau geht und wenn diese obendrein mit der spirituellen Sphare
vermischt werden. Der Aufsatz pladiert fiir eine Unterscheidung der Sphéren und
konstatiert die Realitat der Abhangigkeit, die in der Liebe etwas Gutes ist.

iele kennen die klassische Situation, wenn der Mensch, den
-\ / man liebt, sich von einem abwendet. Man befindet sich

in einer Partnerschaft und der Partner/die Partnerin lernt
jemand anderes kennen. Es entsteht Eifersucht, Wut, Verlustangst,
Schmerz. Natiirlich gibt es fiir jedes dieser Gefiihle in dieser Situa-
tion eine pathologische Variante. Diese wird sehr oft in den Fokus
genommen und verurteilt. Ich méchte mich jedoch hier mit der
nicht-pathologischen Phinomenologie dieser Gefiihle beschiftigen.

Moderne Zeiten
Gerade in heutiger Zeit gilt in den fortgeschrittenen spirituellen

Kreisen das Schlagwort der »bedingungslosen Liebe«. »Wahre
Liebe lasst frei.« Wenn der andere gehen will, lass ihn gehen. Wenn



126 Entwirrung der Gefiihle

Du dabei Schmerz empfindest, ist das ein Mangel auf deiner Seite,
denn wer in sich ruht und mit sich selbst zufrieden ist, empfindet
keinen Schmerz, sondern freut sich im Gegenteil dariiber, dass der
andere nun mehr Gliick oder mehr Zufriedenheit woanders findet.
Uns wird gesagt, wir sollen uns selbstlos an dem Gliick des anderen
erfreuen, egal, wo er es findet. Ich lasse also meine Partnerin gehen
und verweile alleine im Stillen. Besonders fortgeschritten ist man,
wenn man die Romanze der beiden noch aktiv mit unterstiitzt.

Die Realitit sieht leider in den meisten Fillen anders aus. Frither
oder spiter fillt diese unangehaftete Perspektive in sich zusammen
und die altbekannten Gefiihle von Schmerz, Wut und Eifersucht
bahnen sich ihren Weg an die Oberfliche.

Die Zivilisationen nahezu aller Volker haben aus diesem
Umstand Verhaltensmaf3regeln abgeleitet, die die Treue und das
Verbot von Ehebruch beinhalten.

Allzu zahlreich sind die Beispiel, wo eine simple Untreue gegen-
iiber dem Ehe- bzw. eheihnlichen Partner zu einer Lawine der
Zerstorung gefithre hat. Gefiithle sind verletzt, die Bezichung
geht kaputt, es bedeutet finanzielle und wirtschaftliche Einbuflen,
indem Hiuser verloren gehen, Firmen zerschlagen werden, Pro-
jekte scheitern. Die Familien zerbrechen. Und manchmal fiihrt es
zu Gewalt bis hin zu Mord und Totschlag.

Ein berithmtes Beispiel ist der Raub der Helena durch Paris.
Menelaos, ihr Ehemann und Konig von Theben, war so gekrinkt
und erbost, dass er den Trojanischen Krieg vom Zaune brach, der
etliche Jahre lang erbittert ausgefochten wurde, mit einem giganti-
schen Materialaufwand und dem Verlust einer unbekannten Zahl
von Menschenleben. Er fiihrte schlieflich zum Untergang von
Troja. Das alles wegen Eifersucht.

Heute nun 6ffnen sich die Menschen mehr und mehr den spi-
rituellen Sphiren und studieren zu diesem Zwecke die alten spi-
rituellen Kulturen, auch und gerade Asiens. Diese sind noch neu
fir uns Westler und gerade fiir diejenigen unter uns, die von der
althergebrachten christlichen Religion enttiuscht sind und nach
neuen Ufern streben, sind diese auflereuropiischen Kulturen sehr
interessant. Gegen diese Kulturen ist gar nichts einzuwenden. Es
muss jedoch berticksichtigt werden, dass wir uns im Westen diesen



Wir sind alle ewige Personen 149

Wir sind alle ewige Personen

Zur Existenz eines individuellen Selbst

Der Aufsatz ist eine Auseinandersetzung mit der Idee des Buddhismus und
Advaita, dass das Ich eine lllusion sei. In der urspriinglichen vedischen Uber-
lieferung beinhaltet die spirituelle Wirklichkeit individuelle Personen, von denen
Gott die hochste individuelle Person ist. Mit dieser Grundlage offenbart sich die
Struktur des Diesseits als ebenso wirklich wie die des Jenseits.

mus existiert kein Konzept eines individuellen Selbst. Innerhalb

eines spirituellen Bewusstseins wire demzufolge mit einer Auf-
16sung des Ich, bezichungsweise des Selbst zu rechnen. Die spiritu-
elle Sphire wird als formlos und leer betrachtet.

Innerhalb der indischen Traditionen gibt es jedoch auch die
Tradition der Bhakti (Liebe zu Gott), bei der zwischen falschem
und richtigem Ego unterschieden wird. Das richtige Ego ist unser
authentisches Selbst. Unsere spirituelle Realitit ist die einer ewi-
gen individuellen Personlichkeit, die in einer ewigen, liebevollen
Bezichung mit Géttin-Gott steht. Die wesensgemifle Bestimmung
des Lebewesens ist der Dienst fiir Gott. Dies darf jedoch nicht als
Weltflucht verstanden werden, sondern als holografisches, fraktales
Gebilde, indem das Lebewesen in seiner menschlichen Existenz-
form nicht verkehrt oder falsch ist, sondern in seiner Verbindung
mit Gott grundsitzlich aus sich heraus gut ist. In dieser Gesamtein-

In den non-dualen Traditionen des Advaita und des Buddhis-



150 Wir sind alle ewige Personen

bettung in die gottliche Realitit sind auch die menschlichen Bezie-
hungen geheilt, zu allererst und vor allem aber auch die Beziechung
zu sich Selbst.

In einem personalen Verstindnis der spirituellen Realitit gehen
alle Subjekte individuell und unreduzierbar in die materielle wie
auch in die spirituelle Wirklichkeit mit ein. Wir gelangen zu einer
mehrwertigen Logik, in der Gesamtmanifestation zu einer n-werti-
gen (n = die Menge der natiirlichen Zahlen).

Alle Ebenen der menschlichen Existenz werden integriert und
sind wirklich, auch in der spirituellen Dimension. Dazu gehért
auch die Sexualitit, die nicht mehr der Hort des Bosen ist, sondern
die intimste und edelste Verbindung mit Gottin-Gott.

Die spirituellen Schulen des Buddhismus und des indischen
Advaita gehen davon aus, dass das Ich beziehungsweise das indi-
viduelle Selbst eine Illusion ist. Die Argumentation besteht darin,
dass das unbezweifelbare Leiden des Lebewesens in dieser Welt vom
Dualismus herriihrt. Individuelles Selbst bedeutet den Dualismus
von Ich und Nicht-Ich, und so ist die Schlussfolgerung, nur durch
die Vorstellung eines getrennten Selbst entsteht das Leiden. In der
Erleuchtung erkennen wir, dass dieses kleine Ego, dieses individu-
elle Ich eine Illusion ist. Das Ende vom Leiden ist die Erkennt-
nis, »da ist niemand«. Um diese Kernhypothese herum wird ein
immenses Aufgebot an logischen und intellektuellen Argumen-
ten ins Feld gefithrt, um den Widerspruch zu erkliren. Wie muss
eine letztliche Wirklichkeit geschaffen sein, wenn es keine Dua-
litdt gibt? Die Argumentation besagt zum Beispiel, dass jede Art
von Individualitit eine Form impliziert und eine Abgrenzung ist,
die somit Trennung erzeugt. Trennung und Form werden gene-
rell als etwas Schlechtes angesehen. Die Losung im Buddhismus
ist »Shunyata«, die Leerheit. Demgemif3 gibt es keine selbstexis-
tierende Substanz, keine innewohnende Identitit. Im Advaita liegt
die Sache etwas anders. Hier besteht die Losung darin, von einem
ungeteilten, formlosen Einen auszugehen, was schliefSlich durch
das Motto »Alles ist eins« ausgedriickt wird. Es gibt nur ein grofles
Selbst, mit dem wir in der Erleuchtung verschmelzen. Eine indivi-
duelle Personlichkeit ist in beiden Fillen Maya, Illusion.



Die Geschichte der Tattva Viveka 165

Die Geschichte der Tattva Viveka

50 Ausgaben, 18 Jahre engagierter Journalismus
(1994-2012)

Anlasslich des Jubildaums der 50. Ausgabe berichtete der Griinder und Chefredak-
teur {iber die Geschichte der Tattva Viveka von den Anféngen bis zur Gegenwart.
18 Jahre engagierter Journalismus haben mittlerweile einen Fundus von fast 500
Fachartikeln aus den Gebieten Wissenschaft, Philosophie und spiritueller Kultur
hervorgebracht. Was ist die innere Dimension dieses Projekts? Und wie ist so eine
Zeitschrift iiberhaupt moglich? Es zeigt sich: Es ist ein Spannungsbogen zwischen
Okonomie und géttlicher Fiigung.

Die Vorgeschichte

Der Ursprung der Tattva Viveka geht tiber 20 Jahre zuriick. Es
begann 1990 auf einem Schamanen-Seminar in der Schweiz, als
uns der Schamane, Harley Swift Deer, fragte: »Was ist euer Weg mit
Herz?« Wir sollten auf eine Visionssuche gehen und herausfinden,
was wir wirklich tun méchten. Ich weif§ nicht recht, woher ich es
wausste: Ich will eine Zeitschrift machen. Es hat mich schon immer
fasziniert, das Lesen, die Biicher, die Zeitschriften. Mich interes-
sierte Philosophie und Literatur, Kunst und Gesellschaft, und seit
einiger Zeit hatte ich auch die Spiritualitit fir mich entdeckt.

Ich wollte wissen, wie man die Buchstaben aufs Papier bringt.



166 Die Geschichte der Tattva Viveka

Mir ging es um die schéne Gestaltung und natiirlich vor allem um
die Inhalte. Ich wollte essentielles Wissen unter die Menschen brin-
gen, ich wollte davon berichten, dass es Wissen und Weisheit gibt.
Ich wollte es veroffentlichen, damit niemand spiter wiirde sagen
koénnen, das hitte er nicht wissen kénnen. Das Wissen ist zuging-
lich, wenn auch nicht in den Mainstream-Medien.

Wohin mit mir?
(1988-1994, Worms / Frankfurt)

Der Schamane hatte also gesagt, wir sollten unseren Weg mit Herz
folgen. Das gefiel mir sehr und ich hatte meine Vision gefunden.
Dann sagte er noch »you have to get prerequisite knowledge«, also
vorausgesetztes Wissen oder Fachwissen.

Ich war zu dieser Zeit arbeitslos. 1988 hatte ich mein Studium
der Germanistik und Philosophie nach 12 Semestern abgebrochen,
weil mich dieser Abschluss nicht interessiert hatte und ich mit mei-
nem Thema, das ich mir fiir die Magisterarbeit ausgesucht hatte,
bei keinem Professor landen konnte. Ich wollte diese Arbeit schrei-
ben, weil ich sie schreiben wollte. Mein Professor wollte das Thema
nicht annehmen, schlug mir ein anderes Thema vor und sagte, die
Magisterarbeit schriebe ich doch eh fiir die Schublade. Danach
konne ich ja dann tiber das mir wichtiges Thema schreiben. Ich
war emport, zog die Konsequenz und ging.

Ich hatte danach etwas gejobbt, um Geld zu verdienen und um
ein Anrecht auf Arbeitslosengeld zu bekommen. Spiter dann war
ich tatsichlich arbeitslos und bezog Unterstiitzung vom Arbeits-
amt. Meine Sachbearbeiterin lud mich zum Termin, um mit mir
eine Anstellung beziehungsweise meine Perspektive durchzuspre-
chen. Es stellte sich heraus, dass ich aufgrund des abgebrochenen
Studiums die Stellung eines ungelernten Arbeiters hatte, was aller-
dings auch bedeutete, dass ich umschulungsberechtigt war. Sie
fragte mich dann: »Was wollen Sie denn tun?«

Ich wusste erst nicht, was ich sagen sollte, und ging nach Hause.
Doch mit der Zeit kam es mir: Diese Frage war gar nicht so
schlecht! Also iiberlegte ich mir, was denn das Faszinierendste und



Woher kommt das Recht? 183

Woher kommt das Recht?

Die Rede des Papstes vor dem Bundestag!

Woher wissen wir, was gut und was bdse ist? Wie setzen wir das Recht? In seiner
Rede vor dem Bundestag sprach Papst Benedikt elementare Fragen an. Der fol-
gende Aufsatz greift diese Fragen auf und untersucht das Verhaltnis von Mensch
und Gott und die daraus resultierenden Frage des Gewissens und der Selbstver-
antwortung des Menschen. Ohne transzendenten Pol ist es nicht mdglich, die Rea-
litdt zu erkennen, wie sie ist, denn — wir sind nicht selbst geschaffene Geschdpfe.

men im Bereich Menschheit. Sie verschrinkt die hochs-

en spirituellen Prinzipien mit dem existentiellen irdischen
Leben. Wie konnen wir Gerechtigkeit erfahren? Wie regeln wir den
gesellschaftlichen Umgang der Menschen untereinander?

In fritheren Zeiten wurde das Recht von der Religion abgeleitet.
Heutzutage ist dieser Bezugspunkt nicht mehr gebriuchlich und es
stellt sich die Frage: Woher leiten wir jetzt das Recht ab?

Papst Benedikt hat dazu vor dem Bundestag eine kurze,
aber ungemein dichte Rede gehalten, die den Dingen auf den
Grund geht und die Unreduzierbarkeit einer Anbindung ans

R:echtsphilosophie halte ich fiir eines der spannendsten The-

1 Rede Papst Benedikts XVI. im Deutschen Bundestag am 22. September 2011, siche: http://
www.bundestag.de/kulturundgeschichte/geschichte/gastredner/benedict/rede.html>



184 Woher kommt das Recht?

Spirituelle auf ziemlich elegante und geschickte Art und Weise
argumentiert.

Er leitete seine Rede mit einem schonen Beispiel ein. Konig Salo-
mon wurde bei seiner Thronbesteigung von Gott eine Bitte frei-
gestellt. Was erbat sich Salomon? Kein Geld, kein Erfolg, keine
Macht. Er bat um ein »hérendes Herz«, damit er sein Volk regieren
und Gut von Bése unterscheiden kénne.

Der Papst argumentiert, dass es die Aufgabe des Politikers sei,
nicht nach Erfolg oder materiellem Gewinn zu streben, sondern
»dem Recht zu dienen«. Doch woher wissen wir, was Recht ist.
Meist reiche die Mehrheit aus, aber es gibe auch »Grundfragen des
Rechts, in denen es um die Wiirde des Menschen und der Mensch-
heit« geht. Zu Recht weist der Papst auf ein Beispiel hin, wo in
einem Unrechtsstaat der Widerstand zur Pflicht wird (Origenes, 3.
Jh. n. Chr. tiber den Widerstand der Christen gegen die Skyten),
und stellt auch die Widerstandskdmpfer im Naziregime in diese
Reihe. Hier greift das Recht der Mehrheit nicht mehr.

Die Quelle bei Origenes spricht vom »Gesetz der Wahrheit«.
Aber was das sei, liege nicht so einfach zu Tage und sei nicht evi-
dent. Gerade in heutiger Zeit seien »die grundlegenden anthropo-
logischen Fragen« keineswegs geklirt. Es verliere sich vielmehr der
geistige Bezug, da die moderne Philosophie und Wissenschaft rein
positivistisch ausgerichtet sei. Positivismus besagt, dass nur das
Funktionale und Messbare wirklich existiert. Man hilt sich an das
materiell Gegebene, das was in wissenschaftlichen Untersuchun-
gen — im Prinzip in Messungen — einen positiven Befund zeigt, also
»vorhanden ist.

Friiher sei das Recht in der Regel religios auf gottliche Offenba-
rung begriindet gewesen. Das Christentum habe auf Natur und
Vernunft als die wahren Rechtsquellen verwiesen, »auf den Zusam-
menklang von objektiver und subjektiver Vernunft, der freilich das
Gegriindetsein beider Sphiren in der schopferischen Vernunft Got-
tes voraussetzt.« Die christlichen Theologen hitten sich »gegen das
vom Gotterglauben geforderte religiose Recht auf die Seite der Phi-
losophie gestellt.« Benedikt fithrt mit diesem Passus die Kategorie
des »Gewissens« ein. Leider wird fiir mein Verstindnis nicht klar,
wie er dazu kommt (vielleicht ist das einfach der Kiirze des Traktats



Ins and Outs 189

Ins and Outs

Zur Differenz weiblicher und mannlicher Erkenntnis

Der Unterschied zwischen Mann und Frau wird in der Gesellschaft diskutiert und
auf unterschiedlichsten Ebenen verortet. Diese Abhandlung setzt den kérper-
lichen Unterschied der Geschlechtsorgane mit unterschiedlichen Erkenntnismodi in
Bezug, die grundsatzlich eine Komplementaritat aufweisen, aber auch so funda-
mental verschieden sind, dass sie zu unterschiedlichen Welterfahrungen fiihren.

Gibt es eine Geschlechterdifferenz?

tellt man sich die Frage der Geschlechterdifferenz, also die

Frage, worin sich Mann und Frau unterscheiden, wird von

vielen Menschen eine grundsitzlichere Frage aufgeworfen,
nimlich die, ob es nicht besser wire, uns generell nur als Men-
schen zu betrachten. Sind die Unterschiede vielleicht alle nur sozial
konditionierter Natur?!

Ein niichterner Blick auf die Tatsache zeigt, dass beides stimmt.
Menschliche Lebewesen liegen in zwei unterschiedlichen Formen
vor: als Minner und als Frauen. Dennoch sind sie alle Menschen.
Vielleicht ist es angemessen, von einer proportionalen Verteilung

1 Die wissenschaftliche Gender-Forschung kommt zu dem Schluss, es gibt keine
Geschlechter. Alle geschlechtsspezifischen Verhaltensweisen seien nur sozial konditierte
Rollenmodelle.



190 Ins and Outs

zu sprechen. Nehmen wir an, 80 % unseres Wesens sind mensch-
lich, und 20 % sind geschlechtsspezifisch. Diesen 20 % unseres
geschlechtsspezifischen Anteils konnen moglicherweise zu gleichen
Teilen auf einerseits biologische und andererseits soziokulturelle
Ursachen zuriickgefiithrt werden.

Ein Teil der geschlechtlichen Rollen ist sicherlich kulturell
geprigt. Wir lernen, wie wir uns als Frau oder Mann in der Gesell-
schaft zu verhalten haben. Diese Geschlechterrollen unterscheiden
sich je nach Kultur und Zeitgeschichte.

Ein anderer Teil von uns ist definitiv biologisch verschie-
den. Insbesondere im Bereich der Geschlechtsorgane gibt es ein-
deutige Unterschiede. Minner haben einen Penis, Frauen haben
eine Vagina. Minner haben Hoden und Frauen haben Gebirmiit-
ter. Dieser Unterschied in den Sexualorganen ist enorm wichtig,
wird jedoch in der Regel nur wenig thematisiert, da das Gebiet mit
sehr viel Scham besetzt ist. Die Sexualenergie ist im philosophi-
schen Sinn immer noch eine delikate Angelegenheit, denn gerade
in den eher geistig ausgerichteten Kreisen kann eine latente Tabu-
isierung auch heute noch beobachtet werden. Gleichwohl ist eine
phinomenologische und systemische Deutung der komplementi-
ren Beschaffenheit der Sexualorgane und Kérper von Frauen und
Minnern sogar erkenntnistheoretisch relevant. Der geschlechtsspe-
zifische Unterschied bezieht sich logischerweise zunichst auf den
geschlechtlich relevanten Anteil des Menschen, also auf seine Paar-
bezichungen und sein Beziechungsverhalten. Es ist jedoch auch eine
tiefere Bedeutung in diesen Unterschieden zu erkennen, die bis in
philosophische, spirituelle und erkenntnistheoretische Bereiche
geht. Logischerweise wird sich ein geschlechtsspezifischer Unter-
schied am chesten an den geschlechtsspezifischen Organen des
Korpers festmachen lassen, sprich an den Geschlechtsorganen.

Vagina und Penis
Hier zeigt sich evident eine unterschiedliche Funktionsweise von

Vagina und Penis: Frauen haben einen Eingang, wo die Minner
einen Ausgang haben. »Where we have ins, men have outs, schrieb



Der subjektive Faktor 209

Der subjektive Faktor

Innere Reife als Schliissel zu objektiver Wissenschaft!

Um Objektivitat zu erreichen, wurde das »Problem« der Subjektivitdt und
Emotionalitat in den verschiedenen Kulturen, Wissenschaften und Religionen bis
dato durch Leugnung oder Ausblendung zu lésen versucht. Der Aufsatz zeigt die
Problematiken der verschiedenen Wege auf und pladiert fiir eine Klarung
biografisch und gesellschaftlich bedingter Konditionierungen. Nur so kann in der
radikalen Subjektivitdt maximale Objektivitat mdglich sein. Objektivitat ist nicht
durch die Leugnung von Subjektivitdt zu erreichen.

titsparadigma aus. Demzufolge ist es notwendig, die Per-
son des Wissenschaftlers aus den Untersuchungen heraus-
zuhalten. Der Vorteil der objektiven Wissenschaften besteht darin,
dass eine Anwendung oder ein Produkt zuverldssig funktioniert,
egal wer es anwendet und egal, bei wem es angewendet wird. Dem-
gegeniiber stellen subjektive Zuginge wie zum Beispiel geistiges
Heilen, Placebo, Intuition und Ahnliches eine gewisse Unschirfe
dar, die objektive Kriterien nicht befriedigen kénnen.
Gleichwohl zeigt sich in zunehmendem Mafle, dass der »subjek-
tive Faktor« nicht vollstindig eliminiert werden kann. Es zeigt sich

D ie modernen Wissenschaften gehen von einem Objektivi-

1 Dieser Aufsatz wurde gemeinsam mit Gabriele Sigg geschrieben. Abdruck mit freundli-
cher Genehmigung.



210 Der subjektive Faktor

sogar, dass mit zunehmendem Objektivititsbemithen der Informa-
tionswert der wissenschaftlichen Untersuchung mitunter abnimmt.
Die geforderte Abstraktion und Verallgemeinerung fiihrte zu einer
Einebnung und Verflachung des Informationsgehalts bezogen auf
das einzelne Subjekt der Untersuchung. Theorien wie der Radikale
Konstruktivismus in der Philosophie, die Unschirferelation in der
Physik oder die Unterscheidung von Wahrheit und Illusion in der
Spiritualitit adressieren dieses Problem von verschiedenen Seiten
(vgl. von Glaserfeld 1997, Heisenberg 1969, Prabhupada 1987).

Wir haben die These, dass nur in der radikalen Subjekrtivitit
maximale Objektivitit moglich ist. Zu beachten gilt, dass hier
unter Subjektivitit nicht Subjektivismus zu verstehen ist, sondern
ein Subjekt, das seine Schattenanteile erkennt und benennt. Dann
ist bereits in der relativen und bedingten Situation des Subjekts
die Objektivitit der Daten erreichbar. Dieser kritische Sachverhal,
womit ein nicht-relativistisches Verstindnis des Subjekts steht und
falle, wird im Verlauf des Textes weiter ausgefiihrt.

Der subjektive Standort des Produzenten (Wissenschaftlers
oder Autors) muss in der Untersuchung offentlich gemacht wer-
den. Indem die Subjektivitit des Produzenten im Produkt eindeu-
tig und klar gezeigt wird, weif§ der Rezipient, wie er subjektive und
objektive Gehalte unterscheiden kann. Die Riickfithrung auf die
einzigartige subjektive Position des Produzenten schafft Klarheit in
der Botschaft. Der Rezipient ist in der Lage, den Informationswert
im Produkt (z.B. im Buch) umso vollstindiger mit seiner subjekti-
ven Wirklichkeit in Beziehung zu setzen, je eindeutiger der Produ-
zent in seiner Subjektivitit erscheint. Denn auch im Rezipienten ist
der subjektive Faktor unreduzierbar.

Alle Wissenschaft und alle Produktion dienen einzig und allein
dem Menschen als Person, als Subjekt. In der Erkenntnistheo-
rie und Wissenssoziologie wurden das Objektivititsdilemma und
die soziale Konstruktion von Wissenschaft bereits aufgedeckt (vgl.
etwa Latour 1987, Berger/ Luckmann 1980, Kuhn 2001). Leider
ist dies noch nicht in viele Wissenschaftsdisziplinen vorgedrungen
bzw. wurden daraus keine Konsequenzen oder Lésungsmoglich-
keiten angeboten. Der vorliegende Aufsatz ist ein erster Versuch,
das »Problem« der Subjektivitit einer Losung niherzubringen.



Sektenhetze als spirituelles Phinomen 225

Sektenhetze als spirituelles Phanomen

Zur Rezeption spiritueller und neureligioser
Bewegungen in der deutschen Offentlichkeit

Das Phénomen der Sektenjagd weist auf einen kollektiven spirituellen Missstand

in unserer Gesellschaft hin. Spirituelle Gruppen und Sondergemeinschaften wer-
den in leichtfertiger und respektloser Weise offentlich diskreditiert. Massenmedien,
Sektenbeauftragte, Schulbehdrden und sogar der Verfassungsschutz mischen mit.
Welche psychologischen und spirituellen Muster stecken hinter der Sektenhetze?
Wie steht es um die Aufklarung in unserer modernen Gesellschaft? Welchen
spirituellen Schaden richtet es an? Eine Streitschrift fiir die Freiheit der Religions-
ausiibung und den gesunden Menschenverstand.

Die Bedrohung

religiose Gruppierungen, die nicht zum Mainstream der

Grof$kirchen oder der Religion des Kapitalismus gehoren,
eine der grofften Bedrohungen der freiheitlich-demokratischen
Grundordnung unserer Zeit sind.

Natiirlich ist dieses Phinomen nicht neu. Seit den achtziger und
spitestens seit den neunziger Jahren kennen wir die Angst vor den
Sekten in immer wieder neuen Auflagen. Prominentestes Beispiel
ist natiirlich Scientology. Aber auch die Hare Krishnas haben in

Ein Gespenst geht um in Europa: die Sekten! Es scheint, dass



226 Sektenhetze als spirituelles Phinomen

den achtziger und neunziger Jahren iibelste Nachrede ertragen
miissen. Davon abgesehen kann es jeden treffen: die Rosenkreu-
zer', die 12-Schritte-Gruppen, urchristliche Gemeinden wie Uni-
verselles Leben, Yogaschulen wie Yoga Vidya, die Lebensgemein-
schaft Damanhur?, ja sogar die Berliner Friedensuniversitit, die
1994 und 1995 aufgrund einer Verleumdung als Sekte in die Presse
geriet und schliefSlich mit einem finanziellen Schaden von einer
Million D-Mark aufgeben musste.”> 2012 sah sich das »Institut
firr Kulturwissenschaft — Komplementire Medizin« an der Euro-
pa-Universitdt Viadrina in Frankfurt/Oder unter Leitung von Prof.
Dr. Dr. Harald Walach Angriffen von »Esoterik-Jagern« ausgesetzt.
Wie mir aus gut unterrichteten Kreisen mitgeteilt wurde, drohte
deshalb die Schlieflung des Instituts, was aber abgewendet werden
konnte. Es ist der einzige fiir Spiritualitit offene Studiengang in

1 So muss der AMORGC, ein Rosenkreuzer-Orden, in Wikipedia folgende haltlose Aussage
erdulden: »Der 2002 von der franzésischen Regierung eingerichtete stindige interminis-
terielle Ausschuss zur Uberwachung und Bekimpfung von gefihrlichen Entwicklungen
bei Sekten (MIVILUDES), stuft den AMORC als Sekte ein, das heif§t als »Vereinigung
mit einer totalitdren Strukeur, die sich zu religiésen Zielen bekennt oder nicht und deren
Verhalten gegen die Menschenrechte und das soziale Gleichgewicht verstof3t.« Ein Telefo-
nat mit dem Sekretir des AMORC, Dr. Alexander Crocoll, ergab, dass dieser Eintrag von
einer Einzelperson eingegeben wurde. Amorc hatte mehrfach versucht, den Eintrag zu
indern. Der Eintrag wird jedoch jedes Mal wenige Minuten spiter wieder hergestellt. Da
Wikipedia nur von den Nutzern bestiickt wird, kommen diese Schreibkriege bei strittigen
Themen éfters vor. Daraus soll sich natiirlich im Lauf der Zeit ein méglichst ausgewogenes
und objektives Bild der Eintrige ergeben. Wikimedia Deutschland e.V. beruft sich dabei
auf seine inhaltliche Neutralitit und greift nicht in die Debatten ein. Nachtrag Dez. 2014:
Durch anwaltliches Vorgehen konnte der diffamierende Eintrag mittlerweile bleibend ent-
fernt werden.

2 Ein sehr schéner Film iiber Damanhur wurde kiirzlich in ZDF Kultur gezeigt. Dies sei als
Beispiel fiir eine respektvolle und seriése Berichterstattung genannt. Die Bewohner von
Damanhur sprechen indes im Bericht von den Sektenvorwiirfen und Falschinformationen
in der Nachbarschaft, denen zufolge »die Damanhurianer kleine Kinder essen«. Film zu
Damanhur im ZDF: Ein Leben daneben. Folge 3, http://bit.ly/ WIARuO

3 Die Initiatoren der Friedensuniversitit sind mir zum Teil personlich bekannt. Es sind auf-
richtige spirituelle Menschen, die etwas zum Wohle der Menschheit unternehmen woll-
ten. Link zur Friedensuniversitit: http://www.friedensuniversitact.net/ und www.pea-
ce-foundation.net/. Die Hetzkampagne im Spiegel findet man hier: 1995: http://www.
spiegel.de/spiegel/print/d-9219462.heml;  heep://www.spiegel.de/spiegel/print/d-9159241.
heml; heep://www.spiegel.de/spiegel/print/d-9159148.html; 1994: http://www.spiegel.de/
unispiegel/studium/new-age-universitaet-wie-esoteriker-und-polit-prominenz-die-welt-
retten-wollen-a-309842.html



Blick in die Ewigkeit 249

Blick in die Ewigkeit

Die Nahtoderfahrung eines Neurowissenschaftlers

Der Neurowissenschaftler Dr. med. Eben Alexander lag sieben Tage im Koma und
war partiell hirntot. Sein Buch »Blick in die Ewigkeit« ist ein zugleich niichternes
wie auch inspiriertes Zeugnis einer auBerkdrperlichen Erfahrung, von himmlischen
Welten und einer Begegnung mit Gott. Alexander ist ein geschulter Wissenschaft-
ler und seine Beschreibungen sind nicht von spirituellen Konzepten vorbelastet.
Das macht seinen Bericht zu einer gelungenen Synthese von Wissenschaft und
Spiritualitat.

ieses Buch ist der sehr personliche und authentische
D Bericht der Nahtoderfahrung des Neurowissenschaft-

lers Eben Alexander. Er lag sieben Tage lang wegen einer
schweren Meningitis im Koma. Meningitis, auch als Hirnhautent-
ziindung bekannt, ist ein bakterieller Befall der Gehirnoberfliche.
Die Bakterien dringen als Erstes in die Hirnrinde ein. Dies hat zur
Folge, dass der Neocortex des Betroffenen seine Funktion einstellt.
Obwohl der Neocortex, in dem das Denken und die bewusste
Wahrnehmung verarbeitet werden, vollstindig ausgeschaltet war,
hat Dr. Eben Alexander komplexe und bewusste Erinnerungen
an Erfahrungen, die er in einer Art auflerkorperlichem Zustand
etlebte: eine Art wunderschéne, fast paradiesische Erfahrung einer
verkorperten Welt, sowie eine Begegnung mit einem gottlichen
Wesen. Das Buch ist vor einigen Monaten auf Deutsch erschienen



250 Blick in die Ewigkeit

und zur Zeit (Juni-Juli 2013) auf der Spiegel-Bestsellerliste. Das ist
sicher nicht zuletzt der auflergewohnlichen Kombination von Wis-
senschaft und Spiritualitit zu verdanken, die das Buch ausmacht.

Das Auflergewohnliche am Fall von Eben Alexander besteht
darin, dass er seine extrem schwere Hirnerkrankung gesund iiber-
standen hat — die Sterblichkeitsrate liegt bei 97% und die Uberle-
benden bleiben in der Regel geistig und korperlich behindert — und
dass er auflerdem ein hoch qualifizierter Neurochirurg ist, der alle
medizinischen Befunde verstehen und auswerten kann. Folglich ist
sein Bericht sehr detailliert und kompetent. Er gibt auch der Frage
immer wieder Raum, inwieweit es sich bei seinen Erfahrungen in
den geistigen Welten um halluzinatorische Produkte seines trau-
matisierten Gehirns handeln konnte, und diskutiert dies auf dem
Hintergrund der neurowissenschaftlichen Erkenntnisse. Vom wis-
senschaftlichen Erkenntnisstand aus gesehen sind seine Erlebnisse
physiologisch nicht erkldrbar. Seine spirituellen Erfahrungen sind
fir ihn Gberwiltigend und er erlebte sie als duflerst real, komplex
und klar. Er kann sich auch nach dem Wiedererwachen aus dem
Koma klar an die Erlebnisse erinnern und die Wochen und Monate
nach der Erfahrung sind fiir ihn von einer tiefen inneren Gliickse-
ligkeit und einem ganz anderen Blick auf das Leben und die Welt
gekennzeichnet.

Aus den spirituellen Traditionen kennt man diese Folgeerschei-
nungen und versteht sie als Beweis fiir eine tatsichliche Erleuch-
tungserfahrung. Aus der indischen Spiritualitit ist der nirvikalpa
samadhi bekannt, bei dem der Aspirant sein Bewusstsein im irdi-
schen Wachzustand komplett verliert und mitunter fiir tot gehal-
ten wird. Wenn er jedoch aus dem samadhi zuriickkehrt, befindet
er sich wochen- und monatelang im Zustand von innerem Frieden,
Wissen und Gliickseligkeit (saz-cit-ananda).

Eben Alexander berichtet in seinem Buch von verschiede-
nen Zustinden seines Bewusstseins wihrend des Komas. Im ers-
ten Zustand befand er sich in einer Art Schlamm mit einem sehr
bedeckten Bewusstsein. Im folgenden Zustand fand er sich in einer
wunderschonen Landschaft wieder. Schliefflich gelangte er ins
»Zentrume, wo er Gott begegnete. Die Beschreibungen sind sensa-
tionell und decken sich weitestgehend mit den Beschreibungen aus



Die Ekstasen der Gottesliebe 277

Die Ekstasen der Gottesliebe
Liebe zu Gottin-Gott. Das hochste Ziel des Lebens

Unsere Existenz ist fiir viele Menschen ein Rétsel. Was ist der Sinn des Lebens?
Was bewegt unser Herz wirklich? Was ist es wirklich wert zu tun? Die Bestimmung
des Menschen liegt in seinem tiefsten Inneren. Seine wesensgemédBe Natur und
seine Wahrheit betreffen sein existentiellstes Sein. Was sind die Koordinaten?

Die vedischen Uberlieferungen der Bhakti-Tradition betrachten das Lebewesen in
seiner liebevollen Beziehung zu Géttin-Gott. Die Erfahrung zeigt, dass diese Liebe
uns den Sinn des Lebens offenbart.

enn wir nach dem hochsten Ziel des Lebens streben,

g x / stellt sich die Frage, was dieses Ziel denn ist. Besteht
es darin, Besitz und Macht anzuhiufen? Oder sind

es unsere Partner und unsere Kinder, die uns das Hoéchste im
Leben sind? Jeder Mensch hat etwas Hochstes oder Wichtigstes
im Leben. Manche finden, dass Selbstverwirklichung das hochste
Ziel des Lebens ist. Daraus geht hervor, einen Weg des Herzens zu
gehen und vielleicht die Erfiillung einer besonderen Aufgabe zum
Lebenssinn zu machen. Die Frage nach dem Sinn fiihrt uns nach
innen. Wer bin ich? Warum bin ich hier? Der Sucher iiberschreitet
irgendwann materielle Motive, dann erkennt er, dass auch sein Ego
im Weg steht, und er méchte zu einem Seher, einem Weisen oder
einem Erleuchteten werden. Wir mochten Ruhe finden, inneren
Frieden, Einverstanden sein. Aber irgendetwas stort doch oder gibt



278 Die Ekstasen der Gottesliebe

nicht die tiefe Befriedigung, die wir suchen. Wo finden wir Voll-
kommenheit? Wo finden wir ewige Wahrheit?

Alle diese Stufen der Verwirklichung sind Vorstufen, die hoffent-
lich von meinen geneigten Leserinnen und Lesern bereits beschrit-
ten wurden, denn ich méchte hier als hochstes Ziel des Lebens die
Liebe zu Gott einfiihren.

Selbst nach der Selbstverwirklichung im persénlichen Sinn blei-
ben die groffen Fragen offen. Reinkarnation, Karma, Ewigkeit —
was hat es damit auf sich? Was passiert mit mir nach dem Tod?
Was ist der Sinn des Ganzen? Gibt es Gott tiberhaupt? Wenn ja,
was sind seine Eigenschaften?

Vielleicht haben wir die Religion unserer Kinderstube lingst
hinter uns gelassen, weil wir sie als verstaubt und seelenlos emp-
fanden. Es gibt unzihlige Méglichkeiten, wie und was ein Mensch
denken, fiithlen und wollen mag. Wir ahnen etwas von einer spiri-
tuellen Essenz in allem. Vielleicht eine alldurchdringende Energie,
das grofle Eine, modern gesprochen: das absolute GPS? Wir finden
viele wunderbare Perlen in dieser Welt. Aber was ist die Schnur, auf
der sie aufgereiht sind? Was bleibt? Was gibt uns Hale?

Ich méchte im Folgenden Gott und die Liebe, wie ich sie ver-
stehe, erkliren, weil ich glaube, dass die Essenz des Lebens diese
Liebe zu Gott und Géttin' ist. Diese Definition teilt sich in zwei
Teile, einerseits die Liebe und andererseits Gott. Beide Kategorien
gilt es niher zu bestimmen.

Gott
Gott ist zunichst einmal der Schopfer der Welt, Ursprung von

allem, der hochste Kontrollierende, der Allmichtige, den wir mit
Ehrfurcht und Respekt verehren. Gott ist die Vollkommenheit und

1 Eine Betrachtung des Géttlichen umfasst fiir mich immer das Sichliche, das Weibliche
und das Minnliche. Der Einfachheit halber spreche ich im Textfluss gelegentlich nur von
»Gott«. Die Unterscheidung dieser drei Genera ist eine eigene theologische Diskussion, die
sehr umfangreich ist und hier nicht dargestellt werden kann. Es wird jedoch im Verlauf
dieser Arbeit die Beziechung zwischen Gott und Géttin und die Art und Weise ihrer Liebe
erdrtert werden.



Die Kunst des Nehmens 293

Die Kunst des Nehmens

Das weibliche Paradigma der Erkenntnis

Geben und Nehmen sind elementare Prinzipien des Lebens und der Erkennt-

nis. Allgemeinhin gilt das Geben als selbstlos und wiinschenswert, wohingegen
das Nehmen eher als bediirftig oder egoistisch bewertet wird. Die lebens- und
erkenntnisaufbauenden Qualitdten des Nehmens wurden im Zuge des herrschen-
den Paradigmas vergessen. Es liegt nahe, den Unterschied von Geben und
Nehmen mit dem Unterschied von mannlicher und weiblicher Erkenntnis im
Zusammenhang zu sehen.

rituell gesehen eine Frage des Bewusstseins und nicht des

Korpers. Es gibt minnliches und weibliches Bewusstsein,
und in welchem ich mich befinde, ist nicht vom Geschlecht des
Korpers abhingig. Dies bedeutet, sowohl Minner als auch Frauen
kénnen sowohl ein minnliches als auch ein weibliches Bewusstsein
haben. Heute haben fast alle Menschen ein minnliches Bewusst-
sein, also auch Frauen.

Dieser Text ist aus dem weiblichen Bewusstsein geschrieben. Das
bedeutet: Alles hier Genannte ist nicht wertend zu verstehen. Pola-
ritdten sind konstitutiv. Enden sind immer dual. Es geht an keiner
Stelle darum, eine Seite gegen die andere auf- oder abzuwerten oder
eine Entscheidung zu treffen. Es geht um eine Beschreibung dessen,
was ist: eine nicht feststellbare, offene Prozessualitit.

D ie Frage des Unterschieds zwischen Mann und Frau ist spi-



294 Die Kunst des Nehmens

Das minnliche Bewusstsein driickt sich in dem Drang aus,
genieflen und dominieren zu wollen. Es arbeitet mit dem Druck-
prinzip. Die minnlichen Eigenschaften der Position, der Herr-
schaft und der Bearbeitung sind heute vorherrschend, wohinge-
gen die Eigenschaften und Qualititen des weiblichen Bewusstseins
nahezu verloren gegangen sind. Diese sind in der Nicht-Position,
der NichtWertung und der Annahme zu sehen. Im minnlichen
Bewusstsein mochten wir genieflen, bestimmen, kontrollieren,
Befehle geben, fithren. Niemand maéchte sich genieflen lassen, sich
anpassen, unterwerfen, Befehle annehmen oder sich fithren lassen.
Diese Qualititen werden als Schwiche eingestuft. Dies sind jedoch
Qualitdten der weiblichen Erkenntnis, die erstaunliche Ergebnisse
hervorbringen konnen. In der Tat ist ein Zugang zur Wahrheit nur
mit diesen Modi moglich. Es liegt eine eigene Qualitit in diesen
genuin weiblichen Formen des Gefiihrtwerdens, des Genossenwer-

dens, der Hingabe und des Aufnehmens.'

Geben und Nehmen

Geben und Nehmen sind elementare Grundprinzipien des Lebens.
Es erscheint mir sinnvoll, Geben und Nehmen in jeweils doppel-
ter Ausfithrung zu konstatieren: aktiv und passiv. Es gibt aktives
Geben, passives Geben, aktives Nehmen und passives Nehmen.
Die aktiven Formen kénnen auch als die minnlichen Formen
betrachtet werden, wihrend die passiven Formen einen weib-
lichen Modus darstellen. Kurz gesagt handelt es sich bei minn-
lich-aktivem Geben um das Geben von Befehlen oder Anweisun-
gen (Bereich der Fithrung und Dominanz), beim weiblich-passiven
Geben um das Dienen und Schenken (Unterordnung und Hin-
gabe), beim minnlich-aktiven Nehmen um das Nehmen der Frau
bzw. der Natur fiir den eigenen Genuss (Verantwortung und Egois-
mus) und beim weiblich-passiven Nehmen um die Wahrnehmung
und Annahme (Rezeptivitit, nicht-invasive Erkenntnis). Die aus-

1 Die bio-spirituellen Grundlagen zu diesen beiden Erkenntnismodi, ihre Unterscheidung
und ihre jeweiligen Modalititen wurden von mir in meinem Aufsatz /ns and Outs ausfiihr-
lich dargelegt. Siche S. 189-207 in diesem Band (zuerst in Tattva Viveka 52, S. 32-41).



Die spirituelle Bedeutung von Geld 303

Die spirituelle Bedeutung von Geld

Wie 4000 € eine Gruppe von Menschen an ihre
Grenzen brachten

Die finanzielle und die spirituelle Sphére sind unmittelbar miteinander verbunden.
Ein erstaunliches Experiment mit einer Gruppe von Menschen zeigte, wie tief das
Geld mit dem Selbstwert des Menschen verbunden ist. Um unsere Beziehung zum
Geld zu heilen, miissen wir es in den hellen Spiegel bringen, in dem es der Aus-
druck unserer Wertschatzung und Liebe ist.

or einigen Jahren, im Mai 2010, nahm ich an einem fiinfti-
-\ / gigen Seminar teil, bei dem es um die spirituelle Bedeutung

von Geld ging. Eine Ubung, die wir machten, bestand darin,
dass die Seminarleiter eine Glasschiissel mit Geld vorne hinstellten.
In dieser Schiissel befanden sich 4000 € in zerknitterten Scheinen.
Dadurch, dass die Scheine zerknittert waren, fiillten sie die ganze
Schiissel. Es sah aus wie ein Salat aus Geld. Das Geld verschenk-
ten sie.!

Die Ubung bestand darin, dass man freiwillig vortreten konnte,
um Geld aus der Schiissel zu nehmen. Die einzige Bedingung war,
dass man offen sagte, wie viel und wofiir man das Geld haben
mochte. Auflerdem hatten die beiden Seminarleiter sowie alle

1 Das Geldseminar wurde von Daniel Stacey Barron veranstaltet. Das Geld war die Spende
ciner Seminarteilnehmerin, die eine grofere Erbschaft gemacht hatte und das Bediirfnis
hatte, einen Teil davon der Gemeinschaft zur Verfiigung zu stellen.



304 Die spirituelle Bedeutung von Geld

Anwesenden das Recht zu sagen, ob das okay sei. Es zeigte sich im
Laufe der Ubung — die insgesamt drei Stunden dauerte! — dass die
Seminarteilnehmer, ca. 70 Menschen, emotional und energetisch
voll in ihre Prozesse kamen und jeder sofort spiiren konnte, welche
Motive hinter dem Geldwunsch steckten und ob dieser Betrag, den
die jeweilige Person nehmen wollte, stimmte.

Es war erschiitternd festzustellen, wie viel Schmerz und Scham
mit diesem Thema verbunden sind und wie tief das Thema Geld
in die eigene Bedeutung als Seele, als Person und als Mensch hin-
einragt. Es ist unmittelbar verbunden. Die Menschen standen teil-
weise vorne und zitterten, weinten oder brachen zusammen, wenn
sie sich mit ihrem Wunsch zeigen mussten. Der Wert des Geldes
war unmittelbar mit ihrem Selbstwert verkniipft. Das Geld wurde
tatsichlich verschenkt. Es war kein Spiel und keine Simulation.
Dadurch nahm die Ubung einen sehr existenziellen und ernsten
Charakter an. Hier kamen alle Schatten hoch, die die Menschen
hatten, aber auch ihre reine Freude, wenn sie das Geld bekamen
und sich nun einen besonderen Wunsch, wie z.B. ein Kleid oder
eine Reise erfiillen konnten.

In der Schiissel war ein 500-€-Schein, mehrere Hunderter,
ansonsten Fiinfziger, Zwanziger und Zehner. Je kleiner der Schein,
umso mehr Scheine waren darin. Viele wollten so ca. 20-30 € haben.
Sie sagten, sie wollten sich einen kleinen Wunsch erfiillen, oder fiir
ihre Kinder etwas kaufen oder Ahnliches. Ein Mann wollte 100 €.
Er war der Egoist in der Gruppe. Er ging nach vorne, brachte seine
Erklirung vor, die ziemlich selbstherrlich war, und nahm sich Geld
aus der Schiissel. Niemand der Anwesenden klatschte oder fiihlte
Zustimmung. Es herrschte ein betretenes Schweigen im Raum, als
er sich das Geld nahm. Die Seminarleiter, die in der Regel ihr Feed-
back gaben, sagten nichts. Am Ende der Ubung, zwei Stunden spi-
ter, trat dieser Teilnehmer jedoch vor und sagte, dass er sich sehr
schlecht fihle und das Geld zuriickgeben méchte. Er hatte seine
egoistische Haltung erkannt und erklirte, dass er es getan habe,
weil er seinem Sohn gegeniiber den starken Mann markieren wollte.
Er fithlte aber jetzt, dass es nicht stimmig war. Nachdem er Zeuge
der anderen Prozesse geworden war, bei denen die Menschen um
ihren ehrlichen Wert gerungen hatten, ging es ihm so schlecht, dass



Da ist niemand 319

Da ist niemand

Begegnungen mit der non-dualen Erleuchtung

Der spirituelle Weg des Advaita ist ein non-dualer Bewusstseinszustand, demzu-
folge Erwachen bedeutet, alle Dualitdten zu {iberwinden, das Ich aufzugeben und
in die GroBe Einheit einzugehen. Dass die Sache nicht ganz so einfach ist, zeigte
sich auf dem Kongress »Forum Erleuchtung«. Der folgende Beitrag setzt sich kri-
tisch mit dieser Philosophie auseinander, ist aber zugleich auch eine Wiirdigung.

om 22. bis zum 24. August 2014 fand in Berlin der dritte

'\ / Kongress vom »Forum Erleuchtung« statt. Hier trifft

sich die Satsang-Szene, die auf die indische Tradition des

Advaita Vedanta zuriickgeht und im Wesentlichen von den indi-

schen spirituellen Meistern Ramana Maharshi und seinem Schii-

ler Poonjaji sowie deren westlichen Schiilerinnen und Schiilern, wie
etwa Gangaji, inspiriert ist.

Die Philosophie des Advaita Vedanta ist eine spirituelle Lehre
der Unpersonlichkeit, der zufolge das individuelle Ich eine Illu-
sion ist, eine kiinstliche Trennung von der Auflenwelt, die Lei-
den erzeugt. Alle Arten von Leiden beruhen dem Advaita zufolge
auf der Illusion der Dualitit. In Wirklichkeit gibt es diese Duali-
tit nicht, weswegen auch von einer non-dualen Bewusstseinslage
gesprochen wird, die im Moment des Erwachens bzw. der Erleuch-
tung erreicht wird. Dann fallen alle Gegensitze und Widerspriiche,
wie zum Beispiel zwischen Ich und Auflenwelt, zwischen Innen



320 Da ist niemand

und Aufen, ja sogar zwischen Sein und Nichtsein weg. Es ist ein
transzendentaler Ort der Leerheit, der Formlosigkeit, des Nichts.
Gleichzeitig ist es alles, und das menschliche Lebewesen, mit seiner
kleinen personalen Ich-Identifikation, verschmilzt mit dem Ozean
des groflen Gottlichen. Dann sind wir alle eins. Deshalb auch die
herausfordernde und pointierte Aussage auf die Frage hin, wer ich
bin: Da ist niemand.

Fiir mich als Kind des Westens, das vom Christentum und von
der westlichen Philosophie geprigt ist und die Errungenschaften
des autonomen Subjekts, wie wir es in der Aufklirung entwickelt
haben, zu schitzen weif3, ist die Behauptung, dass es kein Ich gibt,
durchaus suspekt. Hinzu kommt meine tiefe Beziehung zur indi-
schen Bhakti-Spiritualitit, wie sie sich im Krishna-Bewusstsein aus-
driickt, wo definitiv von einem individuellen Ich in der Transzen-
denz gesprochen wird, das in seiner ewigen spirituellen Identitit in
der spirituellen Welt — also jenseits dieser materiellen Manifesta-
tion und jenseits des formlosen Nullpunkts des Brahman — in einer
individuellen spirituellen Form mit Name, Eigenschaften, Gefiih-
len und Handlungen am géttlichen Spiel teilhat.

Ich ging dieses Jahr zu dem Kongress, um mich meinen Vor-
behalten gegeniiber dem philosophischen Uberbau des Advaita
zu stellen, denn ich bin mir in meiner langjihrigen Auseinander-
setzung und kontroversen Haltung zum Advaita mehr und mehr
bewusst geworden, dass hier offenbar auch Missverstindnisse und
begriffliche Probleme auf meiner Seite vorliegen, die ich ausriu-
men mdochte, um zu einer klaren Unterscheidung zu kommen,
oder auch zum Wegfallen jedes Unterschiedes. Zudem beobachtete
ich in einigen Gesprichen im Vorfeld des Kongresses eine interes-
sante Entwicklung innerhalb der Szene selbst, nimlich eine zuneh-
mende Differenzierung dieses apodiktischen Satzes »Es gibt kein
Ich«, da auch die sogenannten Erwachten nach dem Erwachen wei-
terhin mit ihren emotionalen Schmerzmustern konfrontiert sind
und die Transzendierung des Ich in der Meditation unser Leiden in
der Welt keineswegs beendet. In der Diskussion auf dem Kongress
wurde mir allerdings klar, dass in dieser Erfahrung des non-dua-
len Erwachens eine tiefe Wahrheit liegt, die nicht von der Hand zu



Nachwort 331

Nachwort
Zur Frage der Subjektivitat

ie es die Fligung will, ist der letzte Text in diesem Buch

g K / aufgrund der chronologischen Abfolge der Aufsatz zum

Advaita Vedanta. In dieser philosophischen Tradition

wird die Existenz einer individuellen Subjektivitit grundsitzlich

bestritten. Advaita geht davon aus, dass es keine Individualitit in
der Wahrheit gibt. Das, was wir Ich nennen, ist eine Illusion.

Dieses Axiom halte ich fiir falsch. Meine axiomatische Grundan-
nahme geht davon aus, dass das Ich, also das Subjekt, eine wahre
Grof3e ist. Natiirlich muss hier zwischen dem richtigen und dem
falschen Ich unterschieden werden. Es gibt eine illusionire Form
des Ich, eine illusiondre Identifizierung mit duflerlichen Formen,
die ich nicht wirklich bin. Dies bedeutet jedoch nicht, dass es mich
tiberhaupt nicht als Subjekt gibt.

Das Subjekt bzw. meine Subjektivitit ist der grundlegende Refe-
renzrahmen fiir meine Selbsterkenntnis und meine Position in der
Welt. Dabei gehe ich von der Grundthese aus: Nur in der radika-
len Subjektivitdt gelangen wir zur Objektivitit. Der Versuch einer
Objektivierung des Wissens auf der rationalen Ebene, wie es in den
rationalen Wissenschaften unternommen wird, kann nicht funkti-
onieren, solange wir unsere Subjektivitit als Forscher bzw. als Per-
son, die sieht, hort, spricht usw. als im Erkenntnisbemiihen nicht
existent betrachten.

Es gibt jedoch eine Beziehung zwischen der Objektivitit und



332 Nachwort

der Wahrheit. »Die Wahrheit ist der Tod der Intention«', sagt Wal-
ter Benjamin. Das reine Sehen der Wahrheit ist eine nicht intenti-
onale Wahrnehmung. Sie geschieht tatsichlich ohne Ich. Es ist das
falsche Ich, das aus diesem Sehen der Wahrheit eliminiert ist. Die
alten Seher hatten die Fihigkeit, die Wahrheit zu sehen. Indes, sie
existierten nicht selbst innerhalb dieser Schau. Sie hatten kein Ich.
Sie waren reines Medium. Sie waren kein Subjekt. Dies ist wohl als
der Grund zu betrachten, warum das alte Sehertum seinen Nie-
dergang erleben musste. Es wurde durch die Entstehung bw. Her-
ausbildung des Ich, durch die Sezession, die Absonderung einzel-
ner Subjekte aus dem Kollektiv obsolet.> Mit dem Ich entstand die
Abgrenzung. Und mit dem Ich entstand die Intention. Die Inten-
tion wiederum ist das, was das Sehen verhindert, indem es eine
Parteilichkeit erzeugt, die Teile der Wirklichkeit ausblendet oder
zumindest verzerrt. Das ganze Bild ist nicht mehr zu sehen. Man
sieht nur noch das, was man sehen will, nimlich das, was in die
personlichen Interessen passt. Dies ist der Ursprung des ideologi-
schen Schleiers, der uns von dem Sehen der Wahrheit trennt.

Das alte Sehertum ist durch die Herausbildung des autonomen
Ich und der Rationalitit seit der griechischen Antike dem Unter-
gang geweiht. Der urspriingliche, magische Drang, dhnlich zu
werden und in der Gemeinschaft aufzugehen — nicht nur in der
Gemeinschaft mit anderen Menschen sondern in der Gemein-
schaft mit der ganzen Natur und dem Kosmos — wurde von dem
Ich, dass eine Art von Herrschaft iiber die Dinge anstrebt und sich
darin von den Dingen zu unterscheiden sucht, abgelost.

Diese Ablésung und Autonomie des Ich hat sehr viel Leiden
und Unbheil tiber die Menschen gebracht. Sie fithrte zur Ausbeu-
tung der Natur und zur Unterdriickung des Menschen durch den
Menschen. Es ist verstindlich, dass spirituelle Losungsvorschlige
auf die Idee verfallen, das Ich und die Subjektivitit als Ganzes in
Abrede zu stellen und ihre Existenz zu leugnen. Mit dem Wegfall

1 Walter Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels, darin: Erkenntniskritische Vor-
rede, Gesammelte Schriften, Band I, Frankfurt am Main 1974, S. 216

2 Den historischen Umschlagpunkt in dieser Entwicklung markiert Sokrates als Begriinder
der antiken Philosophie. Diotima, von der Platon im Symposion berichtet, war die letzte
Seherin. Sie unterwies Sokrates iiber den Zusammenhang von Eros und Wahrheit.



Nachwort 333

des Ich fallen auch die ganzen Probleme weg, die durch die Ichheit
hervorgerufen werden. Es muss wohl konstatiert werden, dass dies
zutrifft. Sobald ich das Ich aus meiner Weltsicht eliminiere, fallen
die damit einhergehenden Probleme weg und es entsteht ein ande-
res Bild.

Dieses Bild ist jedoch eher abstrakter Natur. Es verliert seine
Bestand in der Realitit dadurch, dass die Sezession nun einmal
stattgefunden hat. Dass Ich hat sich abgesetzt und existiert nun.
Es ist aus der magischen Einheit herausgetreten in die Ekstase, was
tibersetzt »herausragen« oder »herausstehen« bedeutet. Es existiert:
sex< ist, d.h. es ist etwas, was drauflen ist, was aufSerhalb ist. Das ist
die Dialektik des Seins: im Drauflensein findet es sich im Innen, im
Nicht-Dazugehéren gehort es sich selbst. Diese Sachverhalte sind
dialektisch, d.h. sie schlieflen sich nicht gegenseitig aus, sondern
sie bedingen sich gegenseitig. Gibe es kein Aufen, so gibe es auch
kein Innen. Wenn wir ganz in unserem Innern angekommen sind,
sind wir auch beim anderen angekommen, und wenn wir ganz uns
selbst gehéren, konnen wir auch den anderen so sehen, wie er ist.
Wenn wir ganz der sind, der wir sind, kdnnen wir auch den ande-
ren den sein lassen, der er ist.

Dass Ich existiert, und das Ich ist eine Suche nach innen, in
meine innere Tiefe. Gotthard Giinther nannte es Introszendenz,
analog zur Transzendenz. Gott ist das Transzendente, dass Jensei-
tige, was fiir immer vollig anders und jenseits von uns ist, das fiir
unseren Erkenntnisapparat unerreichbar ist. In gleicher Weise ist
das Ich nach innen gehend nie ganz erreichbar und flieht vor unse-
rem Erkenntnisapparat in die Introszendenz, was aber etwas sehr
Positives ist, weil es die innere Tiefe der Lebendigkeit ist, die sich
wie Gott der mechanischen Kontrolle entzieht und die unendlich
ist. Sie ist jenseits der 3-D Ebene und daher durch mechanische
oder rationale Ansitze nicht erklirbar.

Was bedeutet das fiir das Sehertum? Wir brauchen ein neues
Sehertum, das in der Lage ist, sein eigenes Ich zu sehen! Die Sehe-
rin oder der Seher muss in der Lage sein, sich selbst medial, d.h.
nicht intentional zu erfassen. Das eigene Ich als Selbst und Sub-
jekt wird zum Teil der Gleichung. Das ist die grof§e historische



334 Nachwort

Aufgabe. Das ist das Kunststiick, das noch nie da gewesen ist: sich
selbst in der Wahrheit zu sehen.

Wie soll das gehen? Ich glaube, es geht nur dann, wenn die-
ses Selbst von allen egoistischen Strukturen und aller Unwissen-
heit, die durch Krankheit und Irrtum entstehen, geheilt ist. Das
vollstindige und gesunde Ich ist das mediale Ich. Solange wir in
Unwissenheit oder in Krankheit sind (psychische Krankheit, emo-
tionale Verletzungen, seelische oder spirituelle Vergehen), sind wir
in der intentionalen Struktur, sind wir perspektivisch anstatt integ-
ral, sind wir besessen und von den anderen getrennt.

Demgegeniiber besteht die echte Dialektik darin, dass das
gesunde Ich mit dem anderen Ich in Einklang kommt und beide
sein konnen. Es ist kein Widerspruch mehr zwischen Subjekt und
Subjekt vorhanden. Man mag dies die gottliche Einheit nennen,
denn es ist etwas, was iiber alle Egoismen und partikularen Inter-
essen, Uber alle Parteilichkeit und Absonderungen hinausgeht. Es
ist der Punkt, wo Ich und Nicht-Ich in Harmonie sind. Das Ich
bleibt bestehen, jedoch in einer hoheren Einheit, wo es nicht im
Konflikt mit sich und auch nicht im Konflikt mit anderen und erst
recht nicht im Konflikt mit Gott steht. Dies ist die Ordnung, die es
anzustreben gilt: die hohere und reinere Ordnung des neuen integ-
ralen Zeitalters, indem das Menschenwesen in seinen erlosten, ent-
schuldeten Zustand eintritt.



Ronald Engert:
Gut, dass es mich gibt

Gut, .
Tagebuch einer Genesung

dass es mich qibt

TAG

Tattva Viveka Edition

195 S., Paperback

ISBN 978-3-9804144-8-7

19,80 €/20,40 € (A) / 28,50 CHF
Leseprobe auf der Webseite

Ein Mensch beschlieBt, sein Leben aufzurdumen, seine Geschichte von Trauma und Sucht
abzuschlieBen und ein neues Leben zu beginnen. Er begibt sich in der Halbzeit seines
Lebens in eine Therapie in der psychosomatischen Klinik Bad Herrenalb. Diese Klinik ver-
tritt einen ganzheitlichen, emotional-spirituellen Ansatz.

Die Tagebuchaufzeichnungen sind ein sehr personlicher Bericht {ber Schmerz, Angst,
Wut und Heilung. Sie sind unverandert wiedergegeben, klingen manchmal fast roh, aber
authentisch und direkt. Dazwischen hat der Autor Anmerkungen aus spaterer Zeit einge-
flgt, als Erlauterung der tibergeordneten psychischen und spirituellen Zusammenhénge.
Die therapeutischen Ereignisse steigern sich bis zu einer Grenzerfahrung, die die emotiona-
len Abwehrstrategien zum Zusammenbruch bringt. Darauf folgt ein spirituelles Erwachen.
Ein beriihrender, aufriittelnd ehrlicher Bericht eines Weges zur geistigen Genesung.

Mit einem Vorwort von Dr. Dr. Klaus von Ploetz, dem ehemaligen Chefarzt der Klinik
Bad Herrenalb.

»Ein gefahrlicher Bericht! Ein Spiegel! Lesen Sie es nur, wenn Sie bereit sind, einen
Blick auf lhre eigenen Geheimnisse werfen zu miissen. Nichts fiir gemiitliche Stiind-
chen am Ofen. Sie 6ffnen das Buch und begegnen sich selbst und werden nach
dem Lesen nicht der Gleiche sein wie vorher — und schlimmstenfalls eine unbandige
Sehnsucht nach Weite, Luft, Liebe und Befreiung verspiiren!«

Gabi Happe, Ufa-Fabrik, Berlin

Webseite zum Buch: www.burnout-und-sucht.de



get

Ao
W Tattva Viveka
Q Zeitschrift fiir Wissenschaft, Philosophie & spirituelle Kultur

Das spirituelle Magazin
mit der wissenschaftlichen Perspektive:

| Tattva Viveka

e spirituelle Traditionen der Welt

e Wissenschaften und
Grenzgebiete der Wissenschaft

* Gesundheit und Heilung

e Kunst, Kultur, Soziales

Schnupperabo: 2 Hefte fur 12,00 €

(incl. Porto, verlangert sich nicht automatisch, Ausland 19,00 €)

Regulares Abo: 4 Hefte/Jahr fur 30,00 € AN
(incl. Porto, verlangert sich automatisch, Ausland 38,00 €, {
Kundigung jederzeit moéglich)

eAbo: 4 Hefte/Jahr fur 14,70 €
(sofortiger Download als Pdf in unserem Webshop:
www.tattva.de) — Stand Preise etc.: August 2015

Tattva Viveka hat sich die Verbindung von
Wissenschaft und Spiritualitat zum Ziel
gesetzt. Sie ist interkulturell, weltanschaulich
ungebunden und undogmatisch.

Tattva Viveka informiert auf seridsem

und fundiertem Niveau Uber die spirituellen
Kulturen aus aller Welt sowie die neuesten
Entwicklungen in den Naturwissenschaften,
Philosophie, Medizin, Kultur und
Grenzgebiete.

www.tattva.de

Tattva Viveka Redaktion, Akazienstr. 28, 10823 Berlin,
redaktion@tattva.de, Tel. 030-2200 3223




	Vorwort
	Warum Philosophie des Subjekts?
	Religion als Sucht
	Optimierung des Menschen?
	Fühlen und Denken
	Live Stream
	Die Pforte zu sich selbst
	Entwirrung der Gefühle
	Wir sind alle ewige Personen
	Die Geschichte der Tattva Viveka
	Woher kommt das Recht?
	Ins and Outs
	Der subjektive Faktor
	Sektenhetze als spirituelles Phänomen
	Blick in die Ewigkeit
	Die Ekstasen der Gottesliebe
	Die Kunst des Nehmens
	Die spirituelle Bedeutung von Geld
	Da ist niemand

