
3 

Ronald Engert

Der  
 absolute  

Ort
Philosophie des Subjekts

Band 2

Tattva Viveka Edition
Berlin 2015



4  

Diese Publikation wird in der Deutschen Nationalbibliothek gelistet;
bibliografische Details finden Sie unter: http://dnb.ddb.de

© Ronald Engert, Tattva Viveka Edition 2015
ISBN Print: 978-3-945129-09-8
ISBN eBook: 978-3-945129-10-4

Tattva Viveka Edition
Verlag Ronald Engert
Berlin
GERMANY
www.tattva.de
www.ronaldengert.com

Umschlagbild: Le pont des planètes
Grandville [Ignace Isidore Gérard], 1844
Umschlaggestaltung: Sibylle Saleema Thierauf



5 

Inhalt

Vorwort: Warum Philosophie des Subjekts?    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .7
Religion als Sucht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
Optimierung des Menschen?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 55
Fühlen und Denken    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 77
Live Stream. Leben und Gefühl    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 99
Die Pforte zu sich selbst. Meditation und Wissenschaft  . . . 113
Entwirrung der Gefühle   . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
Wir sind alle ewige Personen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  149
Die Geschichte der Tattva Viveka    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  165
Woher kommt das Recht?    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  183
Ins and Outs. Männliche und weibliche Erkenntnis   .  .  .  .  189
Der subjektive Faktor und die objektive Wissenschaft   .  .  .  209
Sektenhetze als spirituelles Phänomen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  225
Blick in die Ewigkeit. Nahtoderfahrungen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  249
Die Ekstasen der Gottesliebe   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  277
Die Kunst des Nehmens   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  293
Die spirituelle Bedeutung von Geld    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  303
Da ist niemand   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  319
Nachwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331



7Vorwort

Vorwort
Warum Philosophie des Subjekts?

Der Ort der Praxis bin ich selbst. Ich lebe, ich fühle, ich 
handle. Ich bin ein Subjekt. Ich bin der primäre Referenz-
rahmen für mich selbst. Das Subjekt ist somit auch die 

zentrale Kategorie für die Philosophie.
Die Philosophie des Subjekts, wie ich sie verstehe, grenzt sich ab 

von Subjektivismus. Es soll gerade nicht der These das Wort geredet 
werden, dass alles nur meine subjektive Schöpfung ist oder dass die 
Welt eine Konstruktion meiner subjektiven Wahrnehmung sei. Es 
soll gerade nicht behauptet werden, dass wir keine objektiven Kri-
terien finden können. Nein, die These ist: Nur durch radikale Sub-
jektivität gelangen wir zur Objektivität. Ich bin ein Subjekt. Dies 
ist unvermeidbar. Nur durch die Anerkennung und Offenlegung 
meiner Subjektivität kann saubere Wissenschaft möglich sein. 

Die bisherige Herangehensweise in der Wissenschaft ist durch 
das Dogma der Objektivität bestimmt. Verbindliches und geprüf-
tes Wissen muss objektiv sein, das heißt es muss immer gültig sein, 
egal welches Subjekt es anwendet, und es darf keinen subjektiven 
Einfluss enthalten. Dieses Objektivitätsparadigma führt jedoch 
zu einer zunehmenden Verallgemeinerung und Abstrahierung des 
Wissens zu dem Preis des Verlustes an Wissen, das auf das einzelne 
Individuum anwendbar ist. Die allgemeinen Informationen sind 
für den Einzelnen nur sehr allgemein brauchbar. Seine spezifische 
Situation ist dadurch nicht erfassbar. Um dieses verallgemeinernde 
Wissen doch auf die einzelnen Menschen anwenden zu können, 
müssen diese Menschen selbst verallgemeinert werden. Das ist der 



8 Warum Philosophie des Subjekts?

Drang zur Uniformität und Entpersönlichung, der in unseren ab -
strakten und generalisierten sozialen Strukturen zu beobachten ist.

Die Subjektivität ist jedoch unübersteigbar und muss in die Ana-
lysen und Interpretationen, also in die Betrachtung der Wirklich-
keit, integriert werden. Indem ich meine Subjektivität offen lege, 
kann mein Gegenüber sich selbst in seiner eigenen Subjektivi-
tät fühlen und erkennen, und der objektive Gehalt an Informa-
tion und Wissen, der zwischen uns vermittelbar ist, wird dann klar 
erkennbar. Welche Faktoren dazu gehören, die eigene Subjektivität 
in klarer Weise in die philosophischen oder wissenschaftlichen Aus-
führungen zu integrieren, wird in dem vorliegenden Buch immer 
wieder von verschiedenen Seiten her untersucht. Außer kognitiven 
Elementen sind hier die Gefühle und mein spiritueller Anteil ganz 
wichtig. Auch ist hier ein Ethos der persönlichen Integrität und der 
Ehrlichkeit gefordert. Intellektuelle Redlichkeit ist zugleich persön-
liche Redlichkeit.

Praktisch habe ich diesen subjektiven Ansatz in meinem sehr 
persönlichen Lebensbericht über meine Genesung von Sucht exem-
plifiziert. Das Buch »Gut, das es mich gibt« zeigt am praktischen 
Beispiel, wie eine offene und ehrliche subjektive Verortung ausse-
hen könnte. Das Buch hat zugleich für mich in der Spannung zu 
dem hier vorliegenden philosophischen Werk und in der integralen 
Aktion der Darstellung der Philosophie des Subjekts eine strategi-
sche Funktion, als praktischer Teil im Ganzen. Das Ganze zeigt 
sich nur in der Zusammenschau des praktischen und theoretischen 
Teils.

Theoretisch beziehe ich mich u.a. auf die bahnbrechende Arbeit 
von Gotthard Günther, wie er sie in seinem erkenntnistheoreti-
schen Hauptwerk »Das Bewusstsein der Maschinen« (1965) nie-
dergelegt hat. Gotthard Günther wird sicherlich noch als einer der 
wichtigsten Philosophen des 20. Jahrhunderts erkannt werden. Bis-
her ist er noch relativ unbekannt. Er steht auf den Schultern der 
westlichen Epigonen der Philosophie: Platon, Kant und Hegel. 
Seine Philosophie ist dialektisch und er bietet uns eine Lösung des 
Subjekt-Objekt-Dualismus an, die von bestechender Klarheit und 
hoher Eleganz ist: eine mehrwertige Logik.

Ich habe mir erlaubt, diese mehrwertige Logik in eine n-wertige 



9Warum Philosophie des Subjekts?

Logik zu konkretisieren. Die mathematische Größe »n« steht für 
die Menge der natürlichen Zahlen. Weltrealistisch betrachtet gibt 
es eine bestimmte natürliche Zahl, die für unsere philosophische 
Betrachtung von elementarer Bedeutung ist: die Zahl der lebenden 
Menschen. Wenn in der Mathematik die Menge der natürlichen 
Zahlen die Menge aller Zahlen ist, die es gibt (eine nicht konkret 
stimmbare Zahl), so ist die gleiche Figur in der philosophischen 
Anthropologie die Menge aller Menschen, die es gibt (die ebenso 
wenig konkret bestimmbar ist, weil keiner alle Menschen zählen 
kann und diese Zahl sich ständig ändert). Wenn auch die konkrete 
Zahl der lebenden Menschen nicht genau bestimmbar ist, so ist sie 
doch in einer n-wertigen Logik denkbar. Einfach gesagt: Jeder ist 
eins, ein Ganzes. Du und ich sind dann schon zwei usf. Jeder ist 
ein »unique self«, ein einzigartiges Individuum, unverwechselbar, 
unvergleichlich, ein Original. Der undialektische Verstand wird 
nun ohne Umschweife einwenden: wenn jeder einzigartig ist, wie 
sollen dann jemals zwei dieser einzigartigen Individuen auf einen 
gleichen Nenner kommen? Wie sollen Verständnis und Verständi-
gung möglich sein? Wird dann nicht alles beliebig?

Hier setzt die dialektische Philosophie des Subjekts an, die 
besagt: nur in der radikalen Subjektivität gelange ich zur Objek-
tivität. In dem Moment, in dem ich meine Subjektivität rein und 
echt als das, was sie ist, zeige, nämlich als Subjektives, kann der 
andere seine eigene Subjektivität fühlen und durch die intersubjek-
tive Dynamik in die objektive Ebene eintreten. Diese intersubjek-
tive Dynamik überführt somit die subjektive Ebene in eine inter-
subjektive Dialektik der Objektivität.

Der größte Teil der bisherigen Philosophie beschrieb entweder 
die subjektive oder die objektive Seite. Das andere Subjekt, mein 
Mitmensch – der »Andere«, wie Emmanuel Levinas ihn nennt 
– kam nicht vor. Vom antiken Griechenland bis zur Heidegger-
schen Ontologie bemühte sich die Philosophie, verbindliche Wahr-
heit entweder in Bezug auf das Subjekt oder das Objekt zu liefern, 
in jedem Fall aber diese auf eines von beiden zu reduzieren. Alle 
abendländische Philosophie ist im tiefsten Grunde dualistisch, wie 
schon die Logik begründete: tertium non datur – der Satz vom aus-
geschlossenen Dritten. 



10 Warum Philosophie des Subjekts?

Der gar nicht so unübliche Spezialfall, dass das Objekt ein Sub-
jekt ist (dass das Objekt meiner Wahrnehmung ein menschliches 
Wesen ist), ist in einer dualistischen Philosophie ein logischer Wider-
spruch und damit ein philosophisches Problem, denn das Betrach-
tete kann nicht zugleich Objekt und Subjekt sein. Bisher wurde 
das Problem meistens nicht bemerkt, und wenn, dann wurde es 
monistisch beantwortet, d.h die Antwort wurde entweder auf den 
subjektiven Wert reduziert, woraus der Subjektivismus und Kons-
truktivismus entsteht, oder sie wurde auf den objektiven Wert, die 
Außenwelt reduziert, woraus Objektivismus und Verdinglichung 
hervorgehen. Lebenspraktisch zeigt sich die undialektische Objek-
tivierung in der destruktiven Konsequenz, dass immer wieder ver-
sucht wurde und versucht wird, den Anderen zu einem Objekt zu 
machen – passend zum kapitalistischen Verwertungsmotiv. 

Ich möchte hier eine triadische Lösung anbieten. Dies ist nicht 
neu. Bereits die Kabbala ist dreiwertig strukturiert, die Dialek-
tik ist dreiwertig und Gotthard Günthers Theorie ist dreiwertig. 
Ich glaube, dass diese dreiwertige oder mehrwertige Philosophie 
so wichtig und reichhaltig ist, dass sie auch heute noch eine große 
Bedeutung für die Philosophie und die Erklärung der Welt hat. 
Darüber hinaus gibt es viele dreiwertige oder mehrwertige Struk-
turen, die noch nicht beschrieben wurden, zum Beispiel die von 
Gefühlen, Gedanken und spirituellem Bewusstsein. Auch mein 
wichtigstes philosophisches Vorbild, Walter Benjamin, forderte 
eine dreiwertige Philosophie. Benjamin bezieht sich hierbei auf die 
bereits bei Platon eingeführte und von Kant ausgearbeitete Dreitei-
lung in Logik, Ästhetik und Ethik.  

Philosophie ist ein offenes Feld: »Offene Weite, nichts von hei-
lig«, wie ein Weiser einst auf die Frage antwortete, was die heilige 
Wahrheit sei.

Mein subjektiver Faktor

Ich möchte eine Bitte um Entschuldigung an die philosophisch 
informierten Leserinnen und Leser richten. Sie betrifft den 
Umstand, dass ich nach meinem Studium der Germanistik und 



11Warum Philosophie des Subjekts?

Philosophie 25 Jahre nicht in der akademischen oder wissenschaft-
lichen Philosophie gearbeitet habe und dementsprechend Lücken 
aufweise, was die Kenntnis des Forschungsstandes oder der For-
schungsgebiete betrifft. Ich habe jedoch absichtlich vermieden, 
mich vor der Veröffentlichung der Arbeiten in diesem Buch dar-
über zu informieren, um meine »wilden, unzivilisierten« Versuche, 
philosophische Antworten auf die großen Fragen des Lebens zu 
finden, nicht beeinflussen zu lassen. Ich bin mir dessen bewusst, 
dass zum Subjekt schon viel gesagt wurde. Vielleicht wiederhole 
ich an manchen Stellen etwas. Vielleicht wurden auch einige mei-
ner Erkenntnisse philosophisch schon längst widerlegt. Das Feld 
der Philosophie ist so groß und umfassend, dass es eines echten 
Spezialistentums bedarf, um wirklich über alles Bescheid zu wissen 
und auf dem aktuellen Stand zu sein. Selbst die Fachleute wissen 
längst nicht alles, wie ich neuerdings erfahre, seit ich an der Hum-
boldt-Universität in Berlin Theologie und Philosophie studiere.

Meine Leserinnen und Leser mögen mir also verzeihen, dass ich 
hier etwas eigensinnig und spontan vorgehe. Die Einbettung in 
den Wissensstand der offiziellen philosophischen Forschung mag 
der Zukunft vorbehalten bleiben.

Mein Studium der Germanistik und Philosophie an der Johann 
Wolfgang Goethe-Universität in Frankfurt/Main absolvierte 
ich von 1982-1988 ohne Abschluss. Mein Wunschthema für die 
Magisterarbeit wurde damals von meinem Professor abgelehnt, 
weil er sich in dem Gebiet nicht auskannte, und er schlug mir vor, 
eine bereits vorhandene Hausarbeit etwas auszubauen. Die Magis-
terarbeit schriebe ich ohnehin für die Schublade und danach könne 
ich ja dann schreiben, was ich wolle, so meinte er weiter. Ich war 
empört und weigerte mich, dies zu tun. Ich wollte über das schrei-
ben, was mein Herz wünschte, und nicht eine Formalität erfüllen. 
Mir erschien es wie ein Betrug, die durchaus gute Hausarbeit noch 
weiter auszubauen, um daraus eine Magisterarbeit zu machen. 
Außerdem hatte ich damals sehr revolutionäre Vorstellungen, und 
mir ging es um die Überführung der Philosophie in Lebenspra-
xis. Ich hatte damals mit großer Begeisterung Peter Bürgers »Theo-
rie der Avantgarde« studiert. Er sprach von der systemimmanenten 
Funktion der Kunst, die als gesellschaftlich und politisch absti-



12 Warum Philosophie des Subjekts?

nentes Refugium bürgerlicher Kunstproduktion ihre kritische oder 
gesellschaftsverändernde Wirkung verloren hatte und systemstabi-
lisierend wirkte. An der historischen Avantgarde der Kunst des frü-
hen 20. Jahrhunderts – Dadaismus und Surrealismus – zeigt er auf, 
dass es den Surrealisten damals um die »Überführung der Kunst in 
Lebenspraxis« ging. 

Ich war fasziniert vom Surrealismus und von ihrer Idee, Kunst 
für die Befreiung des Menschen wirksam zu machen. Auch ich 
wollte die Kunst – in meinem Fall die Schreibkunst – in die Lebens-
praxis überführen. 

Die Universität erschien mir mehr und mehr wie ein Elfenbein-
turm, in dem von der Realität abgehobene Spezialisten Fachtermi-
nologien diskutierten, für die man allein nur um sie überhaupt zu 
verstehen schon mehrere Jahre studiert haben musste. Die Univer-
sität erschien mir wie ein in sich hermetisch abgekapselter Bereich, 
der mit der Lebenspraxis und mit der Gesellschaft wenig zu tun 
hatte. Ein dritter Grund, der hinzukam, war ein sehr persönlicher. 
Ich war in der Zeit unglücklich verliebt und zunehmend depressiv 
geworden. 

Alles in allem führte das 1988 nach dreizehn Semestern zum 
Abbruch des Studiums. Ich stürzte mich dann mit Hingabe in eine 
ganz andere Welt, in ein soziales Umfeld mit Menschen, die kei-
nerlei höhere Schulbildung hatten: die einfache Arbeiterklasse – 
so dachte ich jedenfalls zunächst. Ich lebte viel mit Menschen der 
alternativen Subkultur, mit Punks, Hausbesetzern, Freaks. Ich war 
Teil des linksradikalen militanten Widerstands und unter anderem 
auch RAF-Sympathisant. Wir wohnten als große Kommune in 
einem Haus, gingen nicht arbeiten und lebten von der Hand in den 
Mund. Es gab dort niemanden, der studiert hatte. Die meisten hat-
ten nur einen Hauptschulabschluss. Ich merkte jedoch nach zwei 
bis drei Jahren, dass mich dies auch nicht befriedigte. Die große 
innere Veränderung oder ein revolutionäres Potenzial konnte ich 
dort ebenso wenig finden wie an der Universität. 

Ich entdeckte jedoch in dieser Zeit die Bhagavad-gita, die hei-
lige Schrift der Inder, und begann sie zu studieren. Gleichzeitig 
hatte ich auch meine ersten Kontakte zum indianischen Schama-
nismus und fuhr zum Beispiel für eine Woche mit auf ein Scha-



13Warum Philosophie des Subjekts?

manen-Camp im Schwarzwald. Bereits an der Uni hatte ich erste 
Kontakte zur Kabbala und mit den neuen Entdeckungen des Scha-
manismus und der indischen Veden begann meine Hinwendung 
zur Spiritualität. 

Bezeichnenderweise schlossen mich dann meine politischen 
Genossen, mit denen ich eine subversive Zelle für die politische 
Arbeit im Untergrund betrieb, aus der Gruppe aus. Die Begrün-
dung war, meine Beschäftigung mit Esoterik und Spiritualität sei 
bürgerlich und damit konterrevolutionär. Dies sah ich überhaupt 
nicht so, aber der Ausschluss aus der Gruppe führte dazu, dass 
ich in der Stadt, in der ich damals lebte, keine andere Möglich-
keit der politischen Arbeit mit anderen Menschen mehr hatte und 
mich dann ganz auf den spirituellen Weg begab. Gleichwohl ist 
für mich auch heute noch die Verbindung von Spiritualität und 
Politik ein sehr bedeutendes und wichtiges Element einer vollstän-
digen Lebensphilosophie, ebenso wie die Verbindung von Spiritu-
alität und Wissenschaft, an der ich in meiner Zeitschrift Tattva 
Viveka seit 20 Jahren arbeite. Die Überführung der Philosophie in 
Lebenspraxis ist auch heute noch mein wichtigstes Anliegen und 
hier spielt das Subjekt eine entscheidende Rolle.

Der biografische Bruch

Im Nachwort zum ersten Band dieses Werkes spreche ich von einem 
Bruch in meiner persönlichen Entwicklung, den ich im Nachhin-
ein als »Rückfall in die Genesung« bezeichnen kann. Der erste Auf-
satz in diesem zweiten Band, »Religion als Sucht«, hat mit diesem 
Bruch zu tun und ist die psychologische und philosophische Aufar-
beitung meiner Genesung von Sucht. Ich bin mir darüber im Kla-
ren, dass ein solches Outing eine Schwachstelle entstehen lässt, die 
für Angriffe von Kritikern meiner Ausführungen genutzt werden 
kann. Es ist ein Leichtes, den Gegner an seiner schwachen Stelle 
zu treffen und ihn dadurch zu verletzen oder zu besiegen. Eine sol-
che Vorgehensweise war für mich nie ehrenhaft. Bei allen Untersu-
chungen von wissenschaftlichen oder spirituellen Traditionen ist es 
mir angelegen, sie von ihrer besten Seite anzuschauen und zu zei-



14 Warum Philosophie des Subjekts?

gen. Es nützt uns nichts, im Negativen zu suchen und aus Konkur-
renzverhalten heraus andere zerstören zu wollen. Dieses alte Para-
digma der Hegemonie gilt es zu überwinden.

Ich zeige also meine schwache Stelle, denn dies ist Teil meiner 
Philosophie des Subjekts und der Offenlegung des subjektiven 
Faktors.

Was ist ein »Rückfall in die Genesung«? Das bedeutet, ich war 
vorher krank und jetzt bin ich gesund. In der Sucht ist ein Rück-
fall normalerweise das Umgekehrte: Wir sind abstinent von dem 
Suchtmittel und der Rückfall bezeichnet den Moment, in dem wir 
wieder aktiv süchtig werden. Wenn jedoch jemand ohnehin krank 
ist, und dann Genesung erlangt, dann ist das der Moment der Hei-
lung. Dass man dies als »Rückfall« bezeichnen kann, soll zweierlei 
aussagen: Erstens, dass es ein Ereignis ist, dass ein Muster bricht; 
und zweitens, dass wir ursprünglich gesund waren und unsere 
naturgemäße Lebensform die gesunde ist. Der Rückfall ist damit 
die Rückkehr zu dem ursprünglichen Zustand.

Es muss konstatiert werden, dass die ganze Gesellschaft süch-
tig ist. Die grundlegende Definition von Sucht ist die Betäubung 
meiner selbst. Weil ich den Schmerz meiner Existenz nicht aus-
halten kann, nehme ich das Suchtmittel (Alkohol, Drogen, Essen, 
Sex, Konsum, Glücksspiel, Beziehungen, Denken usw.), um den 
Schmerz zu betäuben. Dies ist eine Abspaltung von mir selbst, die 
mit einer Leugnung des wahren Sachverhaltes einhergeht. Wir 
leugnen uns selbst und anderen gegenüber unser Problem und tun 
so, als sei alles o.k. Im tiefsten Grunde ist dies eine Selbstverleug-
nung. Gerade diese Leugnung und diese Geheimnisse führen dazu, 
dass die Krankheit wächst. Die Heilung wiederum ist die Offenle-
gung dieser Geheimnisse. Man nennt dies auch Ehrlichkeit. Intel-
lektuelle und persönliche Redlichkeit ist für mich gleichbedeutend 
mit Ehrlichkeit und ein essenzielles spirituelles Prinzip, ohne das 
Philosophie und Wissenschaft obsolet werden.

Mein biografischer Bruch war mit dem Ende meiner aktiven 
Drogensucht gekommen. Dieser Bruch liegt jetzt (2015) sieben 
Jahre zurück. Obwohl es einiges gibt, was auch nach diesem tiefen 
Einschnitt in meinem Leben Kontinuität behielt – zum Beispiel 
auch mein philosophisches Wissen –, so hat sich doch in meiner 



15Warum Philosophie des Subjekts?

Persönlichkeit, in meinem Gefühlsleben und in meinem Zugang 
zu mir selbst und zu anderen Menschen ein grundlegender Wandel 
vollzogen. Und gerade mit diesem Zugang zu mir selbst, der erst 
mit dem Nüchternwerden und dem Fühlen meiner echten Gefühle 
wirklich möglich war, ist die Philosophie des Subjekts, der ich von 
Anfang meines philosophischen Lebens an bereits folge, in das Sta-
dium ihrer Verwirklichung eingetreten. Das, was ich von Anfang 
an als wahr erkannt hatte, darf ich nun am eigenen Leib erleben. 
Es ist wirklich ein qualitativer Unterschied, ob ich nüchtern und 
»clean« oder im Suchtprozess bin. Meine Erfahrung ist, dass ein 
aktiver Suchtprozess die letztliche Verwirklichung der Wahrheit 
verhindert. Sie wird theoretisch erkannt, bleibt aber unverwirklicht.

Dass die theoretische Erkenntnis der Wahrheit trotz aktivem 
Suchtprozess möglich ist, zeigt meines Erachtens die relative Eigen-
ständigkeit des Denkens bzw. sogar eine im Kosmos inhärente ver-
nünftige Ordnung (Gottes), die unabhängig von meinem subjekti-
ven Zustand existiert und durch mein Denken sehr wohl erkannt 
werden kann. Diese relative Eigenständigkeit des Denkens wird im 
Suchtprozess missbraucht, um die Gefühle zu betäuben. Im rich-
tigen Gebrauch indes ist das Denken ein wunderbares Werkzeug, 
das den eigenen Lebensprozess, meine Lebenspraxis und mein ech-
tes Fühlen unterstützt. Richtig schön wird das Leben, wenn Den-
ken und Fühlen frei und gesund fließen können. Tiefere Essenz 
wird erreicht, wenn das Fühlen integriert ist.

Die Sucht umfasst mehr als das Nehmen von Drogen. Sie 
umfasst unser ganzes Leben bis in die feinsten Spitzen der Gedan-
ken und Gefühle und vor allem auch unserer Beziehungen. Die 
Genesung von Sucht ist ein offener Prozess, der wohl nie als voll-
ständig abgeschlossen bezeichnet werden kann. Ich erlebe mich 
beständig weiter wachsend und bewusster werdend. Erst jetzt, mit 
dieser Nüchternheit, die sich auf immer mehr Gebiete ausdehnt, 
fühle ich mich wirklich selbst und kann meine Subjektivität in 
Reinform wahrnehmen. Ich kann zunehmend unterscheiden, was 
meins ist und was ich bei dem anderen lassen kann. Ich steige auch 
aus der subtilsten Form von Sucht aus, der Co-Abhängigkeit. Die 
verwirklichte Erkenntnis der Wahrheit ist für mich nur so möglich.

Es ist schön für mich, diese Zeit der Sucht hinter mir zu lassen 



16 Warum Philosophie des Subjekts?

und in der Zeit der Genesung anzukommen. Jeder Tag fühlt sich 
für mich an wie der erste Tag.



17Religion als Sucht

»Wir werden als Original geboren  
und sterben als Kopie.«

Religion als Sucht
Krankheit und Genesung im spirituellen Leben

Zunehmend suchen die Menschen Heilung und persönliche Entwicklung in  
spirituellen Methoden. Sich einfach einer Religion anzuschließen und fleißig  
zu meditieren kann jedoch Probleme auch verstärken. Phänomene wie die  
Verdrängung von Teilen unseres Selbst in den Schatten sowie Abhängigkeit  
erzeugende religiöse Organisationen hindern den Menschen an seiner  
Ganzwerdung und trennen ihn von seinem inneren Selbst. Was können  
Meditation und Religion wirklich leisten?

»Aufgezwungene moralische Grundsätze entbehren der Kraft, die 
wir erhalten, wenn wir ein spirituelles Leben wählen.«1 Herkömm-
liche Religion versteht sich als eine Kollektion von moralischen 
Grundsätzen, die notwendig sind, um aus schlechten Menschen 
gute Menschen zu machen. Zu diesem Zwecke gibt es einen Kate-
chismus, Gebote, regulierende Prinzipien, moralische Regeln und 
Vorgaben. In früheren Zeiten, im so genannten mythischen Zeit-
alter, war dies notwendig, vermutlich musste die Entwicklung der 
Menschheit durch diese Stufe2 gehen (s. Diagramm 1). Die Men-
schen waren zu diesem Zeitpunkt noch nicht in der Lage, ihr indi-
viduelles Urteilsvermögen anzuwenden. Sie hatten noch kein Selbst. 
Jedenfalls hatten sie es noch nicht erkannt.

1 Narcotics Anonymous: Basic Text, Seite 56
2 Ken Wilber: Integrale Spiritualität. Spirituelle Intelligenz rettet die Welt, Kösel Verlag 2007, 

2. Kapitel; sowie Jean Gebser: Ursprung und Gegenwart, Novalis Media (Erstausgabe 1. 
Band 1949, 2. Band 1953)



18 Religion als Sucht

Die Evolution des Bewusstseins schritt voran, und das mythi-
sche Zeitalter wurde vom Zeitalter der Rationalität abgelöst, von 
dem, was im deutschen Sprachraum auch die »Aufklärung«, das 
bürgerliche Zeitalter, die Moderne genannt wird. Im Zeitalter der 
Aufklärung bildete sich das autonome Ich heraus, allerdings auf 
Kosten des Numinosen, des Göttlichen, das im Zuge des mecha-
nistischen Weltbildes verworfen wurde. Man suchte sein Heil im 
Diesseits und befreite sich von den mythischen Fesseln eines stra-
fenden Gottes, der die Menschen in Furcht und Abhängigkeit hielt.

Was beiden Weltbildern oder Bewusstseinslagen jedoch noch 
gemeinsam war, und was ihre inhärente Dialektik nicht zu über-
schreiten vermochte, war die bei beiden noch gegebene Fixierung 
auf das Außen. Der äußere Gott, der durch eine absolute Institu-
tion repräsentiert wurde (die Kirche), wurde durch die äußere Welt, 
die Welt der Dinge, ersetzt, die nun beherrschbar zu werden schien. 
In beiden Fällen verlor sich der Mensch im Außen.

Die wahre Transzendenz liegt jedoch innen. Wenn man authen-
tisch ist, im Gefühl, entsteht da Transzendenz. Es geht um die 
Identität mit sich selbst, um die wahre Identität. Sobald wir unsere 
Identität über eine äußere Beziehungen konstruieren, entsteht 
eine Abhängigkeit. Es wurde uns beigebracht, uns von uns selbst 
zu trennen, um funktionierendes Mitglied der Gesellschaft blei-
ben zu können. Im mythischen Zeitalter war dies nötig, weil die 
Menschen im Allgemeinen auf einer egozentrischen und ethnozen-

Diagramm 1



19Religion als Sucht

trischen Bewusstseinsstufe waren (s. Diagramm 1). Wenn sie ihr 
egozentrisches Ich oder ihr ethnozentrisches Wir auslebten, führte 
dies zu Gewalt und Zerstörung. Die äußeren Regeln und Gebote 
waren somit ein Mittel der vordringlichen Disziplinierung, um das 
Schlimmste zu verhindern. Sie hatten jedoch nichts damit zu tun, 
die Seele oder das innere Selbst des Menschen in seinem höchsten 
Potential hervorzubringen.

Im rationalistischen Zeitalter, in dem die Welt entzaubert und 
damit ihrer mythischen Ängste aber auch ihrer göttlichen Gnade 
entledigt wurde, blieb die Abhängigkeit vom Außen erhalten, rich-
tete sich aber vom Jenseits auf das Diesseits und wurde dadurch nur 
noch schlimmer. Es entstanden die Süchte nach stofflichen Sub-
stanzen wie Alkohol, Medikamente und Drogen, aber auch nach 
materiellen Objekten und Prozessen aller Art, wie die Gier nach 
Besitz, Geld und Prestige, Genusssucht, Herrschsucht und derglei-
chen mehr. Allem zu Grunde liegt eine Obsession der Kontrolle, 
die Illusion der Macht, die aus einem gottlosen Bewusstsein ent-
springt. Der Mensch der Aufklärung hatte Gott von seinem alten 
Thron gestürzt, die Autonomie des Ich proklamiert und sein Heil 
im Humanismus gesucht, einer Moralität, die rein intrahuman 
konfiguriert, das heißt vom Menschen für den Menschen definiert 
ist. Der Humanismus, die allgemeine Menschlichkeit – in seiner 
Absicht zweifellos gut gemeint – erhebt jedoch den Menschen an 
die höchste Stelle der Schöpfung und verschärft die Selbstbeses-
senheit des Menschen als Individuum wie als Kollektiv. Auf diese 
Weise bereitete der Humanismus den Boden für die kapitalistische 
Hybris, die die Umwelt und Natur inklusive der darin lebenden 
nicht-menschlichen Lebewesen nur noch als Objekte der Beherr-
schung und Ausbeutung wahrzunehmen vermochte. Mit dem Ein-
zug der Vernunft, der Rationalität entstand auch der »Mythos der 
Objektivität« in den Wissenschaften, der nur eine weitere Form der 
Gewalt und Entfremdung vom Selbst darstellt.

In seinem Buch »Wiederverzauberung der Welt« spricht Mor-
ris Berman3 vom Unterschied zwischen »partizipierender« und 

3 Morris Berman: Die Wiederverzauberung der Welt. Am Ende des Newtonschen Zeitalters, dt. 
Trikont-Verlag 1985 (vergriffen)

http://www.amazon.de/Wiederverzauberung-Welt-Ende-Newtonschen-Zeitalters/dp/3881670955/ref=sr_1_2?ie=UTF8&s=books&qid=1222257256&sr=1-2
http://www.amazon.de/Wiederverzauberung-Welt-Ende-Newtonschen-Zeitalters/dp/3881670955/ref=sr_1_2?ie=UTF8&s=books&qid=1222257256&sr=1-2


20 Religion als Sucht

»nicht-partizipierender« Wissenschaft. Die objektive Wissenschaft 
hat zum Prinzip erhoben, ein völlig unbeteiligter, neutraler Beobach-
ter zu sein. »Berman sagt, dass man sich, um »nicht-partizipierend« 
zu bleiben, von sich selbst entfernen muss und das eigene Selbst zu 
einem beobachtbaren und manipulierbaren Objekt machen muss, 
dass man sich vom Gegenüber entfernen muss und »das Gegenüber« 
(andere Menschen, Tiere, die Natur, den Planeten, das Universum) 
zu einem beobachtbaren und manipulierbaren Objekt machen 
muss. Wir hatten uns vom Universum entfernt (oder es versucht) 
und strebten daher danach, Gott zu spielen! Ich erkannte schnell, 
dass diese Entfernung des Selbst vom Selbst und vom Universum 
genau das war, was die Sucht ausmachte. Wir benutzen Abhängig-

Das 12-Schritte-Programm

Die 12 Schritte wurden ca. 1935 von den Anonymen Alkoholikern (AA) entwickelt. 
Menschen, die der Sucht nach Alkohol, Drogen, Essen oder Prozesssüchten wie Sex, 
Arbeit, Spielen etc. erlegen sind, sind mit herkömmlichen Therapieformen fast 
unheilbar. Demgegenüber verzeichnen die 12-Schritte-Programme gute Erfolge, 
Menschen mit Süchten zu einem nüchternen und gesunden Leben zu verhelfen.
Diese Selbsthilfegruppen haben ein spirituelles Programm und glauben an eine 
Höhere Macht – »Gott, wie wir ihn verstehen« – die nicht vorgegeben ist und kei-
ner speziellen Religion zugeordnet wird. Auch Atheisten können daran teilnehmen. 
Es ist kein Kult und keine Sekte, sondern eine Selbsthilfegruppe mit einem thera-
peutischen Ziel: die Abstinenz von Süchten und suchtartigen Handlungen aller Art.
Sucht wird als eine Krankheit und nicht als moralische Schwäche verstanden. Ein 
einfaches, aber wirkungsvolles Programm aus psychologischen und spirituellen 
Handlungen führt zu einer spirituellen Genesung. Dieses Programm ist ideologie-
frei und nicht-ritualistisch, es gibt keine Autorität außer Gott, die Mitglieder helfen 
sich gegenseitig. Es kostet nichts, zu diesen Vereinigungen zu gehören, man ist Mit-
glied, wenn man es sagt. Anonymität ist die spirituelle Grundlage aller A-Gruppen.
Sucht wird als spirituelle Krankheit verstanden. Deshalb ist auch die Heilung spiri-
tuell. Die Chance in diesem Weg besteht darin, zu einer tiefen Spiritualität zu fin-
den. Medizin, Religion oder Psychiatrie erwiesen sich für viele der Mitglieder von 
A-Gruppen als nicht ausreichend.



21Religion als Sucht

keiten, um uns von unseren Wahrnehmungen, unserem Wissen, 
von uns selbst und von allen anderen abzuschneiden.«4

Die amerikanische Autorin und Therapeutin Anne Wilson 
Schaef hat sich speziell mit Suchtprozessen in Gesellschaft und 
Individuum auseinander gesetzt. Sie kommt zu der Schlussfolge-

4 Anne Wilson Schaef: Mein Weg der Heilung. Jenseits von Wissenschaft und Therapie,  
München 1999, S. 243

Die 12 Schritte

1. Wir gaben zu, dass wir unserer Sucht gegenüber machtlos sind und unser Leben 
nicht mehr meistern konnten.
2. Wir kamen zu dem Glauben, dass eine Macht, größer als wir selbst, unsere geis-
tige Gesundheit wiederherstellen kann.
3. Wir trafen die Entscheidung, unseren Willen und unser Leben der Sorge Gottes, 
wie wir Ihn verstanden, anzuvertrauen.
4. Wir machten eine erforschende und furchtlose moralische Inventur von uns 
selbst.
5. Wir gaben Gott, uns selbst und einem anderen Menschen gegenüber unverhüllt 
unsere Fehler zu.
6. Wir waren vorbehaltlos bereit, all diese Charakterfehler von Gott beseitigen 
zulassen.
7. Demütig baten wir Ihn, unsere Mängel von uns zu nehmen.
8. Wir machten eine Liste aller Personen, denen wir Schaden zugefügt hatten, und 
wurden bereit, ihn bei allen wiedergutzumachen.
9. Wir machten bei diesen Menschen alles wieder gut – wo immer es möglich war – 
es sei denn, wir hätten dadurch sie oder andere verletzt.
10. Wir setzten die Inventur bei uns fort, und wenn wir Fehler machten, gaben wir 
sie sofort zu.
11. Wir suchten durch Gebet und Meditation die bewusste Verbindung zu Gott, wie 
wir Ihn verstanden, zu vertiefen. Wir baten Ihn nur, seinen Willen für uns erkennbar 
werden zu lassen, und um die Kraft, ihn auszuführen.
12. Nachdem wir durch diese Schritte ein spirituelles Erwachen erlebt hatten, ver-
suchten wir, diese Botschaft an andere Süchtige weiterzugeben und unser tägliches 
Leben nach diesen Grundsätzen auszurichten.



22 Religion als Sucht

rung, dass jede Form der Abhängigkeit von außen in einem Sucht-
prozess mündet und eine Abspaltung vom eigenen Selbst darstellt. 
Ihr Werdegang als Psychologin und Psychotherapeutin führte sie 
zu der Anwendung der 12 Schritte der Anonymen Alkoholiker in 
ihrer therapeutischen Arbeit wie auch auf sich selbst (12-Schrit-
te-Programm: s. Kasten). Das 12-Schritte-Programm stellt ein spi-
rituelles Programm zur Genesung von Sucht dar. Grob gesagt lässt 
es sich als eine Kombination von Schattenarbeit und spiritueller 
Öffnung zu einer höheren Macht umschreiben. Wilson Schaef 
umschreibt die Sucht als eine Entfremdung vom Selbst: »Jeder, 
der mit einer Vielzahl unterschiedlicher Süchtiger gearbeitet hat, 
weiß, dass es das grundlegende Ziel und die Folge der Sucht ist, 
uns von uns selbst zu entfremden. Abhängigkeiten verhindern die 
Wahrnehmung von Gefühlen und sorgen generell dafür, dass die 
Süchtigen von ihren inneren Prozessen und ihrem inneren Wissen 
abgeschnitten bleiben (…) Abhängigkeiten verschließen uns den 
Zugang zu unserem inneren Informationssystem. Zum Beispiel 
sind es unsere Körper und unsere körperlichen Wahrnehmungen, 
die uns darauf aufmerksam machen, dass wir belogen oder mani-
puliert werden. Diese Botschaften gehen nicht vom Gehirn aus. 
Sie beginnen in unseren Körpern, gewöhnlich im Solarplexus, und 

Mittlerweile gibt es weltweit A-Gruppen für unterschiedlichste Süchte 
sowie für die Angehörigen von suchtkranken Menschen (Auswahl)

Alkoholsucht (AA – Alcoholics Anonymous)
Angehörige von Alkoholikern (Al-Anon)
Erwachsene Kinder von Alkoholikern (ACoA – Adult Children of Alcoholics)
Drogensucht (NA – Narcotics Anonymous)
Sex- und Liebessucht (SLAA – Sex and Love Addicts Anonymous)
Spielsucht (GA – Gamblers Anonymous)
Arbeitssucht (WA – Workaholics Anonymous)
Esssucht (OA – Overeaters Anonymous)
Emotional Abhängige (EA – Emotions Anonymous)
Co-Abhängigkeit (CoDA – Co-Dependency Anonymous)



23Religion als Sucht

erreichen erst dann das Gehirn. Wenn wir nicht merken, wann wir 
belogen werden, sind wir leicht manipulierbar. Unsere Körper ver-
mitteln uns das Wissen, dass etwas für uns falsch oder unethisch 
ist. Wenn wir den Kontakt mit diesem Informationssystem verlo-
ren haben, sind wir zu Handlungen fähig, die mit unseren grund-
legenden Wertvorstellungen nicht übereinstimmen. Wenn wir den 
Mythos der Objektivität zur Grundlage unseres Schaffens machen, 
sind wir uns tatsächlich unseres Einsseins mit allen Dingen und 
unserer inneren Beziehung zum gesamten Leben auf diesem Pla-
neten nicht bewusst. Wir haben an uns selbst und unsere Umwelt 
nicht teil und sind daher fähig und auch bereit, uns selbst und 
unsere Umwelt auszubeuten. Abhängigkeiten werden von einem 
System, das auf einer nicht-partizipierenden Weltauffassung beruht, 
nicht nur unterstützt, sondern sogar gefordert. Der Schmerz dar-
über, dass wir unserem eigentlichen Standort im Universum ent-
fremdet sind, muss gelindert werden, und nichts lindert besser als 
die Sucht.« (Wilson Schaef, Heilung, S. 251-252)

In der Psychologie und Psychotherapie führte das Objektivitäts-
dogma dazu, »Menschen als Objekte zu betrachten, die nur von 
außen gesteuert werden, wobei die Bedeutung des freien Willens 
und selbstbestimmten Handelns verleugnet wird. Dadurch wird 
eine Opfermentalität geschaffen, und Opfer werden nie gesund.« 
(Wilson Schaef, Heilung, S. 380)

Wie alle im Außen fixierten Weltbilder beschreibt auch das 
mechanistische Paradigma den Menschen innerhalb des Opfer-Tä-
ter-Dualismus. Die Frage etwa, ob ein Mensch auf Grund seiner 
Gene oder auf Grund seiner Erziehung seine persönliche Charak-
terstruktur entwickelt, ist beides Opferdenken. Der Mensch wird 
als von außen gesteuert gedacht, wir sind entweder Opfer unsere 
Gene oder wir sind Opfer unserer Umwelt. In beiden Fällen ist der 
Mensch vom Außen abhängig und befindet sich somit in einem 
Suchtsystem, nachdem tatsächlich die ganze Gesellschaft organi-
siert ist. Aus diesem Grunde sind die Gesellschaft, die Wissenschaft 
und die sie unterstützenden mythischen Religionen nicht gewillt, 
den Menschen zu seiner Befreiung zu führen bzw. sie ihm zu lassen.

Die Freiheit liegt vollständig im Innern, in der Identität mit 
sich selbst, in der Selbstannahme und der ehrlichen und offenen 



24 Religion als Sucht

Bereitschaft, sich zu zeigen. Alles andere ist eine Entehrung unse-
rer Seele. Diese Entehrung und Entfremdung führt unweigerlich 
zu dem Gefühl des Unglücklichseins und der Isolation, was wie-
derum durch die Befriedigung über das Außen und die Auslage-
rung meiner Persönlichkeit auf äußere Beziehungen gedämpft 
oder betäubt werden muss. In unserer Seele liegt die ursprüngliche 
Möglichkeit begründet, Glück zu erfahren und Glück zu kreieren. 
Sobald wir diese Quelle des Glücks auslagern auf äußere Bezie-
hungen und Objekte, das heißt diese Objekte oder Prozesse zur 
Quelle unseres Glücks zu machen versuchen, entehren wir unsere 
Seele und schränken unsere Möglichkeit, Glück zu erfahren, mas-
siv ein. Diese Entehrung der Seele ist es, die nach langem Hin und 
Her schließlich zu Selbsthass und Selbstverachtung führt. Wir has-
sen uns dafür, dass wir unsere Seele und ihr inneres Glück verach-
ten. Die Seele hat unendlich viele Möglichkeiten, Glück zu erfah-
ren und Glück zu kreieren. Das Leben und die Welt wird zu ihrem 
Erfahrungsfeld. Wir erfahren echte Heimat und echte Geborgen-
heit in der Erfahrung unserer Seele, die zugleich ein Geborgensein 
in Gott ist.

Die zunehmende Entfremdung und die Verschlimmerung der 
Isolation im rationalistischen Zeitalter verleitet manche Menschen 
dazu, ihr Heil in der Rückkehr zum mythischen Bewusstsein zu 
suchen. Ken Wilber hat in seinen Büchern auf den Unterschied von 
prärational und transrational hingewiesen und nennt dies die Prä-/
Trans-Verwechslung. Insbesondere esoterische und pseudo-spiritu-
elle Strömungen vertreten oftmals die Ansicht, dass das Heil und 
die Erlösung darin bestünde, jegliche Form von Rationalität und 
Vernunft abzulehnen, und begeben sich statt dessen in eine mythi-
sche-romantische Form der religiösen Schwärmerei. Jed McKenna 
bezeichnet diese Formen der Esoterik in seinem neuen Buch »Spi-
rituelle Dissonanz« nicht ohne einen gewissen Sarkasmus als »eso-
terische Gleitmittel«, die dazu dienen, den Widerspruch zwischen 
sich und der Welt beziehungsweise zwischen authentischem Selbst 
und Maskenselbst zuzudecken.5

5 Jed McKenna: Spirituelle Dissonanz. Wie Mensch erwachsen wird, Omega-Verlag, Aachen 
2008; Vorabdruck in Tattva Viveka 37, Bensheim 2008, S. 8-13.



25Religion als Sucht

Meditation ist nicht gleich Meditation

Ein Mittel, um den Weg nach innen anzutreten, ist zweifellos die 
Meditation und der spirituelle Weg als solcher. Es lässt sich jedoch 
beobachten, dass auch Meditation und Spiritualität als Flucht vor 
sich selbst benutzt werden können. Meditation kann zur Verdrän-
gung benutzt werden, was sodann den psychologischen Schatten 
einer Person nur verstärkt. Religion kann auf individueller und kol-
lektiver Ebene wie ein Suchtmittel gebraucht werden. Ken Wilber 
spricht in seinem jüngsten Buch »Integrale Spiritualität« im 5. Kapi-
tel über den sogenannten »Boomeritis-Buddhismus«. Am Ende die-
ses Kapitel stellt er die Frage: »Vielleicht kennen Sie Menschen, die 
einen bestimmten Weg seit 10 Jahren oder länger praktizieren und 
deren Geist und Interessen allmählich immer enger werden, wäh-
rend sie sich immer intensiver in spirituelle Zustandserfahrungen 
vertiefen, ohne dass sie einen integralen Bezugsrahmen haben, der 
ihren Sprung in die Leerheit, Ayin, Göttlichkeit oder den heili-
gen Geist ergänzt. Diese Menschen wenden sich schließlich immer 
mehr von der Welt ab, was tatsächlich dazu führen kann, dass sie 
zu (…) Fundamentalismus oder Absolutismus regredieren. Sie wer-
den zu tiefen Mystikern, die gleichzeitig engstirnige Fundamen-
talisten sind.« (Wilber, S. 168)

Wilber weist in seinem Buch darauf hin, dass die Erfahrung mit 
meditativen Zustände allein nicht ausreicht, um eine fortgeschrit-
tene, integrale, weltzentrische Bewusstseinsstufe zu erlangen. Um 
die weltzentrische oder integrale Bewusstseinsstufe zu erlangen, ist 
es notwendig, ein intellektuell-rational gut reflektiertes Begriffssys-
tem – er nennt es auch »Sichtweise« – zu entwickeln. Er unterteilt 
den inneren individuellen Raum in zwei Zonen: die erste Zone 
ist die innere meditativen Erfahrung (Zone 1), die zweite Zone ist 
die äußere, von außen kommende Betrachtung dieser meditativen 
Erfahrung sowie der Geschichte dieses sich entwickelnden indivi-
duellen Ichs (Zone 2). Diese zweite Zone findet in der westlichen 
Wissenschaft der Psychologie ihren Ausdruck. Die traditionellen 
spirituellen Systeme (Buddhismus, Hinduismus, Christentum, 
Sufismus etc.) entbehren dieser Außenschau auf den Innenraum. 
Sie haben kein reflexives Korrektiv ihrer geistigen Entwicklung. So 



26 Religion als Sucht

kann es kommen, dass ein hoher tibetischer Lama gleichzeitig ras-
sistische oder sexistische Ansichten vertritt. Oder, was in allen Tra-
ditionen vorkommt, alle anderen religiösen Traditionen als min-
derwertig oder Schlimmeres abgelehnt werden.

Integrales Bewusstsein bedeutet u. a. zu erkennen, dass alle Reli-
gionen von den gleichen Dingen reden und in ihrer Essenz das 
Gleiche meinen. Hindus nennen es das »Absolute Selbst«, die Bud-
dhisten nennen es »Nicht-Selbst« und die Christen nennen es ein-
fach »Göttlichkeit« oder »Heiliger Geist«. 

Ken Wilber konstatiert hierzu: »Wer anderes behauptet, geht ein-
fach von einer prämodernen Erkenntnistheorie aus, nach der nur 
eine einzige vorgegebene Realität existiert, die ich erfahren kann, 
und Meditation wird mir diese unabhängig existierende Realität 
zeigen, die deshalb für jeden, der sie entdeckt, ein und dieselbe sein 
muss; statt zu erkennen, dass das erkennende Subjekt die Realität, 
die es erkennt, mit erschafft, und deswegen einige Aspekte der Rea-
lität in einem ganz konkreten Sinne vom Subjekt und seiner Inter-
pretation dieser Realität geschaffen werden.« (S. 159 f.) Wilber weist 
in der Fußnote anständigerweise darauf hin, dass er nicht der Mei-
nung ist, dass die Realität an sich in der Wahrnehmung erschaf-
fen würde, wie manche einfach gestrickten Esoteriker behaupten. 
Es ist die Interpretation, die die Realität beeinflusst. Das Subjekt 
erschafft diese Welt nicht mit, sie ist gegeben. Aber wir interpretie-
ren sie gemäß unseres kulturellen Hintergrunds und unserer Ent-
wicklungsstufe. In diesem Sinne ist jede Wahrnehmung, oder bes-
ser gesagt Deutung von subjektiver Art. Wir erschaffen unsere Welt 
im Sinne von Bewertung und Selektion.

Wie Anne Wilson Schaef deutlich herausstellt, gibt es keine 
Objektivität (Mein Weg der Heilung, S. 250-252). Dies wäre intel-
lektueller Hegemonismus. Jede Wissenschaft und jede Erkenntnis 
enthält einen subjektiven Faktor und sollte diese Teilnahme des 
eigenen Selbst in der Kommunikation oder in der Beziehung offen 
legen. Dazu bedarf es der Arbeit an der eigenen Genesung von täu-
schenden und entfremdenden Philosophien und Glaubenssyste-
men (Suchsystemen). Objektivität ist in diesem Sinne eine weitere 
Flucht vor sich selbst. Das Zeitalter der Rationalität und objektiven 
Kontrollierbarkeit der Außenwelt im Sinne der technischen Wis-



27Religion als Sucht

senschaften stellt eine Halbwahrheit dar, die den Preis des Verlus-
tes des Selbst kostet.

Alle diese Außenorientierungen führen zum Verlust des Selbst. 
Im Kontakt mit sich selbst zu bleiben führt zu Selbstwahrnehmung. 
Daraus entsteht die Selbstannahme, die Selbstliebe, die Selbstlust. 
In Kontakt mit sich selbst, im Tun dessen, was wirklich von innen 
kommt und meins ist, öffnet sich die Wahrnehmung. Alle Sinne 
sensibilisieren sich und ich sehe die Welt mit anderen Augen, inten-
siver, schöner, emphatischer. Dazu muss sämtliche Außensteuerung 
suspendiert sein, auch die subtilsten Abhängigkeiten z.B. von Men-
schen, Glaubenssystemen oder moralischen Regelwerken. Allzu 
schnell verliert man den Kontakt mit sich selbst, um sich in einer 
Fremdbestimmung oder Fremderwartung zu verlieren. In diesem 
von innen kommenden Prozess entdeckt man auch seine indivi-
duelle Moralität, in der Verleugnung oder Egoismus keinen Platz 
haben.

Der gesunde Prozess ist der subjektive Lebensprozess selbst. Dies 
bedeutet, bei sich zu bleiben, im Kontakt mit sich selbst zu blei-
ben. Tun resultiert nicht aus einer Kausalität oder Finalität, das 
heißt, ich tue die Dinge nicht, weil es dafür einen Grund gibt oder 
weil ich eine bestimmte Absicht habe. Echtes Tun ist menschlich 
gesehen grundlos. Es ist ein freies Spiel, freie Inspiration, die in der 
Führung Gottes geborgen ist. Es ist ein Geschenk in Schönheit 
und Wahrheit. Dies kann auch bedeuten, Bedürftigkeit offen zu 
legen und um Hilfe zu bitten, denn wir sind Menschen und keine 
Götter. Niemand ist perfekt, wir alle haben Stärken und Schwä-
chen, gute und schlechte Seiten. In der Verleugnung der schlechten 
Seiten und der Schwächen gehe ich in das Leugnungsystem und 
flüchte vor meinem Selbst. So entsteht das, was von der Psycho-
logie »der Schatten« genannt wird (mehr dazu in einem späteren 
Kapitel). Im Maskenselbst gilt es, Stärke zu zeigen und Kontrolle 
zu bewahren. Sobald ich mich in dem kapitalistischen-hierarchi-
schen Gesellschaftssystem schwach zeige, werde ich gefressen, das 
heißt andere Menschen nutzen meine Schwäche, um sich selbst zu 
erhöhen. »Es sind unsere Handlungen, die wichtig sind. Wir über-
lassen die Ergebnisse unserer Höheren Macht. Genesung wird zu 
einem Berührungsvorgang; wir verlieren die Furcht, zu berühren 



28 Religion als Sucht

und berührt zu werden. Wir erfahren, dass eine einfache, liebende 
Umarmung die Welt ausmachen kann, wenn wir uns allein fühlen. 
Wir erleben wahre Liebe und wahre Freundschaft.«6 

Dies passiert, wenn Menschen das Entfremdungssystem durch-
brechen und zu echter Berührung finden. So können wir sorgsam 
mit uns selbst und mit anderen umgehen, was zu wahrem Wohl-
befinden und Glück führt. Die Annahme der Realität, des Lebens 
zu seinen Bedingungen, geschieht über die Selbstannahme. Sobald 
ich diese verdrängten Anteile meiner selbst – meinen Schatten – 
wieder integriere, kann ich auch die Realität wieder so sehen, wie 
sie ist. Dann brauche ich auch keine Suchtmittel mehr, um meine 
Illusionen aufrechtzuerhalten.

Pathologisch wird es, wenn man diesen Vorgang der Selbstan-
nahme selbstbezogen-manipulativ benutzt. In der selbstbezogenen 
Manipulation werden Dinge oder Prozesse im Außen wiederum 
benutzt, um zur eigenen Befriedigung zu dienen. Das Ego wird 
aufgeblasen. Dies ist die von Wilber als Boomeritis bezeichnete 
Krankheit. Boomeritis bedeutet übertriebenes Ego. Die Bewusst-
seinsstufe des Pluralismus (s. Diagramm 1), die das Kennzeichen 
der Postmoderne ist und unsere Perspektive erweitert, besagt in 
ihrer post-konventionellen Form, dass unterschiedliche Ansätze 
und Herangehensweisen in der Form von kulturellen und spiri-
tuellen Formen und Traditionen gleichberechtigt sind. Boomeri-
tis macht daraus ein »Ich tue, was ich will, und du hast mir nichts 
zu sagen.« Dies ist eine Form von narzisstischer Selbstbezogenheit. 
Selbstbezogenheit wird dann zur Selbstbesessenheit. Dann stürzt 
der Meditierende ab, er kommt nicht weiter, sondern wird immer 
kränker. Er befindet sich in einer Verdrängung seines Schattens, in 
einem unbewussten Abhängigkeitssystem vom Außen. Er betreibt 
ein suchtartiges Praktizieren von Meditation und Spiritualität. 
»Geist wird benutzt, um Selbstbezogenheit zu zementieren.« (Wil-
ber, S. 154)

»Selbst fortgeschrittenen Meditierende stoßen ständig auf die-
sen Virus, ohne es zu wissen, und bekommen dann den Rat, ihre 
Meditation zu vertiefen, was auch das Problem vertieft – und das 

6 Narcotics Anonymous, Basic Text, S. 112-113



29Religion als Sucht

wiederum macht man dem Individuum zum Vorwurf, was dazu 
führt, dass sein ganzes System über kurz oder lang abstürzt. Und 
ab geht‘s in die Therapie mit den Verwundeten. Wer überlebt, über-
trägt den Virus der Zone 2 einfach auf seine oder ihre Schülerin-
nen und Schüler. Und so wird die Boomeritis-Spiritualität weiter 
verbreitet, selbst von denen, die nach Kriterien der kontemplativen 
Traditionen, den Zustands-(oder Zone 1) Kriterien, als erleuchtet 
gelten.« (S. 154 f.) Auf diese Weise werden hochstehende Lehren 
entweder auf ein plumpes narzisstisches Niveau oder ein von Dog-
matismus und Fundamentalismus geprägtes Regelwerk reduziert. 
Anne Wilson Schaef nennt dies »addictive organisations«, Sucht 
erzeugende Organisationen (siehe das Kapitel dazu weiter unten).

Der Schatten

»Es ist erstaunlich, dass ich verleugnen kann. Ich kann Teile mei-
nes Selbst, meiner Ich-heit auf die andere Seite der Grenze meines 
Selbst schieben und versuchen zu verleugnen, dass diese Aspekte 
meines Selbst zu mir gehören, weil sie vielleicht so negativ oder so 
positiv sind, dass ich sie nicht akzeptieren kann.« (Wilber, S. 169) 
Hier finden wir den Kern des Verleugnungssystems auf den Punkt 
gebracht. Wir haben, aus welchen Gründen auch immer, Angst 
vor uns selbst. Bestimmte Teile unseres Ich werde in den Schat-
ten verdrängt. Dies betrifft einerseits unangenehme, unerwünschte 
Anteile unseres Selbst, zum Beispiel Wut, Aggression oder Sexua-
lität. Gleichzeitig geschieht es jedoch auch, dass wir unsere eigene 
Brillanz in den Schatten verdrängen, wenn uns unsere Weltbild-
träger gesagt haben, dass wir dazu nicht gut genug sind, dass wir 
das nicht verdient haben etc. Wir verdrängen den Schatten (die 
schlechten Eigenschaften), indem wir andere wegen diesen schlech-
ten Eigenschaften kritisieren, oder umarmen den Schatten (die 
guten Eigenschaften), indem wir andere wegen diesen guten Eigen-
schaften glorifizieren. Schatten bedeutet hierbei, dass diese Eigen-
schaften auf andere Personen projiziert werden. Zum Beispiel bin 
ich ärgerlich auf meinen Chef, aber weil ich ein guter Mensch, eine 
nette Person sein möchte, kann ich mir diesen Ärger nicht zuge-



30 Religion als Sucht

stehen und projiziere ihn auf den Chef, und empfinde ihn als sehr 
ärgerlich und bedrohlich.

In der esoterischen Szene ist es sehr beliebt, von diesen Projektio-
nen zu sprechen. Sobald jemand etwas über eine andere Person sagt 
und sie kritisiert, kann diese Person sich damit verteidigen, dass sie 
diese Kritik als die Projektion – die »Spiegelung« – dieser anderen 
Person bezeichnet und sich damit von aller Verantwortung frei-
spricht. Die simple Idee von Projektion ist die: »Das, was du kriti-
sierst, bist du selbst.« Dies stimmt jedoch nicht ganz! Der richtige 
Satz lautet: »Das, was du kritisierst, wärest du gerne selbst.«

Wenn ich eine Eigenschaft in mir selbst verdrängt habe und sie 
auf einen anderen projiziere, hat dieser andere diese Eigenschaft 
sehr wohl und wird deshalb zum Adressaten meiner Anklage. Das 
ich ihn anklage, hat aber mit mir zu tun. Hätte ich diese Eigen-
schaft nicht verdrängt, würde mich diese Eigenschaft auch bei die-
sem Gegenüber nicht stören. Wenn es mich bei dem anderen stört, 
dann deshalb, weil es etwas mit mir selbst zu tun hat. Hätte ich 
diese Eigenschaft integriert, könnte ich diese Eigenschaft bei einem 
anderen Menschen wahrnehmen, ohne darüber agitiert zu sein.

Beispiel: Es ärgert mich, dass ein anderer habgierig ist. Ich selbst 
habe das Glaubenssystem, dass es gut ist, ein bescheidener Mensch 
zu sein. Dies ist aber nur mein Glaubenssystem, mein neuroti-
scher Gedanke. In Wirklichkeit würde ich in dieser Situation gerne 
mehr nehmen, erlaube es mir aber nicht und werde deshalb ärger-
lich, weil ich finde, dass der andere sich mehr nimmt, als angemes-
sen ist. Mein Schatten ist also nicht, dass ich zu viel Habgier habe, 
sondern dass ich zu wenig habgierig bin. Habgier ist bei mir nega-
tiv besetzt bzw. ich definiere eine bestimmte Handlung als habgie-
rig, die man auch anders deuten könnte. Ich bin in dem Moment 
zu bescheiden und wäre gerne »habgieriger«. Es handelt sich dabei 
um eine Bescheidenheit, die ich nicht wirklich integriert habe, zu 
der ich nicht wirklich Ja gesagt habe. Die Auflösung des Schat-
tens besteht nun darin, diese Habgier, die ich im Außen sehe, wie-
der in mich nach innen zu holen und zu sagen: »Ich bin habgie-
rig.« Genauer eigentlich: »Ich möchte habgierig sein, ich möchte 
mir mehr nehmen.«

Ich erlaube es mir nicht, mehr zu nehmen, z.B. weil ich so erzo-



31Religion als Sucht

gen wurde, weil ich Angst vor Ablehnung habe oder weil das nicht 
in mein Glaubenssystem passt. Die Heilung liegt darin, mehr zu 
nehmen. Dann verschwindet mein Groll auf den anderen, den ich 
als habgierig empfinde. Wenn ich mehr nehme, gelange ich natürli-
cherweise irgendwann an den Punkt der Sättigung und schließlich 
an den Punkt meiner echten Großzügigkeit oder Bescheidenheit. 
Gelingt es mir nun, auch diese Großzügigkeit oder Bescheidenheit 
anzunehmen und diese guten Eigenschaften nicht in den Schat-
ten zu verdrängen, ist es möglich, mit dem zufrieden zu sein, was 
ich genommen habe, und gleichzeitig losgelöst und gelassen gegen-
über dem zu sein, was sich der andere nimmt. Ich kann dies dann 
akzeptieren, egal ob der andere habgierig oder bescheiden ist. Ich 
kann dies bei ihm lassen und verstehen, dass dieser Mensch sei-
nen Bedürfnissen folgen muss, auch wenn ich nicht immer verstehe, 
warum er dies tut. Sein Leben und seine Geschichte werden schon 
einen Grund dafür haben, auch wenn mir dies nicht bekannt ist. 
Ich habe die Verantwortung für mich übernommen und mache 
keine feinstofflichen, moralischen oder gar physische (verbale oder 
körperliche) Übergriffe mehr auf den anderen. Ich interpretiere 
oder bewerte nicht mehr. Mein Verhalten ist »clean«.

In jeder Hinsicht läuft es also darauf hinaus, sich selbst anzu-
nehmen. Ich selbst bin für meine Reaktionen und Gefühle auf die 
Außenwelt verantwortlich. Ich kann nicht die anderen Menschen 
ändern, aber ich kann meine Reaktionen auf sie ändern. In dem 
Maße, wie ich aufhöre, meine eigenen Eigenschaften in den Schat-
ten zu verdrängen, und beginne, mich selbst anzunehmen wie ich 
bin, brauche ich auch die Realität nicht mehr zu verdrängen und 
kann sie statt dessen annehmen wie sie ist. Solange ich etwas ver-
dränge, befinde ich mich in der Depression, und es wird mir nie 
gelingen, sie zu überwinden, solange ich mich nicht zu meinen ver-
drängten Eigenschaften und Gefühlen bekenne.

Zur Illustration dieses wichtigen Verständnisses der Funkti-
onsweise des Schattens seien weitere Beispiele angeführt. Wenn 
ich zum Beispiel meine Nachbarn zu spießig finde, weil diese den 
Rasen penibel mähen, bedeutet dies nicht, dass ich zu spießig bin. 
Im Gegenteil: ich bin unspießig, wäre aber gerne spießiger und 
gestehe es mir nicht ein. Alternative Menschen entscheiden sich für 



32 Religion als Sucht

die Freiheit, haben aber dadurch ein Mangel an Sicherheit. Spie-
ßer repräsentieren Sicherheit. Alles ist in Ordnung, gut abgesetzt 
und gepflegt. Mein abgespaltenes Bedürfnis nach »Sicherheit und 
Ordnung« ist es also, was mich im Außen triggert. Gestehe ich mir 
dieses Bedürfnis wieder zu, mache es zu meinem eigen und lebe 
danach, regen mich auch die Spießer nicht mehr auf – ich komme 
in Einklang. Sehe ich dann einen extrem konservativen, rechten 
Spießer, erkenne ich seine Angst vor Freiheit in seinem zwang-
haften Verhalten. Ich sehe sein Problem, kann das aber nüchtern 
betrachten und gegebenfalls für ihn beten. (Mehr ist meistens nicht 
möglich, das braucht aber niemanden davon abzuhalten, politische, 
soziologische oder psychologische Lösungsvorschläge zu bringen).

Ein drittes, nettes Beispiel begegnete mir kürzlich in Gestalt 
eines Bekannten, der von seinem Ärger im Straßenverkehr berich-
tete. Er ist passionierter Fahrradfahrer und hat kein Auto. Da er die 
rücksichtslosen Autofahrer schon kennt, fährt er selbst immer sehr 
rücksichtsvoll und vorsichtig. Auch fahre er immer ganz rechts, 
»soweit, dass ich über die Kanaldeckel fahre«, wie er – sich poli-
tisch-moralisch völlig korrekt fühlend – berichtete. Dennoch habe 
ihn neulich so ein rücksichtsloser Autofahrer geschnitten, wor-
aufhin mein Bekannter diesem den berühmten Finger zeigte. Der 
Autofahrer hielt sofort an, stieg aus und baute sich vor dem armen 
Radler auf. Nur mit Mühe konnte mein Bekannter seine nun auf-
steigende Wut bremsen und eine Schlägerei abgewendet werden.

Was war geschehen? Mein radelnder Bekannter hat sich ganz 
weit zurückgenommen, fuhr soweit rechts, dass er sogar über die 
Kanaldeckel fährt. Der Autofahrer hat vermutlich versucht, zwi-
schen ihm und dem Mittelstreifen hindurchzukommen. Dadurch 
vermied er, auf die Gegenfahrbahn auszuscheren, fuhr aber zu 
knapp an dem Radler vorbei. Hätte sich der Fahrradfahrer mehr 
Raum genommen, der ihm ja auch zusteht, wäre der Autofahrer 
ganz normal gezwungen gewesen, über den Mittelstreifen auf die 
Gegenfahrbahn zu fahren. Einmal drüber hätte sich der Autofahrer 
auch weiträumiger um den Fahrradfahrer herumbewegt. Nach der 
Straßenverkehrsordnung muss der Autofahrer eh auf die Gegen-
fahrbahn wechseln, ganz wie bei einem Auto, das er überholen will, 
auch. Der Fahrradfahrer hat ihn also durch sein defensives Verhal-



33Religion als Sucht

ten dazu verführt, so eng an ihm vorbei zu fahren. Der Fahrradfah-
rer hat seinen natürlichen Raum nicht eingenommen, seine Aggres-
sion unterdrückt (aus Angst oder Groll), dadurch eine unsaubere 
Aktion eines anderen provoziert und anschließend seine aufge-
staute Aggression durch eine Beleidigung (Stinkefinger) unange-
messen ausgedrückt. Seine projizierte Aggression traf natürlich auf 
einen, der ohnehin selbst aggressiv ist (der Autofahrer hielt an und 
stieg aus). So eskalieren Begegnungen.

Man bedenke auch, dass der Denkfehler der meisten Spie-
gelungs-Theoretiker nun sagen würde: Der Radfahrer sieht die 
Aggression im Außen, aber es ist seine eigene. Der Radfahrer würde 
also glauben, er sei in Wirklichkeit der Aggressive und versuchen, 
das nächste Mal noch friedlicher und defensiver zu sein und somit 
seinen Schatten nur noch verstärken und seine gesunde Aggression 
(sein Sich-Raum-Nehmen) nur noch mehr verdrängen. Spiegelung 
passiert, aber spiegelverkehrt.

Religion im Schatten

Zu Religionen ist in diesem Zusammenhang zu sagen, dass wir hier 
ein reichhaltiges Sammelsurium von Verdrängungen und Schat-
tenboxen beobachten können. Immer dann, wenn religiöse Anhän-
ger sich im Kampf gegen das (jeweilige definierte) Böse befinden, 
kämpfen sie im Grunde gegen ihren eigenen Schatten. Sie haben 
sehr viele Teile ihres Selbst abgespalten und auf diejenigen projiziert, 
die nicht zu ihrer Gruppe gehören. Anne Wilson Schaef beschreibt 
in ihrem Buch »Die Flucht vor der Nähe« im Kapitel über Sex-
sucht die Rolle der katholischen Kirche. »Wenn es um Sexualität 
geht, operieren Kirche und Schule auf der Ebene des Unterdrü-
ckungs-Besessenheits-Dualismus und seiner logischen Folge, des 
Repressions-Auslebens-Dualismus. Meiner Ansicht nach gehen 
Obsession und Repression miteinander einher. Wenn wir von 
etwas besessen sind und es zu unterdrücken versuchen, lässt es uns 
nicht los und mündet in Besessenheit. Dinge, die wir zu unterdrü-
cken versuchen, äußern sich gewöhnlich in irgendeiner Weise auch 
nach außen hin (wie das Wasser, das sich einen neuen Weg bahnt), 



34 Religion als Sucht

und diese Ausdrucksformen sind oftmals für uns selbst und unsere 
Umgebung ziemlich verwirrend. Die Kirche ist geradezu berüch-
tigt für ihre Sex-Besessenheit, für ihre Unterdrückung der Sexu-
alität. (…) Ich bin überzeugt, dass viele der lautstärksten Befür-
worter organisierter Religionen selbst sexsüchtig sind. (…) Sexsucht 
entsteht dann, wenn die Unterdrückung von Sexualität zwanghaft 
gefordert wird.«7

Die Kirchenmänner, die zumindest in der katholischen Kirche 
sogar dem Zölibat verpflichtet sind, unterdrücken ihre eigene Sexu-
alität. Das heißt sie würden gerne mehr Sexualität ausleben. Da dies 
aber auf Grund ihres Glaubenssystems und ihrer Moralvorstellun-
gen nicht möglich ist, stört sie die Sexualität, die andere Menschen 
praktizieren, und reizt sie mitunter bis aufs Blut. Auch ein Gefühl 
des Ekels und der Abstoßung stellt sich in solchen Situationen ein. 
Wir kennen derlei Rationalisierungen innerhalb der kirchlichen 
Institutionen und auch innerhalb von Sondersekten zur Genüge. 
Ihre Glaubenslehren und Wertsysteme sind gefüllt mit derartigen 
Bewertungen. Man ekelt sich vor Allem, was mit dem Körper und 
der Sexualität zu tun hat – insbesondere, wenn es andere tun … 
Diese Unterdrückung und Repression führt zu einer zwanghaf-
ten Beschäftigung mit Sexualität. Sexualität bekommt eine über-
mäßige Betonung und der Geist fixiert sich zwanghaft auf dieses 
Thema. Wilson Schaef betont, dass sich dies auch in einer sexuellen 
Magersucht ausdrücken kann, also einer zwanghafte Vermeidung 
von Sexualität auf Grund vom schlechten Gewissen, Ängsten oder 
Ekel, was aber wiederum zur Abspaltung vom eigenen Selbst führt.

Ein weiterer markanter und folgenschwerer Verdrängungsme-
chanismus in den Religionen ist in der Kategorie der Reinheit zu 
sehen (am stärksten ist dies im Islam und im Hinduismus der Brah-
manen zu beobachten). Das überhöhte, zwanghaft geforderte Rein-
heitsideal führt dazu, dass die Mitglieder der Religionen ihr eige-
nes Bedürfnis nach Unreinheit in den Schatten verdrängen und 
sodann überall im Außen diese Unreinheit als Bedrohung ihrer 
eigenen Existenz und Identität wahrnehmen und zu bekämpfen 

7 Anne Wilson Schaef: Die Flucht vor der Nähe. Warum Liebe, die süchtig macht, keine Liebe 
ist, München 2005, S. 45-46



35Religion als Sucht

beginnen. Das Gegenteil von Reinheit, der Schmutz, ist in vielen 
autoritär gesteuerten Systemen extrem negativ besetzt. Ich möchte 
an dieser Stelle nicht die Gelegenheit versäumen, auf ein Erleb-
nis hinzuweisen, dass ich einmal im Kreise von Leuten aus der 
Unterschicht hatte. Ein junger Mann benutzte das Wort »schmut-
zig« – allerdings mit langem »u« wie »schmuutzig« – als Konno-
tation für »lecker, angenehm, wohltuend«. Die Menschen aus der 
Unterschicht haben eine grundlegende Distanz zu dem Wertsys-
tem und der Moral der herrschenden Klasse des Bürgertums. In 
dieser Bedeutungsumkehr des Wortes »schmutzig« steckt eine gut 
gefühlte Wahrheit:

Nicht von ungefähr ist zu beobachten, dass zunehmende 
menschliche Intimität auf der körperlichen Ebene im Wesentlichen 
nur durch ein Merkmal gekennzeichnet ist: die zunehmende Ver-
schmutzung. Je intimer die Beziehung zum anderen ist, desto mehr 
akzeptieren wir, mit seinen Körpersäften in Berührung zu kom-
men. Diese Körpersäfte – Speichel, Schweiß, Intimflüssigkeiten, 
Blut – gelten in zivilisierten Kulturen weithin als unrein, und sind 
es in der Tat auch. Ein allzu leichtfertiger Umgang damit führt 
schnell zu mangelhafter Hygiene, die ein Nährboden für allerlei 
Krankheiten ist und bis zum Tod führen kann.

Das so genannte »Schmutzige« ist also das eigentliche Intime, 
das, was das fundamentale menschliche Bedürfnis nach Nähe 
und Beziehungen ausmacht. Sigmund Freud hat darauf hingewie-
sen, dass das Reinheitsempfinden ein Bestandteil der analen Phase 
ist. Die anale Phase gilt es jedoch zu überschreiten, um von dem 
inneren Zensor zum Ich zu kommen, in die genitale Phase, wo 
unsere Genussfähigkeit und Handlungsfähigkeit als Erwachsener 
voll ausgereift ist. Die Reinheit wird integriert und transzendiert, 
das heißt sie wird nicht abgelehnt sondern in einem größeren Kon-
text eingebettet, der es erlaubt, gemäß den Bewegungen des Selbst 
mit der Reinheit flexibel umzugehen. Die tiefere transzendentale 
Wahrheit besteht einerseits darin, dass die Reinheit ein unverzicht-
bares Attribut des Bewusstseins ist (vgl. sattva-guna in der vedi-
schen Philosophie), andererseits jedoch dies niemals zum Dogma 
gemacht werden darf und die tiefste Transzendenz und Erfüllung 
des Selbst in der Überschreitung dieser Grenze liegt, um echte Inti-



36 Religion als Sucht

mität und Berührung zu erfahren (nirguna in der vedischen Phi-
losophie). Vielfach wird somit das Dogma der Reinheit dazu ver-
wendet, die Menschen von Nähe und Intimität und damit von 
Erfüllung abzuhalten. Da die gesamte Gesellschaft entfremdet und 
von ihrem Selbst abgespalten ist, besteht weder die Fähigkeit noch 
das Interesse, Menschen diesen Kontakt mit sich selbst und ande-
ren zu ermöglichen. Menschen, die von ihrem Selbst abgespalten 
sind, werden zu Süchtigen und Abhängigen, und sind somit leichte 
Beute für Ausbeutung und Kontrolle.

Sucht erzeugende religiöse Organisationen

Dem folgenden Kapitel liegt ein Exzerpt eines längeren Aufsatzes 
von Nori Muster zugrunde8, die die Arbeiten von Anne Wilson 
Schaef zu Sucht erzeugenden Organisationen (Firmen und Unter-
nehmen)9 zur Analyse einer bestimmten neu-religiösen Bewegung 
verwendete. Auf der Grundlage dieses Exzerptes stellt das folgende 
Kapitel eine überarbeitete Form dar, um eine allgemeine Beschrei-
bung der Suchtprozesse in religiösen Organisationen zu geben.

Die »systemische Abhängigkeitstheorie« erklärt, warum Süchtige 
mit ihren Familien Auseinandersetzungen haben und diese Fami-
lien aufhören, zu funktionieren. Schaef sagt, dass es »einen spezifi-
schen Prozess des Süchtigwerdens« gebe, der all den verschiedenen 
Arten von Sucht zugrunde liege. Sie nimmt Suchtverhalten aus dem 
Kontext der Familie heraus und stellt fest, dass die Behandlung 
von Suchtverhalten auch den Suchtverhalten fördernden Arbeits-
platz umfassen muss, da die Leute die meiste Zeit dort verbrin-
gen. Somit identifiziert sie Sucht erzeugende Organisationen als die 

8 Quelle: http://de.geocities.com/preciousprabhupada/add/familie.html, © Nori J. Muster, 
1991; © Übersetzung Y. J. 2004. Translated with permission. (Anm. 2015: Der Link exis-
tiert leider nicht mehr. Der Text liegt mir aber vor.) Original: Nori J. Muster: Betrayal of 
the Spirit: My Life Behind the Headlines of the Hare Krishna Movement, Univ of Illinois 
Press, Reprint 2001.

9 Anne Wilson Schaef: Suchtsystem Arbeitsplatz (Titel der engl. Originalausgabe: addictive 
organisations), München 1994, vergriffen.



55Optimierung des Menschen?

Optimierung des Menschen?
Zu Peter Sloterdijk: »Du musst dein Leben ändern«

Was ist der Sinn von Kultur? Was ist der Sinn von Religion? Peter Sloterdijk unter-
nimmt mit seinem Buch »Du musst dein Leben ändern« eine Totalstudie der 
menschlichen Kultur inklusive der spirituellen Kulturen Asiens. Nach seiner philo-
sophischen Analyse sind die Religionen »anthropotechnische Übungsprogramme«, 
die in Form von Askesen zu einer Verbesserung des Menschen beitragen sollen. 
Daraus entstand die »ethische Differenz«. In der Aufklärung beobachten wir den 
Zerfall der Religionen und eine »Entspiritualisierung der Askesen«. Sloterdijks auf-
klärerische Antwort endet in einem Widerspruch. Könnte es sein, dass sie um eine 
Dimension zu kurz greift?

Vertikalspannung und ethische Differenz

Peter Sloterdijks opus magnum »Du mußt dein Leben ändern«, 
erschienen 2009 im Suhrkamp Verlag Frankfurt, unternimmt 
nichts Geringeres als eine Totalstudie der menschlichen Kultur. 
Nicht nur beginnt er bei den Vorsokratikern, er rezipiert auch den 
fernen Osten, insbesondere die indische Kultur. Es ist ein gigan-
tischer Gang durch die Geschichte der menschlichen Kultur, bei 
dem er eine zentrale These zu Grunde legt: der Mensch ist ein 
Übender, der durch Selbst- und Fremdtechniken an der eigenen 
Optimierung arbeitet.



56 Optimierung des Menschen?

Er beschreibt, wie der Mensch sich in der Morgendämmerung 
der Hochkulturen östlicher wie westlicher Prägung aus dem Ver-
bund der gemeinschaftlichen Normalität des gewohnten Lebens 
heraus löste, um seine Subjektivität zu entwickeln, um – wie Sloter-
dijk formuliert – bessere Immunchancen zu erlangen. Angesichts 
des schlechten Bestehenden (»die fünf Hauptfronten der Not: die 
materielle Knappheit, der Lastcharakter des Daseins, der sexuelle 
Trieb, die Entfremdung und die Unfreiwilligkeit des Todes«, S. 657) 
versuchte der Mensch, sich zu verbessern. Sloterdijk nennt dies die 
Entstehung der »ethischen Differenz«. Diese ethische Differenz, die 
sich in der Ausbildung asketischer Übungssysteme niederschlug, 
wurde von Alters her von den Religionen verwaltet, die von Sloter-
dijk kulturtheoretisch als »überethnische mentale Übungssysteme« 
(S. 711) definiert werden. Es ist evident, dass die Religionen im 
Zeitalter der Aufklärung ihre Führungsrolle verloren haben. Sloter-
dijk identifiziert die »Entspiritualisierung der Askese«. Der erstaun-
liche Prozess der Gegenwart besteht darin, dass die Religionen zwar 
untergehen, die Askese und die Selbstüberwindung jedoch weiter 
bestehen. Sie finden sich heute in den säkularen Formen der Athle-
tik, Akrobatik, des Sports und der allgemeinen Virtuosität.

Im letzten Kapitel seines Werkes spricht Sloterdijk von der aktu-
ellen Weltkrise, von der globalen Katastrophe, die uns möglicher-
weise bevorsteht, die dem alten kategorischen Imperativ »Du musst 
dein Leben ändern« zu einer verschärften Aktualität verhilft. Der 
Gegenwart attestiert er einen Zerfall der äußeren wie der inneren 
Ökologie. Die Probleme der äußeren Ökologie sind evident. Wir 
brauchen sie hier nicht weiter zu erörtern. Der Zerfall der inneren 
Ökologie scheint mir weitaus folgenschwerer – zumindest, wenn 
man dem Urteil Sloterdijks folgen will. Er konstatiert, dass die 
Stimme der Ethik im allgemeinen Kunst- und Kulturmarkt ihre 
Kraft verloren habe. Daran ändere auch die wiederbelebte Debatte 
der Wert- und Tugendlehren nichts.

Sloterdijks ganzes Buch geht darum, was diese ethische Dif-
ferenz bedeutet und warum wir sie brauchen. In seiner Analyse 
ist sie gleichbedeutend mit Kultur an und für sich. »Der Mensch 
kommt nur voran, solange er sich am Unmöglichen orientiert.« 
(S. 700) Dieses Unmögliche war in der Frühzeit das Ungeheure 



77Fühlen und Denken

Fühlen und Denken
Ein gewaltiger Unterschied

Die gesamte Menschheitskultur, sowohl im Westen als auch im Osten, sowohl in 
der Frühzeit als auch in der Gegenwart, stuft die Bedeutung der Emotionen für 
den Menschen eher als dem Denken nachgeordnet ein. Die Denklastigkeit aller 
Philosophie und weiter Bereiche der Spiritualität verkennt die primäre emotionale 
Realität des Menschen. Nicht dass das Denken abzulehnen wäre. Aber es ist den 
Emotionen im Lebensvollzug zeitlich nachgeordnet.

Heute hörte ich von einem Sonderheft »Psychologie heute« 
über Depression. Die Person, die mir davon erzählte, gab 
folgende Aussage aus dem Heft wieder:

»Gedanken sind nicht die Wahrheit. Gefühle sind nicht die Realität. 
Gefühle werden durch die Gedanken erzeugt.«

Das habe so in einem der Artikel gestanden und komme aus dem 
Buddhismus. Ich habe das Zitat nicht nachgeprüft. Darum geht es 
auch nicht, es ist das, was die Person als Quintessenz behalten hat. 
Die o.g. Aussage ist ziemlich eindeutig und bedarf keiner weite-
ren Erläuterung. Es ist die Ansicht vieler Menschen. Sie wird oft in 



78 Fühlen und Denken

buddhistischen Zusammenhängen angetroffen, und auch die west-
liche Psychologie ist in weiten Teilen dieser Ansicht1.

Leider herrscht in diesem Bereich sehr viel Verwirrung, Unwis-
senheit und Missverständnisse. Ich gebe gerne zu, dass auch mich 
dieses Thema verwirren kann und dass ich nicht alles weiß. Was ist 
Fühlen? Was ist Denken? Obwohl wir Menschen hier mit unserer 
eigenen Wesensstruktur konfrontiert sind und es um Dinge geht, 
mit denen wir täglich zu tun haben, wissen wir doch wenig darüber 
und die Spekulationen und Meinungen überschlagen sich. Es ist 
ein Gewirr aus Gedanken über die Gefühle, das in unserem logi-
schen Denkapparat die unterschiedlichsten Blüten treibt, denn jede 
denkbare Kombination von Gedanken wird gedacht, spekuliert, 
vermutet, konstruiert, interpretiert. Denken kann sich verselbstän-
digen, wenn es von der Realität und den Gefühlen abgekoppelt ist. 
Logische Welten machen sich in unserem reflexiven Geist selbstän-
dig. Sie haben eine Eigendynamik, die zu fixen Ideen, Zwängen, 
Besessenheiten und Süchten führen kann.

Gerade das Phänomen der Sucht ist nicht nur als Krankheit 
ernstzunehmen. Sucht ist auch von erkenntnistheoretischer Trag-
weite, resultiert sie doch aus einer Abspaltung und Unterdrü-
ckung von Gefühlen. Alle Formen von Sucht und der von Anne 
Wilson Schaef 2 beschriebene Suchtprozess, als den Einzelsüch-
ten zugrunde liegende systemische Struktur eines entfremdeten 
und vom Leben abgespaltenen kontrollierenden Verhaltens, stellen 
Denkprozesse dar, die nicht mehr in den Lebensvollzug eingebettet 
sind, sondern sich verselbständigt haben. Es geht deshalb darum, 

1 Vgl. z.B. der zur Zeit populäre Robert Betz: »Und mit diesen Gedanken (…) erzeugen wir 
Gefühle der Trauer, der Wut, der Scham, der Schuld und vor allem der Angst – Angst und 
noch einmal Angst.« (S. 37) »Durch diese vielen negativen Gedanken haben wir Emotio-
nen wie Angst, Scham, Schuld, Minderwertigkeitsgefühle, Wut, Trauer und Ohnmacht 
in uns erschaffen.« (S. 42) Er versucht dann in der Folge, durch Änderung der Gedanken 
das Leid zu lindern: »Die Gedanken über uns selbst sind das wichtigste Schöpfungsma-
terial, mit dem wir unsere Lebenswirklichkeit und auch unsere Beziehungen erschaffen 
und gestalten.« (S. 44) Desweiteren: »Unsere Lebenswirklichkeit ist das Spiegelbild unse-
res bisherigen, meist unbewussten Erschaffens durch Gedanken, Worte und Handlungen. 
Hinzu kommen die Gefühle, die durch unsere Gedanken erschaffen werden.« (S. 61) In: 
Robert Betz: Wahre Liebe lässt frei, München 2009

2 Anne Wilson Schaef: Im Zeitalter der Sucht. Wege aus der Abhängigkeit, dtv, 1993



99Live Stream

Live Stream
Zur Eigenbewegung des Lebens  
und der Priorität der Gefühle

Ein Blick auf die Frage, wie wir die Realität erkennen und selbst real sein können. 
Wir Menschen sind fühlende Wesen und unsere Wirklichkeit ist eine gefühlte.  
Die vorliegende Untersuchung geht von der Hypothese aus, dass die Gefühle1 die 
primäre Wirklicheit des Menschen sind. Sie geht der physischen, mentalen und 
spirituellen Wirklichkeit voraus.

Jeder kennt den Reflex im Knie, der auftritt, wenn man mit 
einem Hämmerchen auf die entsprechende Stelle klopft. Der 
Unterschenkel schnellt nach vorne. Dies bedeutet jedoch nicht,

  das Hammerschläge die Ursache der menschlichen Bewegung 
sind. Die Wissenschaft und reduktionistische Ansichten nehmen 
oft irrtümlicherweise solche sekundären oder reflexmäßigen Wir-
kungen wie z.B. biochemische oder neuronale Auslöser als die Ursa-
che unserer Eigenbewegung und des Lebens schlechthin an. Die 
Lebensbewegung eines Individuums erschöpft sich jedoch nicht 
darin, dass man jede Bewegung, die der Körper tut, mit einem 

1 Ich mache in diesem Beitrag keinen Unterschied zwischen den Begriffen »Emotion« und 
«Gefühl«. Sie bedeuten hier das Gleiche.



100 Live Stream

Schlag auf den entsprechenden Nerv auslöst. Das wäre das, was 
sich mechanistische Denker vorstellen: eine mechanische, druck-
gesteuerte Bewegung.

Woher kommt aber die Eigenbewegung des Lebewesens? Was ist 
die Ursache? Wer oder was ist die Ursache meiner Bewegung der 
Hand? Was ist authentisch?

Das Kernproblem im Verhältnis zwischen Wirklichkeit und 
Wahrnehmung der Wirklichkeit besteht darin, den »Live Stream« 
hinzukriegen. Wie kann ich wahrnehmen und erkennen, was wirk-
lich in mir vorgeht? Es ist unmöglich, innerhalb der mentalen, kog-
nitiven Ebene diese lebendige Übertragung zu erreichen.

Die primäre Wirklichkeit des Menschen2 ist nicht physisch, 
mental oder spirituell. Sie ist emotional. Die wirkliche Wirkung 
und das Zentrum der menschlichen Realität ist seine Emotiona-
lität. Hier werden alle Eindrücke zuerst verarbeitet und hier sind 
die primären Motive lokalisiert. Das Motiv zu leben ist, sich gut zu 
fühlen, sich lebendig zu fühlen. Diese Lebendigkeit, diese Vitali-
tät, das Lebensgefühl ist die subjektive Seite. Darüber hinaus leben 
wir in einer intersubjektiven Welt. Es ist nährend für uns, auch die 
Lebendigkeit des Gegenübers zu spüren. Das ist dann die Liebe. 
Ein weiteres Motiv unseres Lebens ist also die Liebe. Interessanter-
weise nährt uns auch die Liebe zu Göttin-Gott, was ich als Beweis 
für die Existenz von Göttin-Gott erachte.3

Schmerz

Ein primäres Gefühl ist Schmerz. Schmerz ist der Indikator für 
lebensunförderliche Einwirkungen. Durch Schmerz erkennen 
wir, wenn etwas unserem Leben schadet. Ohne die Schmerzemp-
findung könnten wir nicht lange überleben. Wir würden unsere 

2 Ich betone, dass es mir hier um die Wirklichkeit des Menschen geht, also die Gesamt-
heit aus Körper und Seele. Es geht mir hier nicht um unsere ewige spirituelle Seele oder 
ein ewiges nicht-materielles Selbst im Sinne der Veden oder vergleichbarer traditioneller 
Spiritualitäten.

3 Zu weiteren Ausführung des Phänomens der Gottesliebe siehe: ronaldengert.com/2010/ 
09/03/berlin-blog-7



113Die Pforte zu sich selbst

Die Pforte zu sich selbst
»Meditation und Wissenschaft« –  
Neue Perspektiven für unser Wissen von uns selbst. 
Interdisziplinärer Kongress zur Meditations- und  
Bewusstseinsforschung

Im November 2010 fand in Berlin ein Kongress statt, wie er wohl noch nie da 
gewesen ist. Circa 500 Teilnehmer trafen sich im Atrium der Deutschen Bank in 
Berlin an der renommierten Adresse »Unter den Linden«, um ein Wochenende 
über die neuesten wissenschaftlichen Erkenntnisse zur Meditation zu hören und zu 
diskutieren. Es wurde deutlich, dass die Integration von Wissenschaft und Spiritu-
alität hier eine neue Qualität erreicht hat. Ein Ausblick auf ein neues Zeitalter der 
Synthese von Geist und Materie?

»Dieses Ereignis ist erstmalig und einmalig in dieser Art«, sagte 
Gerd Scobel, der bekannte Fernsehmoderator, im Abschlusspa-
nel der Konferenz »Meditation und Wissenschaft«. Dort saßen 

hochkarätige Experten und diskutierten über die Verbindung von 
Spiritualität und Wissenschaft in einer Weise, wie man es wohl sel-
ten zu hören bekommt. Meditation und Spiritualität galten bisher 
in der Wissenschaft flächendeckend als unwissenschaftlich, unse-
riös oder gar gleich als Wahnsysteme einer pathologischen Psy-
che. Wissenschaft war bis dato streng rational. Alles Welterkennen 
ließe sich in objektiven mess- und zählbaren Beschreibungen veror-



114 Die Pforte zu sich selbst

ten. Was darüber hinaus ginge, das Nicht-Objektivierbare, sei kein 
Gegenstand der Wissenschaft und mithin keine Wahrheit.

Wissenschaft hatte das Monopol auf gesicherte Erkenntnis, auf 
Vernunft und »gesunden Menschenverstand«.

Die Vertreter der Spiritualität hingegen versuchten zwar immer 
schon gerne, sich im reputativen Nimbus der Wissenschaftlich-
keit zu sonnen, als scientific proof, erreichten dies jedoch lediglich 
über eine Umdefinition der Bedeutung des Wortes »Wissenschaft«, 
indem man einfach mal ganz unbedarft alles als Wissenschaft 
deklarierte, was man mit Gewissheit glaubte.

Wissenschaft ist jedoch mitnichten Glauben, und Spiritualität ist 
mitnichten objektivierbar. Dass die Subjekt-Objekt-Spaltung eines 
der fundamentalen Probleme der abendländischen Kultur ist, ist 
keine Neuigkeit. Umso spannender ist die Tatsache, dass sowohl 
Wissenschaft als auch Spiritualität aus ihren Kinderschuhen her-
auszuwachsen scheinen, indem Wissenschaft das Phänomen des 
Subjekts und der Subjektivität nicht mehr scheut und die Notwen-
digkeit der Integration subjektiver Daten erkennt (so die Neuro-
physiologin Prof. Dr. Tania Singer sinngemäß), und Spiritualität 
andererseits zunehmend aufklärerisch wird und erkennt, dass nach 
Abstreifen des blinden Glaubens die Spiritualität weiterexistiert, 
also irgendwie doch auch mit Vernunft und intellektueller Nüch-
ternheit versöhnbar zu sein scheint (so preschte der Philosoph Prof. 
Dr. Thomas Metzinger direkt zum Begriff einer »säkularen Spiri-
tualität« vor).

Natürlich ist dies noch nicht zu jedem Wissenschaftler oder 
jedem Esoteriker durchgedrungen. Vielmehr dürfte es sich bei die-
ser Konferenz und ihren Wissenschaftlern und Spirituellen um 
eine eher kleine Minderheit handeln. Die meisten Spirituellen sind 
nach wie vor der Meinung, dass Rationalität und Intellektualität 
schändlich sind. Das gleiche glauben umgekehrt die konventionel-
len Wissenschaftler vom Bereich des Spirituellen. Man mag sich 
herausreden wie man will, wenn man sich an dem Begriff »schänd-
lich« stört. Der blumigen Worte gibt es viele. Es ändert indes nichts 
am Tatbestand des unüberbrückten Widerspruchs.

Umso erleichternder zu hören, was diese excellenten Wissen-
schaftler nun dazu zu sagen hatten. Von der einen Seite kamen 



125Entwirrung der Gefühle

Entwirrung der Gefühle
oder: Warum es lebensrichtig ist, bei dem Verlust  
eines Menschen Schmerz zu empfinden

Beziehungen zwischen Menschen sind eine Quelle von Verwirrung und kontro-
versen Ideen. Noch verworrener wird es, wenn es um die Liebesbeziehungen zwi-
schen Mann und Frau geht und wenn diese obendrein mit der spirituellen Sphäre 
vermischt werden. Der Aufsatz plädiert für eine Unterscheidung der Sphären und 
konstatiert die Realität der Abhängigkeit, die in der Liebe etwas Gutes ist.

Viele kennen die klassische Situation, wenn der Mensch, den 
man liebt, sich von einem abwendet. Man befindet sich 
in einer Partnerschaft und der Partner/die Partnerin lernt 

jemand anderes kennen. Es entsteht Eifersucht, Wut, Verlustangst, 
Schmerz. Natürlich gibt es für jedes dieser Gefühle in dieser Situa-
tion eine pathologische Variante. Diese wird sehr oft in den Fokus 
genommen und verurteilt. Ich möchte mich jedoch hier mit der 
nicht-pathologischen Phänomenologie dieser Gefühle beschäftigen.

Moderne Zeiten

Gerade in heutiger Zeit gilt in den fortgeschrittenen spirituellen 
Kreisen das Schlagwort der »bedingungslosen Liebe«. »Wahre 
Liebe lässt frei.« Wenn der andere gehen will, lass ihn gehen. Wenn 



126 Entwirrung der Gefühle

Du dabei Schmerz empfindest, ist das ein Mangel auf deiner Seite, 
denn wer in sich ruht und mit sich selbst zufrieden ist, empfindet 
keinen Schmerz, sondern freut sich im Gegenteil darüber, dass der 
andere nun mehr Glück oder mehr Zufriedenheit woanders findet. 
Uns wird gesagt, wir sollen uns selbstlos an dem Glück des anderen 
erfreuen, egal, wo er es findet. Ich lasse also meine Partnerin gehen 
und verweile alleine im Stillen. Besonders fortgeschritten ist man, 
wenn man die Romanze der beiden noch aktiv mit unterstützt.

Die Realität sieht leider in den meisten Fällen anders aus. Früher 
oder später fällt diese unangehaftete Perspektive in sich zusammen 
und die altbekannten Gefühle von Schmerz, Wut und Eifersucht 
bahnen sich ihren Weg an die Oberfläche.

Die Zivilisationen nahezu aller Völker haben aus diesem 
Umstand Verhaltensmaßregeln abgeleitet, die die Treue und das 
Verbot von Ehebruch beinhalten.

Allzu zahlreich sind die Beispiel, wo eine simple Untreue gegen-
über dem Ehe- bzw. eheähnlichen Partner zu einer Lawine der 
Zerstörung geführt hat. Gefühle sind verletzt, die Beziehung 
geht kaputt, es bedeutet finanzielle und wirtschaftliche Einbußen, 
indem Häuser verloren gehen, Firmen zerschlagen werden, Pro-
jekte scheitern. Die Familien zerbrechen. Und manchmal führt es 
zu Gewalt bis hin zu Mord und Totschlag.

Ein berühmtes Beispiel ist der Raub der Helena durch Paris. 
Menelaos, ihr Ehemann und König von Theben, war so gekränkt 
und erbost, dass er den Trojanischen Krieg vom Zaune brach, der 
etliche Jahre lang erbittert ausgefochten wurde, mit einem giganti-
schen Materialaufwand und dem Verlust einer unbekannten Zahl 
von Menschenleben. Er führte schließlich zum Untergang von 
Troja. Das alles wegen Eifersucht.

Heute nun öffnen sich die Menschen mehr und mehr den spi-
rituellen Sphären und studieren zu diesem Zwecke die alten spi-
rituellen Kulturen, auch und gerade Asiens. Diese sind noch neu 
für uns Westler und gerade für diejenigen unter uns, die von der 
althergebrachten christlichen Religion enttäuscht sind und nach 
neuen Ufern streben, sind diese außereuropäischen Kulturen sehr 
interessant. Gegen diese Kulturen ist gar nichts einzuwenden. Es 
muss jedoch berücksichtigt werden, dass wir uns im Westen diesen 



149Wir sind alle ewige Personen

Wir sind alle ewige Personen
Zur Existenz eines individuellen Selbst

Der Aufsatz ist eine Auseinandersetzung mit der Idee des Buddhismus und 
Advaita, dass das Ich eine Illusion sei. In der ursprünglichen vedischen Über-
lieferung beinhaltet die spirituelle Wirklichkeit individuelle Personen, von denen 
Gott die höchste individuelle Person ist. Mit dieser Grundlage offenbart sich die 
Struktur des Diesseits als ebenso wirklich wie die des Jenseits.

In den non-dualen Traditionen des Advaita und des Buddhis-
mus existiert kein Konzept eines individuellen Selbst. Innerhalb 
eines spirituellen Bewusstseins wäre demzufolge mit einer Auf-

lösung des Ich, beziehungsweise des Selbst zu rechnen. Die spiritu-
elle Sphäre wird als formlos und leer betrachtet. 

Innerhalb der indischen Traditionen gibt es jedoch auch die 
Tradition der Bhakti (Liebe zu Gott), bei der zwischen falschem 
und richtigem Ego unterschieden wird. Das richtige Ego ist unser 
authentisches Selbst. Unsere spirituelle Realität ist die einer ewi-
gen individuellen Persönlichkeit, die in einer ewigen, liebevollen 
Beziehung mit Göttin-Gott steht. Die wesensgemäße Bestimmung 
des Lebewesens ist der Dienst für Gott. Dies darf jedoch nicht als 
Weltflucht verstanden werden, sondern als holografisches, fraktales 
Gebilde, indem das Lebewesen in seiner menschlichen Existenz-
form nicht verkehrt oder falsch ist, sondern in seiner Verbindung 
mit Gott grundsätzlich aus sich heraus gut ist. In dieser Gesamtein-



150 Wir sind alle ewige Personen

bettung in die göttliche Realität sind auch die menschlichen Bezie-
hungen geheilt, zu allererst und vor allem aber auch die Beziehung 
zu sich Selbst.

In einem personalen Verständnis der spirituellen Realität gehen 
alle Subjekte individuell und unreduzierbar in die materielle wie 
auch in die spirituelle Wirklichkeit mit ein. Wir gelangen zu einer 
mehrwertigen Logik, in der Gesamtmanifestation zu einer n-werti-
gen (n = die Menge der natürlichen Zahlen).

Alle Ebenen der menschlichen Existenz werden integriert und 
sind wirklich, auch in der spirituellen Dimension. Dazu gehört 
auch die Sexualität, die nicht mehr der Hort des Bösen ist, sondern 
die intimste und edelste Verbindung mit Göttin-Gott.

 Die spirituellen Schulen des Buddhismus und des indischen 
Advaita gehen davon aus, dass das Ich beziehungsweise das indi-
viduelle Selbst eine Illusion ist. Die Argumentation besteht darin, 
dass das unbezweifelbare Leiden des Lebewesens in dieser Welt vom 
Dualismus herrührt. Individuelles Selbst bedeutet den Dualismus 
von Ich und Nicht-Ich, und so ist die Schlussfolgerung, nur durch 
die Vorstellung eines getrennten Selbst entsteht das Leiden. In der 
Erleuchtung erkennen wir, dass dieses kleine Ego, dieses individu-
elle Ich eine Illusion ist. Das Ende vom Leiden ist die Erkennt-
nis, »da ist niemand«. Um diese Kernhypothese herum wird ein 
immenses Aufgebot an logischen und intellektuellen Argumen-
ten ins Feld geführt, um den Widerspruch zu erklären. Wie muss 
eine letztliche Wirklichkeit geschaffen sein, wenn es keine Dua-
lität gibt? Die Argumentation besagt zum Beispiel, dass jede Art 
von Individualität eine Form impliziert und eine Abgrenzung ist, 
die somit Trennung erzeugt. Trennung und Form werden gene-
rell als etwas Schlechtes angesehen. Die Lösung im Buddhismus 
ist »Shunyata«, die Leerheit. Demgemäß gibt es keine selbstexis-
tierende Substanz, keine innewohnende Identität. Im Advaita liegt 
die Sache etwas anders. Hier besteht die Lösung darin, von einem 
ungeteilten, formlosen Einen auszugehen, was schließlich durch 
das Motto »Alles ist eins« ausgedrückt wird. Es gibt nur ein großes 
Selbst, mit dem wir in der Erleuchtung verschmelzen. Eine indivi-
duelle Persönlichkeit ist in beiden Fällen Maya, Illusion.



165Die Geschichte der Tattva Viveka

Die Geschichte der Tattva Viveka
50 Ausgaben, 18 Jahre engagierter Journalismus 
(1994-2012)

Anlässlich des Jubiläums der 50. Ausgabe berichtete der Gründer und Chefredak-
teur über die Geschichte der Tattva Viveka von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
18 Jahre engagierter Journalismus haben mittlerweile einen Fundus von fast 500 
Fachartikeln aus den Gebieten Wissenschaft, Philosophie und spiritueller Kultur 
hervorgebracht. Was ist die innere Dimension dieses Projekts? Und wie ist so eine 
Zeitschrift überhaupt möglich? Es zeigt sich: Es ist ein Spannungsbogen zwischen 
Ökonomie und göttlicher Fügung.

Die Vorgeschichte

Der Ursprung der Tattva Viveka geht über 20 Jahre zurück. Es 
begann 1990 auf einem Schamanen-Seminar in der Schweiz, als 
uns der Schamane, Harley Swift Deer, fragte: »Was ist euer Weg mit 
Herz?« Wir sollten auf eine Visionssuche gehen und herausfinden, 
was wir wirklich tun möchten. Ich weiß nicht recht, woher ich es 
wusste: Ich will eine Zeitschrift machen. Es hat mich schon immer 
fasziniert, das Lesen, die Bücher, die Zeitschriften. Mich interes-
sierte Philosophie und Literatur, Kunst und Gesellschaft, und seit 
einiger Zeit hatte ich auch die Spiritualität für mich entdeckt.

Ich wollte wissen, wie man die Buchstaben aufs Papier bringt. 



166 Die Geschichte der Tattva Viveka

Mir ging es um die schöne Gestaltung und natürlich vor allem um 
die Inhalte. Ich wollte essentielles Wissen unter die Menschen brin-
gen, ich wollte davon berichten, dass es Wissen und Weisheit gibt. 
Ich wollte es veröffentlichen, damit niemand später würde sagen 
können, das hätte er nicht wissen können. Das Wissen ist zugäng-
lich, wenn auch nicht in den Mainstream-Medien.

Wohin mit mir?  
(1988-1994, Worms / Frankfurt)

Der Schamane hatte also gesagt, wir sollten unseren Weg mit Herz 
folgen. Das gefiel mir sehr und ich hatte meine Vision gefunden. 
Dann sagte er noch »you have to get prerequisite knowledge«, also 
vorausgesetztes Wissen oder Fachwissen.

Ich war zu dieser Zeit arbeitslos. 1988 hatte ich mein Studium 
der Germanistik und Philosophie nach 12 Semestern abgebrochen, 
weil mich dieser Abschluss nicht interessiert hatte und ich mit mei-
nem Thema, das ich mir für die Magisterarbeit ausgesucht hatte, 
bei keinem Professor landen konnte. Ich wollte diese Arbeit schrei-
ben, weil ich sie schreiben wollte. Mein Professor wollte das Thema 
nicht annehmen, schlug mir ein anderes Thema vor und sagte, die 
Magisterarbeit schriebe ich doch eh für die Schublade. Danach 
könne ich ja dann über das mir wichtiges Thema schreiben. Ich 
war empört, zog die Konsequenz und ging.

Ich hatte danach etwas gejobbt, um Geld zu verdienen und um 
ein Anrecht auf Arbeitslosengeld zu bekommen. Später dann war 
ich tatsächlich arbeitslos und bezog Unterstützung vom Arbeits-
amt. Meine Sachbearbeiterin lud mich zum Termin, um mit mir 
eine Anstellung beziehungsweise meine Perspektive durchzuspre-
chen. Es stellte sich heraus, dass ich aufgrund des abgebrochenen 
Studiums die Stellung eines ungelernten Arbeiters hatte, was aller-
dings auch bedeutete, dass ich umschulungsberechtigt war. Sie 
fragte mich dann: »Was wollen Sie denn tun?«

Ich wusste erst nicht, was ich sagen sollte, und ging nach Hause. 
Doch mit der Zeit kam es mir: Diese Frage war gar nicht so 
schlecht! Also überlegte ich mir, was denn das Faszinierendste und 



183Woher kommt das Recht?

Woher kommt das Recht?
Die Rede des Papstes vor dem Bundestag1

Woher wissen wir, was gut und was böse ist? Wie setzen wir das Recht? In seiner 
Rede vor dem Bundestag sprach Papst Benedikt elementare Fragen an. Der fol-
gende Aufsatz greift diese Fragen auf und untersucht das Verhältnis von Mensch 
und Gott und die daraus resultierenden Frage des Gewissens und der Selbstver-
antwortung des Menschen. Ohne transzendenten Pol ist es nicht möglich, die Rea-
lität zu erkennen, wie sie ist, denn – wir sind nicht selbst geschaffene Geschöpfe.

Rechtsphilosophie halte ich für eines der spannendsten The-
men im Bereich Menschheit. Sie verschränkt die höchs-
ten spirituellen Prinzipien mit dem existentiellen irdischen 

Leben. Wie können wir Gerechtigkeit erfahren? Wie regeln wir den 
gesellschaftlichen Umgang der Menschen untereinander?

In früheren Zeiten wurde das Recht von der Religion abgeleitet. 
Heutzutage ist dieser Bezugspunkt nicht mehr gebräuchlich und es 
stellt sich die Frage: Woher leiten wir jetzt das Recht ab?

Papst Benedikt hat dazu vor dem Bundestag eine kurze, 
aber ungemein dichte Rede gehalten, die den Dingen auf den 
Grund geht und die Unreduzierbarkeit einer Anbindung ans 

1 Rede Papst Benedikts XVI. im Deutschen Bundestag am 22. September 2011, siehe: http://
www.bundestag.de/kulturundgeschichte/geschichte/gastredner/benedict/rede.html>



184 Woher kommt das Recht?

Spirituelle auf ziemlich elegante und geschickte Art und Weise 
argumentiert.

Er leitete seine Rede mit einem schönen Beispiel ein. König Salo-
mon wurde bei seiner Thronbesteigung von Gott eine Bitte frei-
gestellt. Was erbat sich Salomon? Kein Geld, kein Erfolg, keine 
Macht. Er bat um ein »hörendes Herz«, damit er sein Volk regieren 
und Gut von Böse unterscheiden könne.

Der Papst argumentiert, dass es die Aufgabe des Politikers sei, 
nicht nach Erfolg oder materiellem Gewinn zu streben, sondern 
»dem Recht zu dienen«. Doch woher wissen wir, was Recht ist. 
Meist reiche die Mehrheit aus, aber es gäbe auch »Grundfragen des 
Rechts, in denen es um die Würde des Menschen und der Mensch-
heit« geht. Zu Recht weist der Papst auf ein Beispiel hin, wo in 
einem Unrechtsstaat der Widerstand zur Pflicht wird (Origenes, 3. 
Jh. n. Chr. über den Widerstand der Christen gegen die Skyten), 
und stellt auch die Widerstandskämpfer im Naziregime in diese 
Reihe. Hier greift das Recht der Mehrheit nicht mehr.

Die Quelle bei Origenes spricht vom »Gesetz der Wahrheit«. 
Aber was das sei, liege nicht so einfach zu Tage und sei nicht evi-
dent. Gerade in heutiger Zeit seien »die grundlegenden anthropo-
logischen Fragen« keineswegs geklärt. Es verliere sich vielmehr der 
geistige Bezug, da die moderne Philosophie und Wissenschaft rein 
positivistisch ausgerichtet sei. Positivismus besagt, dass nur das 
Funktionale und Messbare wirklich existiert. Man hält sich an das 
materiell Gegebene, das was in wissenschaftlichen Untersuchun-
gen – im Prinzip in Messungen – einen positiven Befund zeigt, also 
»vorhanden« ist.

Früher sei das Recht in der Regel religiös auf göttliche Offenba-
rung begründet gewesen. Das Christentum habe auf Natur und 
Vernunft als die wahren Rechtsquellen verwiesen, »auf den Zusam-
menklang von objektiver und subjektiver Vernunft, der freilich das 
Gegründetsein beider Sphären in der schöpferischen Vernunft Got-
tes voraussetzt.« Die christlichen Theologen hätten sich »gegen das 
vom Götterglauben geforderte religiöse Recht auf die Seite der Phi-
losophie gestellt.« Benedikt führt mit diesem Passus die Kategorie 
des »Gewissens« ein. Leider wird für mein Verständnis nicht klar, 
wie er dazu kommt (vielleicht ist das einfach der Kürze des Traktats 



189Ins and Outs

Ins and Outs
Zur Differenz weiblicher und männlicher Erkenntnis

Der Unterschied zwischen Mann und Frau wird in der Gesellschaft diskutiert und 
auf unterschiedlichsten Ebenen verortet. Diese Abhandlung setzt den körper-
lichen Unterschied der Geschlechtsorgane mit unterschiedlichen Erkenntnismodi in 
Bezug, die grundsätzlich eine Komplementarität aufweisen, aber auch so funda-
mental verschieden sind, dass sie zu unterschiedlichen Welterfahrungen führen.

Gibt es eine Geschlechterdifferenz?

Stellt man sich die Frage der Geschlechterdifferenz, also die 
Frage, worin sich Mann und Frau unterscheiden, wird von 
vielen Menschen eine grundsätzlichere Frage aufgeworfen, 

nämlich die, ob es nicht besser wäre, uns generell nur als Men-
schen zu betrachten. Sind die Unterschiede vielleicht alle nur sozial 
konditionierter Natur?1

Ein nüchterner Blick auf die Tatsache zeigt, dass beides stimmt. 
Menschliche Lebewesen liegen in zwei unterschiedlichen Formen 
vor: als Männer und als Frauen. Dennoch sind sie alle Menschen. 
Vielleicht ist es angemessen, von einer proportionalen Verteilung 

1 Die wissenschaftliche Gender-Forschung kommt zu dem Schluss, es gibt keine 
Geschlechter. Alle geschlechtsspezifischen Verhaltensweisen seien nur sozial konditierte 
Rollenmodelle.



190 Ins and Outs

zu sprechen. Nehmen wir an, 80 % unseres Wesens sind mensch-
lich, und 20 % sind geschlechtsspezifisch. Diesen 20 % unseres 
geschlechtsspezifischen Anteils können möglicherweise zu gleichen 
Teilen auf einerseits biologische und andererseits soziokulturelle 
Ursachen zurückgeführt werden. 

Ein Teil der geschlechtlichen Rollen ist sicherlich kulturell 
geprägt. Wir lernen, wie wir uns als Frau oder Mann in der Gesell-
schaft zu verhalten haben. Diese Geschlechterrollen unterscheiden 
sich je nach Kultur und Zeitgeschichte. 

Ein anderer Teil von uns ist definitiv biologisch verschie-
den. Insbesondere im Bereich der Geschlechtsorgane gibt es ein-
deutige Unterschiede. Männer haben einen Penis, Frauen haben 
eine Vagina. Männer haben Hoden und Frauen haben Gebärmüt-
ter. Dieser Unterschied in den Sexualorganen ist enorm wichtig, 
wird jedoch in der Regel nur wenig thematisiert, da das Gebiet mit 
sehr viel Scham besetzt ist. Die Sexualenergie ist im philosophi-
schen Sinn immer noch eine delikate Angelegenheit, denn gerade 
in den eher geistig ausgerichteten Kreisen kann eine latente Tabu-
isierung auch heute noch beobachtet werden. Gleichwohl ist eine 
phänomenologische und systemische Deutung der komplementä-
ren Beschaffenheit der Sexualorgane und Körper von Frauen und 
Männern sogar erkenntnistheoretisch relevant. Der geschlechtsspe-
zifische Unterschied bezieht sich logischerweise zunächst auf den 
geschlechtlich relevanten Anteil des Menschen, also auf seine Paar-
beziehungen und sein Beziehungsverhalten. Es ist jedoch auch eine 
tiefere Bedeutung in diesen Unterschieden zu erkennen, die bis in 
philosophische, spirituelle und erkenntnistheoretische Bereiche 
geht. Logischerweise wird sich ein geschlechtsspezifischer Unter-
schied am ehesten an den geschlechtsspezifischen Organen des 
Körpers festmachen lassen, sprich an den Geschlechtsorganen.

Vagina und Penis

Hier zeigt sich evident eine unterschiedliche Funktionsweise von 
Vagina und Penis: Frauen haben einen Eingang, wo die Männer 
einen Ausgang haben. »Where we have ins, men have outs«, schrieb 



209Der subjektive Faktor

Der subjektive Faktor
Innere Reife als Schlüssel zu objektiver Wissenschaft1

Um Objektivität zu erreichen, wurde das »Problem« der Subjektivität und  
Emotionalität in den verschiedenen Kulturen, Wissenschaften und Religionen bis 
dato durch Leugnung oder Ausblendung zu lösen versucht. Der Aufsatz zeigt die 
Problematiken der verschiedenen Wege auf und plädiert für eine Klärung  
biografisch und gesellschaftlich bedingter Konditionierungen. Nur so kann in der 
radikalen Subjektivität maximale Objektivität möglich sein. Objektivität ist nicht 
durch die Leugnung von Subjektivität zu erreichen.

Die modernen Wissenschaften gehen von einem Objektivi-
tätsparadigma aus. Demzufolge ist es notwendig, die Per-
son des Wissenschaftlers aus den Untersuchungen heraus-

zuhalten. Der Vorteil der objektiven Wissenschaften besteht darin, 
dass eine Anwendung oder ein Produkt zuverlässig funktioniert, 
egal wer es anwendet und egal, bei wem es angewendet wird. Dem-
gegenüber stellen subjektive Zugänge wie zum Beispiel geistiges 
Heilen, Placebo, Intuition und Ähnliches eine gewisse Unschärfe 
dar, die objektive Kriterien nicht befriedigen können.

Gleichwohl zeigt sich in zunehmendem Maße, dass der »subjek-
tive Faktor« nicht vollständig eliminiert werden kann. Es zeigt sich 

1 Dieser Aufsatz wurde gemeinsam mit Gabriele Sigg geschrieben. Abdruck mit freundli-
cher Genehmigung.



210 Der subjektive Faktor

sogar, dass mit zunehmendem Objektivitätsbemühen der Informa-
tionswert der wissenschaftlichen Untersuchung mitunter abnimmt. 
Die geforderte Abstraktion und Verallgemeinerung führte zu einer 
Einebnung und Verflachung des Informationsgehalts bezogen auf 
das einzelne Subjekt der Untersuchung. Theorien wie der Radikale 
Konstruktivismus in der Philosophie, die Unschärferelation in der 
Physik oder die Unterscheidung von Wahrheit und Illusion in der 
Spiritualität adressieren dieses Problem von verschiedenen Seiten 
(vgl. von Glaserfeld 1997, Heisenberg 1969, Prabhupada 1987).

Wir haben die These, dass nur in der radikalen Subjektivität 
maximale Objektivität möglich ist. Zu beachten gilt, dass hier 
unter Subjektivität nicht Subjektivismus zu verstehen ist, sondern 
ein Subjekt, das seine Schattenanteile erkennt und benennt. Dann 
ist bereits in der relativen und bedingten Situation des Subjekts 
die Objektivität der Daten erreichbar. Dieser kritische Sachverhalt, 
womit ein nicht-relativistisches Verständnis des Subjekts steht und 
fällt, wird im Verlauf des Textes weiter ausgeführt. 

Der subjektive Standort des Produzenten (Wissenschaftlers 
oder Autors) muss in der Untersuchung öffentlich gemacht wer-
den. Indem die Subjektivität des Produzenten im Produkt eindeu-
tig und klar gezeigt wird, weiß der Rezipient, wie er subjektive und 
objektive Gehalte unterscheiden kann. Die Rückführung auf die 
einzigartige subjektive Position des Produzenten schafft Klarheit in 
der Botschaft. Der Rezipient ist in der Lage, den Informationswert 
im Produkt (z.B. im Buch) umso vollständiger mit seiner subjekti-
ven Wirklichkeit in Beziehung zu setzen, je eindeutiger der Produ-
zent in seiner Subjektivität erscheint. Denn auch im Rezipienten ist 
der subjektive Faktor unreduzierbar. 

Alle Wissenschaft und alle Produktion dienen einzig und allein 
dem Menschen als Person, als Subjekt. In der Erkenntnistheo-
rie und Wissenssoziologie wurden das Objektivitätsdilemma und 
die soziale Konstruktion von Wissenschaft bereits aufgedeckt (vgl. 
etwa Latour 1987, Berger/ Luckmann 1980, Kuhn 2001). Leider 
ist dies noch nicht in viele Wissenschaftsdisziplinen vorgedrungen 
bzw. wurden daraus keine Konsequenzen oder Lösungsmöglich-
keiten angeboten. Der vorliegende Aufsatz ist ein erster Versuch, 
das »Problem« der Subjektivität einer Lösung näherzubringen.



225Sektenhetze als spirituelles Phänomen

Sektenhetze als spirituelles Phänomen
Zur Rezeption spiritueller und neureligiöser  
Bewegungen in der deutschen Öffentlichkeit

Das Phänomen der Sektenjagd weist auf einen kollektiven spirituellen Missstand 
in unserer Gesellschaft hin. Spirituelle Gruppen und Sondergemeinschaften wer-
den in leichtfertiger und respektloser Weise öffentlich diskreditiert. Massenmedien, 
Sektenbeauftragte, Schulbehörden und sogar der Verfassungsschutz mischen mit. 
Welche psychologischen und spirituellen Muster stecken hinter der Sektenhetze? 
Wie steht es um die Aufklärung in unserer modernen Gesellschaft? Welchen  
spirituellen Schaden richtet es an? Eine Streitschrift für die Freiheit der Religions-
ausübung und den gesunden Menschenverstand.

Die Bedrohung

Ein Gespenst geht um in Europa: die Sekten! Es scheint, dass 
religiöse Gruppierungen, die nicht zum Mainstream der 
Großkirchen oder der Religion des Kapitalismus gehören, 

eine der größten Bedrohungen der freiheitlich-demokratischen 
Grundordnung unserer Zeit sind.

Natürlich ist dieses Phänomen nicht neu. Seit den achtziger und 
spätestens seit den neunziger Jahren kennen wir die Angst vor den 
Sekten in immer wieder neuen Auflagen. Prominentestes Beispiel 
ist natürlich Scientology. Aber auch die Hare Krishnas haben in 



226 Sektenhetze als spirituelles Phänomen

den achtziger und neunziger Jahren übelste Nachrede ertragen 
müssen. Davon abgesehen kann es jeden treffen: die Rosenkreu-
zer1, die 12-Schritte-Gruppen, urchristliche Gemeinden wie Uni-
verselles Leben, Yogaschulen wie Yoga Vidya, die Lebensgemein-
schaft Damanhur2, ja sogar die Berliner Friedensuniversität, die 
1994 und 1995 aufgrund einer Verleumdung als Sekte in die Presse 
geriet und schließlich mit einem finanziellen Schaden von einer 
Million D-Mark aufgeben musste.3 2012 sah sich das »Institut 
für Kulturwissenschaft – Komplementäre Medizin« an der Euro-
pa-Universität Viadrina in Frankfurt/Oder unter Leitung von Prof. 
Dr. Dr. Harald Walach Angriffen von »Esoterik-Jägern« ausgesetzt. 
Wie mir aus gut unterrichteten Kreisen mitgeteilt wurde, drohte 
deshalb die Schließung des Instituts, was aber abgewendet werden 
konnte. Es ist der einzige für Spiritualität offene Studiengang in 

1 So muss der AMORC, ein Rosenkreuzer-Orden, in Wikipedia folgende haltlose Aussage 
erdulden: »Der 2002 von der französischen Regierung eingerichtete ständige interminis-
terielle Ausschuss zur Überwachung und Bekämpfung von gefährlichen Entwicklungen 
bei Sekten (MIVILUDES), stuft den AMORC als Sekte ein, das heißt als »Vereinigung 
mit einer totalitären Struktur, die sich zu religiösen Zielen bekennt oder nicht und deren 
Verhalten gegen die Menschenrechte und das soziale Gleichgewicht verstößt.« Ein Telefo-
nat mit dem Sekretär des AMORC, Dr. Alexander Crocoll, ergab, dass dieser Eintrag von 
einer Einzelperson eingegeben wurde. Amorc hatte mehrfach versucht, den Eintrag zu 
ändern. Der Eintrag wird jedoch jedes Mal wenige Minuten später wieder hergestellt. Da 
Wikipedia nur von den Nutzern bestückt wird, kommen diese Schreibkriege bei strittigen 
Themen öfters vor. Daraus soll sich natürlich im Lauf der Zeit ein möglichst ausgewogenes 
und objektives Bild der Einträge ergeben. Wikimedia Deutschland e.V. beruft sich dabei 
auf seine inhaltliche Neutralität und greift nicht in die Debatten ein. Nachtrag Dez. 2014: 
Durch anwaltliches Vorgehen konnte der diffamierende Eintrag mittlerweile bleibend ent-
fernt werden.

2 Ein sehr schöner Film über Damanhur wurde kürzlich in ZDF Kultur gezeigt. Dies sei als 
Beispiel für eine respektvolle und seriöse Berichterstattung genannt. Die Bewohner von 
Damanhur sprechen indes im Bericht von den Sektenvorwürfen und Falschinformationen 
in der Nachbarschaft, denen zufolge »die Damanhurianer kleine Kinder essen«. Film zu 
Damanhur im ZDF: Ein Leben daneben. Folge 3, http://bit.ly/WlARuO

3 Die Initiatoren der Friedensuniversität sind mir zum Teil persönlich bekannt. Es sind auf-
richtige spirituelle Menschen, die etwas zum Wohle der Menschheit unternehmen woll-
ten. Link zur Friedensuniversität: http://www.friedensuniversitaet.net/ und www.pea-
ce-foundation.net/. Die Hetzkampagne im Spiegel findet man hier: 1995: http://www.
spiegel.de/spiegel/print/d-9219462.html; http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-9159241.
html; http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-9159148.html; 1994: http://www.spiegel.de/
unispiegel/studium/new-age-universitaet-wie-esoteriker-und-polit-prominenz-die-welt-
retten-wollen-a-309842.html



249Blick in die Ewigkeit

Blick in die Ewigkeit
Die Nahtoderfahrung eines Neurowissenschaftlers

Der Neurowissenschaftler Dr. med. Eben Alexander lag sieben Tage im Koma und 
war partiell hirntot. Sein Buch »Blick in die Ewigkeit« ist ein zugleich nüchternes 
wie auch inspiriertes Zeugnis einer außerkörperlichen Erfahrung, von himmlischen 
Welten und einer Begegnung mit Gott. Alexander ist ein geschulter Wissenschaft-
ler und seine Beschreibungen sind nicht von spirituellen Konzepten vorbelastet. 
Das macht seinen Bericht zu einer gelungenen Synthese von Wissenschaft und 
Spiritualität. 

Dieses Buch ist der sehr persönliche und authentische 
Bericht der Nahtoderfahrung des Neurowissenschaft-
lers Eben Alexander. Er lag sieben Tage lang wegen einer 

schweren Meningitis im Koma. Meningitis, auch als Hirnhautent-
zündung bekannt, ist ein bakterieller Befall der Gehirnoberfläche. 
Die Bakterien dringen als Erstes in die Hirnrinde ein. Dies hat zur 
Folge, dass der Neocortex des Betroffenen seine Funktion einstellt. 
Obwohl der Neocortex, in dem das Denken und die bewusste 
Wahrnehmung verarbeitet werden, vollständig ausgeschaltet war, 
hat Dr. Eben Alexander komplexe und bewusste Erinnerungen 
an Erfahrungen, die er in einer Art außerkörperlichem Zustand 
erlebte: eine Art wunderschöne, fast paradiesische Erfahrung einer 
verkörperten Welt, sowie eine Begegnung mit einem göttlichen 
Wesen. Das Buch ist vor einigen Monaten auf Deutsch erschienen 



250 Blick in die Ewigkeit

und zur Zeit (Juni-Juli 2013) auf der Spiegel-Bestsellerliste. Das ist 
sicher nicht zuletzt der außergewöhnlichen Kombination von Wis-
senschaft und Spiritualität zu verdanken, die das Buch ausmacht.

Das Außergewöhnliche am Fall von Eben Alexander besteht 
darin, dass er seine extrem schwere Hirnerkrankung gesund über-
standen hat – die Sterblichkeitsrate liegt bei 97% und die Überle-
benden bleiben in der Regel geistig und körperlich behindert – und 
dass er außerdem ein hoch qualifizierter Neurochirurg ist, der alle 
medizinischen Befunde verstehen und auswerten kann. Folglich ist 
sein Bericht sehr detailliert und kompetent. Er gibt auch der Frage 
immer wieder Raum, inwieweit es sich bei seinen Erfahrungen in 
den geistigen Welten um halluzinatorische Produkte seines trau-
matisierten Gehirns handeln könnte, und diskutiert dies auf dem 
Hintergrund der neurowissenschaftlichen Erkenntnisse. Vom wis-
senschaftlichen Erkenntnisstand aus gesehen sind seine Erlebnisse 
physiologisch nicht erklärbar. Seine spirituellen Erfahrungen sind 
für ihn überwältigend und er erlebte sie als äußerst real, komplex 
und klar. Er kann sich auch nach dem Wiedererwachen aus dem 
Koma klar an die Erlebnisse erinnern und die Wochen und Monate 
nach der Erfahrung sind für ihn von einer tiefen inneren Glückse-
ligkeit und einem ganz anderen Blick auf das Leben und die Welt 
gekennzeichnet. 

Aus den spirituellen Traditionen kennt man diese Folgeerschei-
nungen und versteht sie als Beweis für eine tatsächliche Erleuch-
tungserfahrung. Aus der indischen Spiritualität ist der nirvikalpa 
samadhi bekannt, bei dem der Aspirant sein Bewusstsein im irdi-
schen Wachzustand komplett verliert und mitunter für tot gehal-
ten wird. Wenn er jedoch aus dem samadhi zurückkehrt, befindet 
er sich wochen- und monatelang im Zustand von innerem Frieden, 
Wissen und Glückseligkeit (sat-cit-ananda).

Eben Alexander berichtet in seinem Buch von verschiede-
nen Zuständen seines Bewusstseins während des Komas. Im ers-
ten Zustand befand er sich in einer Art Schlamm mit einem sehr 
bedeckten Bewusstsein. Im folgenden Zustand fand er sich in einer 
wunderschönen Landschaft wieder. Schließlich gelangte er ins 
»Zentrum«, wo er Gott begegnete. Die Beschreibungen sind sensa-
tionell und decken sich weitestgehend mit den Beschreibungen aus 



277Die Ekstasen der Gottesliebe

Die Ekstasen der Gottesliebe
Liebe zu Göttin-Gott. Das höchste Ziel des Lebens

Unsere Existenz ist für viele Menschen ein Rätsel. Was ist der Sinn des Lebens? 
Was bewegt unser Herz wirklich? Was ist es wirklich wert zu tun? Die Bestimmung 
des Menschen liegt in seinem tiefsten Inneren. Seine wesensgemäße Natur und 
seine Wahrheit betreffen sein existentiellstes Sein. Was sind die Koordinaten?  
Die vedischen Überlieferungen der Bhakti-Tradition betrachten das Lebewesen in 
seiner liebevollen Beziehung zu Göttin-Gott. Die Erfahrung zeigt, dass diese Liebe 
uns den Sinn des Lebens offenbart.

Wenn wir nach dem höchsten Ziel des Lebens streben, 
stellt sich die Frage, was dieses Ziel denn ist. Besteht 
es darin, Besitz und Macht anzuhäufen? Oder sind 

es unsere Partner und unsere Kinder, die uns das Höchste im 
Leben sind? Jeder Mensch hat etwas Höchstes oder Wichtigstes 
im Leben. Manche finden, dass Selbstverwirklichung das höchste 
Ziel des Lebens ist. Daraus geht hervor, einen Weg des Herzens zu 
gehen und vielleicht die Erfüllung einer besonderen Aufgabe zum 
Lebenssinn zu machen. Die Frage nach dem Sinn führt uns nach 
innen. Wer bin ich? Warum bin ich hier? Der Sucher überschreitet 
irgendwann materielle Motive, dann erkennt er, dass auch sein Ego 
im Weg steht, und er möchte zu einem Seher, einem Weisen oder 
einem Erleuchteten werden. Wir möchten Ruhe finden, inneren 
Frieden, Einverstanden sein. Aber irgendetwas stört doch oder gibt 



278 Die Ekstasen der Gottesliebe

nicht die tiefe Befriedigung, die wir suchen. Wo finden wir Voll-
kommenheit? Wo finden wir ewige Wahrheit?

Alle diese Stufen der Verwirklichung sind Vorstufen, die hoffent-
lich von meinen geneigten Leserinnen und Lesern bereits beschrit-
ten wurden, denn ich möchte hier als höchstes Ziel des Lebens die 
Liebe zu Gott einführen.

Selbst nach der Selbstverwirklichung im persönlichen Sinn blei-
ben die großen Fragen offen. Reinkarnation, Karma, Ewigkeit – 
was hat es damit auf sich? Was passiert mit mir nach dem Tod? 
Was ist der Sinn des Ganzen? Gibt es Gott überhaupt? Wenn ja, 
was sind seine Eigenschaften? 

Vielleicht haben wir die Religion unserer Kinderstube längst 
hinter uns gelassen, weil wir sie als verstaubt und seelenlos emp-
fanden. Es gibt unzählige Möglichkeiten, wie und was ein Mensch 
denken, fühlen und wollen mag. Wir ahnen etwas von einer spiri-
tuellen Essenz in allem. Vielleicht eine alldurchdringende Energie, 
das große Eine, modern gesprochen: das absolute GPS? Wir finden 
viele wunderbare Perlen in dieser Welt. Aber was ist die Schnur, auf 
der sie aufgereiht sind? Was bleibt? Was gibt uns Halt? 

Ich möchte im Folgenden Gott und die Liebe, wie ich sie ver-
stehe, erklären, weil ich glaube, dass die Essenz des Lebens diese 
Liebe zu Gott und Göttin1 ist. Diese Definition teilt sich in zwei 
Teile, einerseits die Liebe und andererseits Gott. Beide Kategorien 
gilt es näher zu bestimmen.

Gott

Gott ist zunächst einmal der Schöpfer der Welt, Ursprung von 
allem, der höchste Kontrollierende, der Allmächtige, den wir mit 
Ehrfurcht und Respekt verehren. Gott ist die Vollkommenheit und 

1 Eine Betrachtung des Göttlichen umfasst für mich immer das Sächliche, das Weibliche 
und das Männliche. Der Einfachheit halber spreche ich im Textfluss gelegentlich nur von 
»Gott«. Die Unterscheidung dieser drei Genera ist eine eigene theologische Diskussion, die 
sehr umfangreich ist und hier nicht dargestellt werden kann. Es wird jedoch im Verlauf 
dieser Arbeit die Beziehung zwischen Gott und Göttin und die Art und Weise ihrer Liebe 
erörtert werden.



293Die Kunst des Nehmens

Die Kunst des Nehmens
Das weibliche Paradigma der Erkenntnis

Geben und Nehmen sind elementare Prinzipien des Lebens und der Erkennt-
nis. Allgemeinhin gilt das Geben als selbstlos und wünschenswert, wohingegen 
das Nehmen eher als bedürftig oder egoistisch bewertet wird. Die lebens- und 
erkenntnisaufbauenden Qualitäten des Nehmens wurden im Zuge des herrschen-
den Paradigmas vergessen. Es liegt nahe, den Unterschied von Geben und  
Nehmen mit dem Unterschied von männlicher und weiblicher Erkenntnis im 
Zusammenhang zu sehen.

Die Frage des Unterschieds zwischen Mann und Frau ist spi-
rituell gesehen eine Frage des Bewusstseins und nicht des 
Körpers. Es gibt männliches und weibliches Bewusstsein, 

und in welchem ich mich befinde, ist nicht vom Geschlecht des 
Körpers abhängig. Dies bedeutet, sowohl Männer als auch Frauen 
können sowohl ein männliches als auch ein weibliches Bewusstsein 
haben. Heute haben fast alle Menschen ein männliches Bewusst-
sein, also auch Frauen. 

Dieser Text ist aus dem weiblichen Bewusstsein geschrieben. Das 
bedeutet: Alles hier Genannte ist nicht wertend zu verstehen. Pola-
ritäten sind konstitutiv. Enden sind immer dual. Es geht an keiner 
Stelle darum, eine Seite gegen die andere auf- oder abzuwerten oder 
eine Entscheidung zu treffen. Es geht um eine Beschreibung dessen, 
was ist: eine nicht feststellbare, offene Prozessualität. 



294 Die Kunst des Nehmens

Das männliche Bewusstsein drückt sich in dem Drang aus, 
genießen und dominieren zu wollen. Es arbeitet mit dem Druck-
prinzip. Die männlichen Eigenschaften der Position, der Herr-
schaft und der Bearbeitung sind heute vorherrschend, wohinge-
gen die Eigenschaften und Qualitäten des weiblichen Bewusstseins 
nahezu verloren gegangen sind. Diese sind in der Nicht-Position, 
der Nicht-Wertung und der Annahme zu sehen. Im männlichen 
Bewusstsein möchten wir genießen, bestimmen, kontrollieren, 
Befehle geben, führen. Niemand möchte sich genießen lassen, sich 
anpassen, unterwerfen, Befehle annehmen oder sich führen lassen. 
Diese Qualitäten werden als Schwäche eingestuft. Dies sind jedoch 
Qualitäten der weiblichen Erkenntnis, die erstaunliche Ergebnisse 
hervorbringen können. In der Tat ist ein Zugang zur Wahrheit nur 
mit diesen Modi möglich. Es liegt eine eigene Qualität in diesen 
genuin weiblichen Formen des Geführtwerdens, des Genossenwer-
dens, der Hingabe und des Aufnehmens.1

Geben und Nehmen

Geben und Nehmen sind elementare Grundprinzipien des Lebens. 
Es erscheint mir sinnvoll, Geben und Nehmen in jeweils doppel-
ter Ausführung zu konstatieren: aktiv und passiv. Es gibt aktives 
Geben, passives Geben, aktives Nehmen und passives Nehmen. 
Die aktiven Formen können auch als die männlichen Formen 
betrachtet werden, während die passiven Formen einen weib-
lichen Modus darstellen. Kurz gesagt handelt es sich bei männ-
lich-aktivem Geben um das Geben von Befehlen oder Anweisun-
gen (Bereich der Führung und Dominanz), beim weiblich-passiven 
Geben um das Dienen und Schenken (Unterordnung und Hin-
gabe), beim männlich-aktiven Nehmen um das Nehmen der Frau 
bzw. der Natur für den eigenen Genuss (Verantwortung und Egois-
mus) und beim weiblich-passiven Nehmen um die Wahrnehmung 
und Annahme (Rezeptivität, nicht-invasive Erkenntnis). Die aus-

1 Die bio-spirituellen Grundlagen zu diesen beiden Erkenntnismodi, ihre Unterscheidung 
und ihre jeweiligen Modalitäten wurden von mir in meinem Aufsatz Ins and Outs ausführ-
lich dargelegt. Siehe S. 189-207 in diesem Band (zuerst in Tattva Viveka 52, S. 32-41).



303Die spirituelle Bedeutung von Geld

Die spirituelle Bedeutung von Geld
Wie 4000 € eine Gruppe von Menschen an ihre  
Grenzen brachten

Die finanzielle und die spirituelle Sphäre sind unmittelbar miteinander verbunden. 
Ein erstaunliches Experiment mit einer Gruppe von Menschen zeigte, wie tief das 
Geld mit dem Selbstwert des Menschen verbunden ist. Um unsere Beziehung zum 
Geld zu heilen, müssen wir es in den hellen Spiegel bringen, in dem es der Aus-
druck unserer Wertschätzung und Liebe ist.

Vor einigen Jahren, im Mai 2010, nahm ich an einem fünftä-
gigen Seminar teil, bei dem es um die spirituelle Bedeutung 
von Geld ging. Eine Übung, die wir machten, bestand darin, 

dass die Seminarleiter eine Glasschüssel mit Geld vorne hinstellten. 
In dieser Schüssel befanden sich 4000 € in zerknitterten Scheinen. 
Dadurch, dass die Scheine zerknittert waren, füllten sie die ganze 
Schüssel. Es sah aus wie ein Salat aus Geld. Das Geld verschenk-
ten sie.1

Die Übung bestand darin, dass man freiwillig vortreten konnte, 
um Geld aus der Schüssel zu nehmen. Die einzige Bedingung war, 
dass man offen sagte, wie viel und wofür man das Geld haben 
möchte. Außerdem hatten die beiden Seminarleiter sowie alle 

1 Das Geldseminar wurde von Daniel Stacey Barron veranstaltet. Das Geld war die Spende 
einer Seminarteilnehmerin, die eine größere Erbschaft gemacht hatte und das Bedürfnis 
hatte, einen Teil davon der Gemeinschaft zur Verfügung zu stellen.



304 Die spirituelle Bedeutung von Geld

Anwesenden das Recht zu sagen, ob das okay sei. Es zeigte sich im 
Laufe der Übung – die insgesamt drei Stunden dauerte! – dass die 
Seminarteilnehmer, ca. 70 Menschen, emotional und energetisch 
voll in ihre Prozesse kamen und jeder sofort spüren konnte, welche 
Motive hinter dem Geldwunsch steckten und ob dieser Betrag, den 
die jeweilige Person nehmen wollte, stimmte.

Es war erschütternd festzustellen, wie viel Schmerz und Scham 
mit diesem Thema verbunden sind und wie tief das Thema Geld 
in die eigene Bedeutung als Seele, als Person und als Mensch hin-
einragt. Es ist unmittelbar verbunden. Die Menschen standen teil-
weise vorne und zitterten, weinten oder brachen zusammen, wenn 
sie sich mit ihrem Wunsch zeigen mussten. Der Wert des Geldes 
war unmittelbar mit ihrem Selbstwert verknüpft. Das Geld wurde 
tatsächlich verschenkt. Es war kein Spiel und keine Simulation. 
Dadurch nahm die Übung einen sehr existenziellen und ernsten 
Charakter an. Hier kamen alle Schatten hoch, die die Menschen 
hatten, aber auch ihre reine Freude, wenn sie das Geld bekamen 
und sich nun einen besonderen Wunsch, wie z.B. ein Kleid oder 
eine Reise erfüllen konnten.

In der Schüssel war ein 500-€-Schein, mehrere Hunderter, 
ansonsten Fünfziger, Zwanziger und Zehner. Je kleiner der Schein, 
umso mehr Scheine waren darin. Viele wollten so ca. 20-30 € haben. 
Sie sagten, sie wollten sich einen kleinen Wunsch erfüllen, oder für 
ihre Kinder etwas kaufen oder Ähnliches. Ein Mann wollte 100 €. 
Er war der Egoist in der Gruppe. Er ging nach vorne, brachte seine 
Erklärung vor, die ziemlich selbstherrlich war, und nahm sich Geld 
aus der Schüssel. Niemand der Anwesenden klatschte oder fühlte 
Zustimmung. Es herrschte ein betretenes Schweigen im Raum, als 
er sich das Geld nahm. Die Seminarleiter, die in der Regel ihr Feed-
back gaben, sagten nichts. Am Ende der Übung, zwei Stunden spä-
ter, trat dieser Teilnehmer jedoch vor und sagte, dass er sich sehr 
schlecht fühle und das Geld zurückgeben möchte. Er hatte seine 
egoistische Haltung erkannt und erklärte, dass er es getan habe, 
weil er seinem Sohn gegenüber den starken Mann markieren wollte. 
Er fühlte aber jetzt, dass es nicht stimmig war. Nachdem er Zeuge 
der anderen Prozesse geworden war, bei denen die Menschen um 
ihren ehrlichen Wert gerungen hatten, ging es ihm so schlecht, dass 



319Da ist niemand

Da ist niemand
Begegnungen mit der non-dualen Erleuchtung

Der spirituelle Weg des Advaita ist ein non-dualer Bewusstseinszustand, demzu-
folge Erwachen bedeutet, alle Dualitäten zu überwinden, das Ich aufzugeben und 
in die Große Einheit einzugehen. Dass die Sache nicht ganz so einfach ist, zeigte 
sich auf dem Kongress »Forum Erleuchtung«. Der folgende Beitrag setzt sich kri-
tisch mit dieser Philosophie auseinander, ist aber zugleich auch eine Würdigung.

Vom 22. bis zum 24. August 2014 fand in Berlin der dritte 
Kongress vom »Forum Erleuchtung« statt. Hier trifft 
sich die Satsang-Szene, die auf die indische Tradition des 

Advaita Vedanta zurückgeht und im Wesentlichen von den indi-
schen spirituellen Meistern Ramana Maharshi und seinem Schü-
ler Poonjaji sowie deren westlichen Schülerinnen und Schülern, wie 
etwa Gangaji, inspiriert ist. 

Die Philosophie des Advaita Vedanta ist eine spirituelle Lehre 
der Unpersönlichkeit, der zufolge das individuelle Ich eine Illu-
sion ist, eine künstliche Trennung von der Außenwelt, die Lei-
den erzeugt. Alle Arten von Leiden beruhen dem Advaita zufolge 
auf der Illusion der Dualität. In Wirklichkeit gibt es diese Duali-
tät nicht, weswegen auch von einer non-dualen Bewusstseinslage 
gesprochen wird, die im Moment des Erwachens bzw. der Erleuch-
tung erreicht wird. Dann fallen alle Gegensätze und Widersprüche, 
wie zum Beispiel zwischen Ich und Außenwelt, zwischen Innen 



320 Da ist niemand

und Außen, ja sogar zwischen Sein und Nichtsein weg. Es ist ein 
transzendentaler Ort der Leerheit, der Formlosigkeit, des Nichts. 
Gleichzeitig ist es alles, und das menschliche Lebewesen, mit seiner 
kleinen personalen Ich-Identifikation, verschmilzt mit dem Ozean 
des großen Göttlichen. Dann sind wir alle eins. Deshalb auch die 
herausfordernde und pointierte Aussage auf die Frage hin, wer ich 
bin: Da ist niemand.

Für mich als Kind des Westens, das vom Christentum und von 
der westlichen Philosophie geprägt ist und die Errungenschaften 
des autonomen Subjekts, wie wir es in der Aufklärung entwickelt 
haben, zu schätzen weiß, ist die Behauptung, dass es kein Ich gibt, 
durchaus suspekt. Hinzu kommt meine tiefe Beziehung zur indi-
schen Bhakti-Spiritualität, wie sie sich im Krishna-Bewusstsein aus-
drückt, wo definitiv von einem individuellen Ich in der Transzen-
denz gesprochen wird, das in seiner ewigen spirituellen Identität in 
der spirituellen Welt – also jenseits dieser materiellen Manifesta-
tion und jenseits des formlosen Nullpunkts des Brahman – in einer 
individuellen spirituellen Form mit Name, Eigenschaften, Gefüh-
len und Handlungen am göttlichen Spiel teilhat.

Ich ging dieses Jahr zu dem Kongress, um mich meinen Vor-
behalten gegenüber dem philosophischen Überbau des Advaita 
zu stellen, denn ich bin mir in meiner langjährigen Auseinander-
setzung und kontroversen Haltung zum Advaita mehr und mehr 
bewusst geworden, dass hier offenbar auch Missverständnisse und 
begriffliche Probleme auf meiner Seite vorliegen, die ich ausräu-
men möchte, um zu einer klaren Unterscheidung zu kommen, 
oder auch zum Wegfallen jedes Unterschiedes. Zudem beobachtete 
ich in einigen Gesprächen im Vorfeld des Kongresses eine interes-
sante Entwicklung innerhalb der Szene selbst, nämlich eine zuneh-
mende Differenzierung dieses apodiktischen Satzes »Es gibt kein 
Ich«, da auch die sogenannten Erwachten nach dem Erwachen wei-
terhin mit ihren emotionalen Schmerzmustern konfrontiert sind 
und die Transzendierung des Ich in der Meditation unser Leiden in 
der Welt keineswegs beendet. In der Diskussion auf dem Kongress 
wurde mir allerdings klar, dass in dieser Erfahrung des non-dua-
len Erwachens eine tiefe Wahrheit liegt, die nicht von der Hand zu 



331Nachwort

Nachwort
Zur Frage der Subjektivität

Wie es die Fügung will, ist der letzte Text in diesem Buch 
aufgrund der chronologischen Abfolge der Aufsatz zum 
Advaita Vedanta. In dieser philosophischen Tradition 

wird die Existenz einer individuellen Subjektivität grundsätzlich 
bestritten. Advaita geht davon aus, dass es keine Individualität in 
der Wahrheit gibt. Das, was wir Ich nennen, ist eine Illusion.

Dieses Axiom halte ich für falsch. Meine axiomatische Grundan-
nahme geht davon aus, dass das Ich, also das Subjekt, eine wahre 
Größe ist. Natürlich muss hier zwischen dem richtigen und dem 
falschen Ich unterschieden werden. Es gibt eine illusionäre Form 
des Ich, eine illusionäre Identifizierung mit äußerlichen Formen, 
die ich nicht wirklich bin. Dies bedeutet jedoch nicht, dass es mich 
überhaupt nicht als Subjekt gibt.

Das Subjekt bzw. meine Subjektivität ist der grundlegende Refe-
renzrahmen für meine Selbsterkenntnis und meine Position in der 
Welt. Dabei gehe ich von der Grundthese aus: Nur in der radika-
len Subjektivität gelangen wir zur Objektivität. Der Versuch einer 
Objektivierung des Wissens auf der rationalen Ebene, wie es in den 
rationalen Wissenschaften unternommen wird, kann nicht funkti-
onieren, solange wir unsere Subjektivität als Forscher bzw. als Per-
son, die sieht, hört, spricht usw. als im Erkenntnisbemühen nicht 
existent betrachten.

Es gibt jedoch eine Beziehung zwischen der Objektivität und 



332 Nachwort

der Wahrheit. »Die Wahrheit ist der Tod der Intention«1, sagt Wal-
ter Benjamin. Das reine Sehen der Wahrheit ist eine nicht intenti-
onale Wahrnehmung. Sie geschieht tatsächlich ohne Ich. Es ist das 
falsche Ich, das aus diesem Sehen der Wahrheit eliminiert ist. Die 
alten Seher hatten die Fähigkeit, die Wahrheit zu sehen. Indes, sie 
existierten nicht selbst innerhalb dieser Schau. Sie hatten kein Ich. 
Sie waren reines Medium. Sie waren kein Subjekt. Dies ist wohl als 
der Grund zu betrachten, warum das alte Sehertum seinen Nie-
dergang erleben musste. Es wurde durch die Entstehung bw. Her-
ausbildung des Ich, durch die Sezession, die Absonderung einzel-
ner Subjekte aus dem Kollektiv obsolet.2 Mit dem Ich entstand die 
Abgrenzung. Und mit dem Ich entstand die Intention. Die Inten-
tion wiederum ist das, was das Sehen verhindert, indem es eine 
Parteilichkeit erzeugt, die Teile der Wirklichkeit ausblendet oder 
zumindest verzerrt. Das ganze Bild ist nicht mehr zu sehen. Man 
sieht nur noch das, was man sehen will, nämlich das, was in die 
persönlichen Interessen passt. Dies ist der Ursprung des ideologi-
schen Schleiers, der uns von dem Sehen der Wahrheit trennt.

Das alte Sehertum ist durch die Herausbildung des autonomen 
Ich und der Rationalität seit der griechischen Antike dem Unter-
gang geweiht. Der ursprüngliche, magische Drang, ähnlich zu 
werden und in der Gemeinschaft aufzugehen – nicht nur in der 
Gemeinschaft mit anderen Menschen sondern in der Gemein-
schaft mit der ganzen Natur und dem Kosmos – wurde von dem 
Ich, dass eine Art von Herrschaft über die Dinge anstrebt und sich 
darin von den Dingen zu unterscheiden sucht, abgelöst.

Diese Ablösung und Autonomie des Ich hat sehr viel Leiden 
und Unheil über die Menschen gebracht. Sie führte zur Ausbeu-
tung der Natur und zur Unterdrückung des Menschen durch den 
Menschen. Es ist verständlich, dass spirituelle Lösungsvorschläge 
auf die Idee verfallen, das Ich und die Subjektivität als Ganzes in 
Abrede zu stellen und ihre Existenz zu leugnen. Mit dem Wegfall 

1 Walter Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels, darin: Erkenntniskritische Vor-
rede, Gesammelte Schriften, Band I, Frankfurt am Main 1974, S. 216

2 Den historischen Umschlagpunkt in dieser Entwicklung markiert Sokrates als Begründer 
der antiken Philosophie. Diotima, von der Platon im Symposion berichtet, war die letzte 
Seherin. Sie unterwies Sokrates über den Zusammenhang von Eros und Wahrheit.



333Nachwort

des Ich fallen auch die ganzen Probleme weg, die durch die Ichheit 
hervorgerufen werden. Es muss wohl konstatiert werden, dass dies 
zutrifft. Sobald ich das Ich aus meiner Weltsicht eliminiere, fallen 
die damit einhergehenden Probleme weg und es entsteht ein ande-
res Bild.

Dieses Bild ist jedoch eher abstrakter Natur. Es verliert seine 
Bestand in der Realität dadurch, dass die Sezession nun einmal 
stattgefunden hat. Dass Ich hat sich abgesetzt und existiert nun. 
Es ist aus der magischen Einheit herausgetreten in die Ekstase, was 
übersetzt »herausragen« oder »herausstehen« bedeutet. Es existiert: 
›ex‹ ist, d.h. es ist etwas, was draußen ist, was außerhalb ist. Das ist 
die Dialektik des Seins: im Draußensein findet es sich im Innen, im 
Nicht-Dazugehören gehört es sich selbst. Diese Sachverhalte sind 
dialektisch, d.h. sie schließen sich nicht gegenseitig aus, sondern 
sie bedingen sich gegenseitig. Gäbe es kein Außen, so gäbe es auch 
kein Innen. Wenn wir ganz in unserem Innern angekommen sind, 
sind wir auch beim anderen angekommen, und wenn wir ganz uns 
selbst gehören, können wir auch den anderen so sehen, wie er ist. 
Wenn wir ganz der sind, der wir sind, können wir auch den ande-
ren den sein lassen, der er ist.

Dass Ich existiert, und das Ich ist eine Suche nach innen, in 
meine innere Tiefe. Gotthard Günther nannte es Introszendenz, 
analog zur Transzendenz. Gott ist das Transzendente, dass Jensei-
tige, was für immer völlig anders und jenseits von uns ist, das für 
unseren Erkenntnisapparat unerreichbar ist. In gleicher Weise ist 
das Ich nach innen gehend nie ganz erreichbar und flieht vor unse-
rem Erkenntnisapparat in die Introszendenz, was aber etwas sehr 
Positives ist, weil es die innere Tiefe der Lebendigkeit ist, die sich 
wie Gott der mechanischen Kontrolle entzieht und die unendlich 
ist. Sie ist jenseits der 3-D Ebene und daher durch mechanische 
oder rationale Ansätze nicht erklärbar.

Was bedeutet das für das Sehertum? Wir brauchen ein neues 
Sehertum, das in der Lage ist, sein eigenes Ich zu sehen! Die Sehe-
rin oder der Seher muss in der Lage sein, sich selbst medial, d.h. 
nicht intentional zu erfassen. Das eigene Ich als Selbst und Sub-
jekt wird zum Teil der Gleichung. Das ist die große historische 



334 Nachwort

Aufgabe. Das ist das Kunststück, das noch nie da gewesen ist: sich 
selbst in der Wahrheit zu sehen.

Wie soll das gehen? Ich glaube, es geht nur dann, wenn die-
ses Selbst von allen egoistischen Strukturen und aller Unwissen-
heit, die durch Krankheit und Irrtum entstehen, geheilt ist. Das 
vollständige und gesunde Ich ist das mediale Ich. Solange wir in 
Unwissenheit oder in Krankheit sind (psychische Krankheit, emo-
tionale Verletzungen, seelische oder spirituelle Vergehen), sind wir 
in der intentionalen Struktur, sind wir perspektivisch anstatt integ-
ral, sind wir besessen und von den anderen getrennt. 

Demgegenüber besteht die echte Dialektik darin, dass das 
gesunde Ich mit dem anderen Ich in Einklang kommt und beide 
sein können. Es ist kein Widerspruch mehr zwischen Subjekt und 
Subjekt vorhanden. Man mag dies die göttliche Einheit nennen, 
denn es ist etwas, was über alle Egoismen und partikularen Inter-
essen, über alle Parteilichkeit und Absonderungen hinausgeht. Es 
ist der Punkt, wo Ich und Nicht-Ich in Harmonie sind. Das Ich 
bleibt bestehen, jedoch in einer höheren Einheit, wo es nicht im 
Konflikt mit sich und auch nicht im Konflikt mit anderen und erst 
recht nicht im Konflikt mit Gott steht. Dies ist die Ordnung, die es 
anzustreben gilt: die höhere und reinere Ordnung des neuen integ-
ralen Zeitalters, indem das Menschenwesen in seinen erlösten, ent-
schuldeten Zustand eintritt.



335Da ist niemand

Webseite zum Buch: www.burnout-und-sucht.de

Ronald Engert:  
Gut, dass es mich gibt 
Tagebuch einer Genesung

Tattva Viveka Edition 
195 S., Paperback 
ISBN 978-3-9804144-8-7 
19,80 € / 20,40 € (A) / 28,50 CHF 
Leseprobe auf der Webseite

Ein Mensch beschließt, sein Leben aufzuräumen, seine Geschichte von Trauma und Sucht 
abzuschließen und ein neues Leben zu beginnen. Er begibt sich in der Halbzeit seines 
Lebens in eine Therapie in der psychosomatischen Klinik Bad Herrenalb. Diese Klinik ver-
tritt einen ganzheitlichen, emotional-spirituellen Ansatz.
Die Tagebuchaufzeichnungen sind ein sehr persönlicher Bericht über Schmerz, Angst, 
Wut und Heilung. Sie sind unverändert wiedergegeben, klingen manchmal fast roh, aber 
authentisch und direkt. Dazwischen hat der Autor Anmerkungen aus späterer Zeit einge-
fügt, als Erläuterung der übergeordneten psychischen und spirituellen Zusammenhänge.
Die therapeutischen Ereignisse steigern sich bis zu einer Grenzerfahrung, die die emotiona-
len Abwehrstrategien zum Zusammenbruch bringt. Darauf folgt ein spirituelles Erwachen.
Ein berührender, aufrüttelnd ehrlicher Bericht eines Weges zur geistigen Genesung.
Mit einem Vorwort von Dr. Dr. Klaus von Ploetz, dem ehemaligen Chefarzt der Klinik  
Bad Herrenalb.

»Ein gefährlicher Bericht! Ein Spiegel! Lesen Sie es nur, wenn Sie bereit sind, einen 
Blick auf Ihre eigenen Geheimnisse werfen zu müssen. Nichts für gemütliche Stünd-
chen am Ofen. Sie öffnen das Buch und begegnen sich selbst und werden nach 
dem Lesen nicht der Gleiche sein wie vorher – und schlimmstenfalls eine unbändige 
Sehnsucht nach Weite, Luft, Liebe und Befreiung verspüren!« 
Gabi Happe, Ufa-Fabrik, Berlin



336 Da ist niemand

Das spirituelle Magazin  
mit der wissenschaftlichen Perspektive:

 

€

 

 
 

 
 

 
Grenzgebiete.

www.tattva.de
Tattva Viveka Redaktion, Akazienstr. 28, 10823 Berlin, 
redaktion@tattva.de, Tel. 030-2200 3223


	Vorwort
	Warum Philosophie des Subjekts?
	Religion als Sucht
	Optimierung des Menschen?
	Fühlen und Denken
	Live Stream
	Die Pforte zu sich selbst
	Entwirrung der Gefühle
	Wir sind alle ewige Personen
	Die Geschichte der Tattva Viveka
	Woher kommt das Recht?
	Ins and Outs
	Der subjektive Faktor
	Sektenhetze als spirituelles Phänomen
	Blick in die Ewigkeit
	Die Ekstasen der Gottesliebe
	Die Kunst des Nehmens
	Die spirituelle Bedeutung von Geld
	Da ist niemand

