
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jüdische Lebensgeschichten aus der Sowjetzeit 

Erzählungen von Entfremdung und Rückbesinnung 



Inhaltsverzeichnis 

 

 

Vorwort (von Heiko Haumann) __________________________________________________  

Anmerkungen zum methodischen Vorgehen ________________________________________  

Teil I – Hinführung __________________________________________________________  

1. Einleitung ______________________________________________________________  

2. Kontexte: "Jüdische Fragen" in der Sowjetunion _____________________________  

2.1. Entstalinisierung, „alltäglicher Antisemitismus“ und Widerstand – Die Jahre von 

1953 bis 1985 ___________________________________________________________  

2.2. Emigration und neue Blüte – Von der Perestrojka in die postsozialistische Zeit ____  

2.3. Lebenswege und Prägungen: Merkmale jüdisch-sowjetischer Biographien ________  

3. Lebensgeschichtliche Erzählungen als Quelle zur Erforschung autobiographischer 

Erinnerungsmuster ________________________________________________________  

4. Strategien autobiographischer Sinnstiftung im Kontext neu gestärkter jüdischer 

Identität _________________________________________________________________  

4.1. Antisemitismus als Deutungsmuster von Erfahrung __________________________  

4.2. „Anhaftendes Judentum“ _______________________________________________  

4.3. Das Motiv von Entfremdung und Rückbesinnung ____________________________  

5. Vom „Marginal Man“ zum „Jüdischen Leben“ _______________________________  

Teil II – Jüdische Lebensgeschichten aus der Sowjetzeit ___________________________  

1. Mark Grutman – „So bekam ich eine Vorstellung, was in der Welt los war.“ ______  

2. Elizaveta Ušerenko – „Unser Volk ist talentiert und heldenhaft.“ ________________  

3. Friedrich Valler - „Da lernte ich, dass es unanständig und schlecht ist, ein Jude zu 

sein.“ ____________________________________________________________________  

4. Frau K. – „Ich war keine große Aktivistin.“ _________________________________  

5. Anna Mackina – „Denn der Schlag traf Stalin ja in der Nacht vor Purim…“ ______  

6. Ţanna Š. – „Vieles haben wir dann verstanden, als wir erwachsen wurden.“ ______  

7. Hanna Scheinker – „Ich merkte, dass ich die ganze Zeit in die falsche Richtung 

gegangen war.“ ___________________________________________________________  



8. Weitere Schicksale _______________________________________________________  

Anhang ____________________________________________________________________  

Leitfaden für das Interview (von Heiko Haumann) ______________________________  

Verzeichnis der Interviews __________________________________________________  

Literaturverzeichnis _______________________________________________________ 



4 

Teil I – Hinführung 



5 

 1. Einleitung 

Die Forschung zur Geschichte der Juden in der Sowjetunion war lange Zeit 

überwiegend politikgeschichtlich orientiert, so dass die Aufmerksamkeit Themen wie 

der Sowjetisierung der Schtetl in den zwanziger und dreißiger Jahren oder den 

Repressionen im Spätstalinismus galt. Mit Blick auf die Jahre zwischen 1945 und 

1991 war die Geschichtsschreibung durch einen starken Fokus auf die Mitte der 

sechziger Jahre entstandene jüdische Oppositions- und Emigrationsbewegung 

geprägt. Dies führte in vielen Darstellungen zu einem einseitigen Bild vom 

sowjetischen Judentum seit dem Zweiten Weltkrieg, denn das Interesse galt 

vornehmlich denjenigen Juden, die eine politische jüdische Identität herausbildeten 

und sich vom sowjetischen System zu entfremden begannen.
1
 Zwar ist wiederholt 

bemerkt worden, dass diese Protestbewegung nur einen relativ kleinen Teil der 

sowjetischen Juden erfasste und dass es eine Mehrheit gab, die ihr Judentum 

charakteristischerweise nicht politisierte. Doch wurde diese Gruppe bisher selten zum 

Gegenstand von Untersuchungen gemacht. Schon 1980 wies Theodore Friedgut in 

einem Aufsatz auf dieses Ungleichgewicht in der Forschung hin. Er prägte – in 

Anlehnung an den Titel eines Romans von Elie Wiesel
2
 – für diejenigen Juden, die 

von der Protestbewegung nicht erfasst wurden, den Begriff der „silent majority“.
3
 

In diesem Buch werden autobiographische Erzählungen von Angehörigen der „stillen 

Mehrheit“ vorgestellt, die im Rahmen von lebensgeschichtlichen Interviews 

                                                 
1
  Vgl. die Überblicksdarstellungen von ALFRED D. LOW: Soviet Jewry and Soviet 

Policy, New York 1990; NORA LEVIN: The Jews in the Soviet Union since 1917. 

Paradox of Survival. Bände 1 und 2. New York 1988. BENJAMIN PINKUS: The Jews of 

the Soviet Union. The History of a National Minority. Cambridge 1989; MATTHIAS 

MESSMER: Die Judenfrage in der Sowjetunion. Ideologische Voraussetzungen und 

politische Realität, 1953-1985. Konstanz 1992. Ein breiteres soziales Spektrum deckt 

ab: ZVI GITELMAN: A Century of Ambivalence. The Jews of Russia and the Soviet 

Union. 1881 to the Present. Bloomington 2001. Noch stärker nimmt die soziologische 

Arbeit von MORDECHAI ALTSHULER die jüdische Gesamtbevölkerung der 

Sowjetunion in den Blick: Soviet Jewry since the Second World War. Population and 

Social Structure. New York u. a. 1987. 
2
  ELIE WIESEL, Les Juifs du Silence, Paris 1966. 

3
  Friedgut grenzte in seiner soziologischen Untersuchung die „silent majority“ näher 

ein: Er meinte eine sich in den sechziger und siebziger Jahren herausbildende Schicht 

innerhalb der sowjetischen Juden, die er als eine urbane, territorial verstreute Gruppe 

mit hohem Bildungs- und Assimilationsgrad beschrieb. Hier wird der Begriff 

allerdings in einem weiteren Sinne verwendet und meint alle sowjetischen Juden die 

sich nicht am jüdischen Widerstand beteiligten. Vgl. THEODORE FRIEDGUT: Soviet 

Jewry: The Silent Majority. In: Soviet Jewish Affairs, 10, 2, 1980, 3-19, hier 4-7. 



6 

entstanden sind. Diese Befragungstechnik gehört zu den Methoden der Oral History, 

einem Ansatz der Geschichtswissenschaft, der auf Gesprächen mit Zeitzeugen fußt. In 

lebensgeschichtlichen Interviews werden diese zu einer autobiographischen 

Erzählung angeregt, die möglichst wenig durch vorgefasste Fragen gesteuert werden 

soll. Die Selektions- und Gewichtungsentscheidungen beim Erzählen sollen bei dem 

Zeitzeugen selbst liegen.
4
 

Die Lebensgeschichten sowjetischer Juden werden hier mit Blick auf 

Erinnerungsmuster und autobiographische Sinnkonstruktionen untersucht: Es 

interessiert also die retrospektive Deutung lebensgeschichtlicher Erfahrung. Die 

Analyse konnte sich dabei auf theoretische Vorarbeiten im Bereich der 

Erinnerungskultur- und Autobiographieforschung stützen. Die lebensgeschichtlichen 

Interviews werden hier also nicht als Quelle für die Untersuchung vergangener 

„Wirklichkeiten“ benutzt, sondern als Dokumente einer Sicht der Gegenwart auf die 

Vergangenheit. Daneben werden auch die historischen Kontexte der 

Lebensgeschichten dargestellt, wofür allerdings die Grundlage nicht die Interviews 

selber, sondern die historische Forschungsliteratur bildet. Dieses Vorgehen zielt nicht 

auf die Gegenüberstellung einer „subjektiven“ und einer „objektiven“ Sicht auf 

Geschichte. Es geht nicht darum, zu zeigen, dass die Zeitzeugen in bestimmten 

Punkten „falsch“ liegen. Auch die geschichtswissenschaftliche Sicht ist 

standpunktgebunden und von einer eigenen, disziplinären Subjektivität geprägt. So 

verstanden entspringen autobiographische und geschichtswissenschaftliche 

Wahrheiten unterschiedlichen Quellen und Motivationen. Diesen Unterschieden ist in 

der Darstellung Rechnung zu tragen, ohne das damit eine Wertung einhergeht. 

Die Interviews wurden im Rahmen eines 2007 angelaufenen Forschungsprojektes am 

                                                 
4
  Vgl. ROSWITHA BRECKNER: Von den „Zeitzeugen“ zu den „Biographen“. Methoden 

der Erhebung und Auswertung lebensgeschichtlicher Interviews. In: DIEKWISCH, 

HEIKE (Hg.), Alltagskultur, Subjektivität und Geschichte. Zur Theorie und Praxis von 

Alltagsgeschichte, Essen 1994, 199-222; HOPF, CHRISTEL: Qualitative Interviews – 

ein Überblick. In: UWE FLICK, ERNST VON KARDOFF, INES STEINKKE, (Hgg.): 

Qualitative Forschung. Ein Handbuch. Hamburg 2003, 349-359; ARND-MICHAEL 

NOHL: Interview und dokumentarische Methode. Anleitungen für die 

Forschungspraxis. Wiesbaden 2009, 23-32. Für einen Überblick über die Ansätze der 

Oral History vgl. THOMAS L. CHARLTON, LOIS E. MYERS, REBBECCA SHARPLESS 

(Hgg.): Handbook of Oral History, New York u. a. 2006; ALISTAIR THOMSON: Four 

Paradigm Transformations in Oral History. In: The Oral History Review, 2006, 34, 1, 

40-70. 

 

 



7 

Lehrstuhl für Osteuropäische Geschichte der Universität Basel geführt. Befragt 

wurden jüdische Emigranten aus den Ländern der ehemaligen Sowjetunion, die seit 

ihrer Emigration in den Nachwendejahren in Deutschland unweit der Grenze zur 

Schweiz leben. Hier gehören sie zum Umfeld einer jüdischen Gemeinde, wobei nur 

ein Teil von ihnen die jüdische Religion praktiziert. Die Befragten kamen zwischen 

1922 und 1952 zur Welt. Die Mehrheit von ihnen lebte vor ihrer Emigration auf dem 

Gebiet der ukrainischen und russländischen Sowjetrepublik, weitere Herkunftsorte 

waren das sowjetische Weißrussland und Litauen. Ihre autobiographischen 

Erzählungen beginnen meist mit den Verfolgungen während der Shoah und in der 

späten Stalinzeit und umfassen darüber hinaus die Jahre unter den Nachfolgern 

Stalins bis zur politischen Wende von 1991. Sie lebten in kleineren und größeren 

urbanen Zentren der Sowjetunion, meist ohne Anbindung an ein jüdisches Umfeld. 

Überwiegend gehörten sie zur gebildeten Schicht der sowjetischen Gesellschaft und 

arbeiteten in technischen und akademischen Berufen, oft als Ingenieure, Ärzte oder 

Lehrer. Keiner der Befragten nahm am jüdischen Widerstand teil, was sie als Vertreter 

der „stillen Mehrheit“ ausweist. 

Die auf eine Bevölkerungsgruppe bezogene Adjektivmetapher „still“ kann aber, je 

nach historiographischem Zugang, Unterschiedliches bedeuten. Friedgut drückte 

damit die Politikferne der jüdischen Mehrheit in der UdSSR aus. Versteht man die 

Sowjetunion seit 1953 in ausschließlich politikgeschichtlicher Perspektive als eine 

Arena, in der Herrschende und Opposition einen (oft ungleichen) Kampf ausfochten, 

Repression und Widerstand das Geschehen bestimmten, dann war die Mehrheit der 

sowjetischen Juden tatsächlich "still", denn sie trat auf der politischen Bühne nicht als 

Gegner des Regimes in Erscheinung. Aus der Perspektive einer Kultur- und 

Alltagsgeschichte stellt sich das Bild freilich anders dar. Jüngere Arbeiten konnten 

nämlich zeigen, dass im staatssozialistischen Kontext für die Mehrzahl der Menschen 

eine Lebensführung jenseits und zwischen den Polen von Konformität und 

politischem Widerstand charakteristisch war. Diese Forschungen entdeckten die 

alltägliche unpolitische Resistenz und den "Eigensinn" der Individuen, womit 

Strategien des individuellen Umgangs und der subjektiven Umdeutung der 



8 

"Zumutungen von oben" gemeint sind.
5
 Sie konnten zeigen, wie Menschen, zum 

Beispiel in den sozialistischen Betrieben, die Vorgaben der Produktionsnorm kreativ 

uminterpretierten und sich in der Freizeit Räume des Privaten schufen, in denen sie 

sich dem doktrinären Zugriff der Partei entziehen konnten.
6
 Vergleichbare 

Verhaltensweisen waren auch bei den Angehörigen der jüdisch-sowjetischen silent 

majority verbreitet. Manche hegten im Privaten eine Faszination für den israelischen 

Staat, als dieser in der Zeit des „Kalten Krieges“ zum feindlichen Lager des Westens 

gehörte, andere führten religiöse Traditionen im Kreis der Familie fort. 

Sowjetische Juden entwickelten unterschiedliche Strategien im Umgang mit ihrer 

Minderheitenlage und einem zeitweise repressiv-antiüdischen Klima. Das Spektrum 

reichte vom Versuch einer vollständigen Assimilation an die sowjetischen 

Verhältnisse bis hin zum aktiven jüdischen Widerstand und dem Drängen auf 

Emigration. Am stärksten verbreitet waren jedoch unterschiedlich geartete Versuche, 

einen Mittelweg zwischen Assimilation und Widerstand zu gehen. Dabei wurde eine 

Integration in die sowjetische Gesellschaft angestrebt, wobei die jüdische Identität 

                                                 
5
  Vgl. ALF LÜDTKE: Geschichte und Eigensinn. In: DIEKWISCH, Alltagskultur, 139-

153. DERS.: Einleitung: Was ist und wer treibt Alltagsgeschichte? In: DERS. (Hg.), 

Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion historischer Erfahrungen und Lebensweisen. 

Frankfurt a. M. u. a. 1989, 9-47; THOMAS LINDENBERGER: Die Diktatur der Grenzen. 

Zur Einleitung. In: DERS. (Hg.): Herrschaft und Eigen-Sinn in der Diktatur. Studien 

zur Gesellschaftsgeschichte der DDR. Köln u.a. 1999, 13-44, hier 21-26; ILKO-

SASCHA KOWALCZUK: Von der Freiheit, Ich zu sagen. Widerständiges Verhalten in der 

DDR. In: DERS., ULRIKE POPPE, RAINER ECKERT (Hgg.): Zwischen Selbstbehauptung 

und Anpassung. Formen des Widerstandes und der Opposition in der DDR. Berlin 

1995, 85-115; Den Resistenzbegriff entwickelt mit Blick auf den Nationalsozialismus 

MARTIN BROSZAT: Resistenz und Widerstand. Eine Zwischenbilanz des 

Forschungsprojekts. In: DERS., ELKE FRÖHLICH, ANTON GRASSMANN (Hgg.): Bayern 

in der NS-Zeit. IV. Herrschaft und Gesellschaft im Konflikt. Teil C. 4. München u.a. 

1981, 691-709, hier 697-699. 
6
  Vgl. zum Beispiel KATHERINE A. LEBOW: Public Works, Private Lives: Youth 

Brigades in Nowa Huta in the 1950s. In: Contemporary European History, 10, 2001, 

199-219; PETER HEUMOS: „Der Himmel ist hoch und Prag ist weit!“ Sekundäre 

Machtverhältnisse und organisatorische Entdifferenzierung in tschechoslowakischen 

Industriebetrieben (1945-1968). In: ANNETTE SCHUHMANN (Hg.): Vernetzte 

Improvisationen. Gesellschaftliche Subsysteme in Ostmitteleuropa und in der DDR. 

Köln 200, 21-41. 



9 

schwächer werden konnte, ohne sich gänzlich zu verlieren.
7
 Assimilation, Widerstand 

und vielfältige Mittelwege: Dies sind wichtige Merkmale sowjetisch-jüdischer 

Biographien. Oft lassen sich innerhalb einer einzelnen Biographie – in 

unterschiedlichen Lebensphasen oder als ambivalentes Schwanken in ein und 

derselben – mehrere dieser Strategien feststellen. 

Die Lebenswege von Angehörigen der "stillen Mehrheit" der sowjetischen Juden 

waren stark durch die Mittelwege und durch Assimilationsbemühungen geprägt.
8
 

Zum Teil gelang ihnen auf diesem Weg eine erfolgreiche Integration in die 

sowjetische Gesellschaft,  doch  machten sie aufgrund ihrer jüdischen Herkunft auch 

viele Exklusionserfahrungen. Diese Menschen bewegten sich in einem ambivalenten 

kulturellen Raum zwischen Integration, Marginalität und Diskriminierung. Oftmals 

war ihre jüdische Idenität nur schwach ausgeprägt. 

Im Zuge der politischen und kulturellen Liberalisierung seit der Perestrojka hat 

demgegenüber innerhalb der “stillen Mehrheit” eine intensive Neuorientierung am 

Judentum eingesetzt.
9
 Diese Renaissance eines jüdischen Herkunftsbewusstseins 

führte zu einer Umdeutung der Vergangenheit und prägt den autobiographischen 

Erzählungen dieser Gruppe auch in der postsozialistischen Zeit seinen Stempel auf. 

Die Zeitzeugen erzählen ihre Lebensgeschichten aus der Perspektive einer neu- oder 

wiedererstarkten jüdischen Orientierung, sie erzählen jüdische Lebensgeschichten. 

Meist sind die Protagonisten ihrer Ich-Erzählungen Menschen, die als Juden 

Erfahrungen machen, nicht etwa als Sowjetbürger, Russen oder Ukrainer. Die hier 

vorgestellten Lebensgeschichten sind vor dem Hintergrund dieses Wandels ihrer 

Erinnerungskultur zu verstehen.
10

 

                                                 
7
  Für diese Minderheitenstrategie ist auch der Begriff „Akkulturation“ vorgeschlagen 

worden, der eine Aufnahme der Mehrheitskultur bei gleichzeitiger Bewahrung des 

Eigenen bezeichnet. Für eine ausführliche Diskussion des Akkulturationskonzeptes 

vgl. TRUDE MAURER: Plädoyer für eine vergleichende Erforschung der jüdischen 

Geschichte Deutschlands und Osteuropas. In: Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift 

für historische Sozialwissenschaft, 27, 2, 2001, 308-326, hier 313; HECKMANN, 

FRIEDRICH: Ethnische Minderheiten, Volk und Nation: Soziologie inter-ethnischer 

Beziehungen. Stuttgart 1992, 162-209. 
8
  Vgl. FRIEDGUT, Silent Majority, 4-7. 

9
  Vgl. zum sowjetisch-jüdischen “Revival” LUKASZ HIRSZOWICZ: Breaking the 

Mould. The Changing Face of Jewish Culture under Gorbachev. In: Soviet Jewish 

Affairs, 1988, 18, 3, 25-45. 
10

  Zur starken Gewichtung jüdischer Aspekte in den autobiographischen Erzählungen 

der Zeitzeugen trugen zusätzlich auch Vorstellungen über die an sie in einem solchen 

Gesprächsrahmen gestellten Erwartungen bei. Schließlich war ihnen bewusst, dass sie 

an einem Projekt zur Erforschung jüdischer Gedächtniskulturen teilnahmen. 



10 

Der erste Teil dieses Buches bietet eine Hinführung zum Thema. Zunächst werden in 

einem Überblickskapitel (2.) die historischen Kontexte der lebensgeschichtlichen 

Erzählungen geschildert. Dabei stellt neben politischen und sozialen Entwicklungen 

die Vielfalt jüdisch-sowjetischer Lebenswege einen Schwerpunkt dar. Diese bildet 

gleichsam das autobiographische "Material" der lebensgeschichtlichen Narrationen, 

einen Fundus an Erfahrungen, aus dem die Zeitzeugen beim Erzählen schöpfen. Dass 

die narrative Verarbeitung von Erfahrung als ein selektiver und kreativer Prozess zu 

denken ist, stellt ein zentrales Argument im folgenden, methodisch-theoretischen 

Kapitel (3.) dar, das sich mit den Implikationen von erinnerungs- und 

narrationstheoretischen Ansätzen für die Interpretation lebensgeschichtlicher 

Erzählungen beschäftigt. Dabei soll gezeigt werden, wie autobiographische 

Narrationen Aufschluss geben über die retrospektive Deutung erlebter Geschichte und 

die auf ihr basierende Identitätsbildung in der Gegenwart. Im vierten Kapitel werden 

wiederkehrende Motive aus den lebensgeschichtlichen Erzählungen der Zeitzeugen 

vorgestellt (4.). Anhand dieser Deutungsmuster läßt sich darlegen, wie sie ihre 

Erfahrungen im Lichte ihrer neu gestärkten jüdischen Orientierung interpretieren. 

Eine zentrale Sinnstruktur bildet dabei die Deutung des eigenen Lebensweges als eine 

Bewegung von der erzwungenen Entfremdung zur Rückbesinnung auf das Judentum. 

Die "Rückkehr zu den Wurzeln" wird zu einem bestimmenden autobiographischen 

Motiv, das der eigenen Lebensgeschichte – gerade auch angesichts von 

biographischen Zäsuren wie der Emigration – Sinn und Kohärenz verleiht. 

Schließlich folgen im zweiten Teil des Buches sieben lebensgeschichtliche 

Erzählungen, die die hier vorgetragenen Argumente beispielhaft illustrieren. Für die 

Zwecke dieser Publikation wurden die Interviews transkribiert, sprachlich bearbeitet 

und mit einem erklärenden Fußnotenapparat versehen. Jede Lebensgeschichte wird 

durch eine kurze Interpretation und historische Einordnung eingeführt. In diesen 

Essays wird der interpretative Umgang mit individuellen lebensgeschichtlichen 

Erzählungen erprobt. Dabei wird deutlich, dass es sich um Zeugnisse einer sich 

dynamisch entwickelnden postsowjetisch-jüdischen Erinnerungskultur handelt. 

 2. Kontexte: "Jüdische Fragen" in der Sowjetunion 

Seit der Wende zum Stalinismus 1929 bürgerte es sich unter den Führungsschichten 

der UdSSR ein, die „jüdische Frage“ – wie überhaupt alle nationalen und ethnischen 

Fragen – siegesgewiss für „gelöst“ zu erklären. Laut einer verbreiteten Vorstellung 



11 

befand sich die sowjetische Gesellschaft auf dem Weg in eine lichte Zukunft, in der 

nationale Unterschiede und Konflikte überwunden seien und ein einheitliches 

sowjetisches Volk (sovetskij narod) mit einer einheitlichen kommunistischen Kultur 

entstehen werde. Vor allem in ihrer Frühphase wurde die Sowjetunion in der 

Propaganda als ein Schmelztiegel der Nationen dargestellt.
11

 

Doch waren die politische Rhetorik und Praxis von Widersprüchen geprägt. Die 

„jüdische Frage“ löste sich nicht wirklich, sondern sie wurde wiederholt durch die 

Hintertüre wieder in den politischen Diskurs eingeführt und prägte die Haltung der 

Obrigkeiten gegenüber der Minderheit.
12

 Zwar wurde die Assimilation von der Partei 

als Patentlösung propagiert: Schrittweise sollten die Juden in das sich herausbildende 

sowjetisches Volk hineinwachsen. Allerdings wurde die Verwirklichung dieser Utopie 

der Einheitlichkeit nicht mit letzter Konsequenz verfolgt. An ihrer Stelle setzten sich 

in der Praxis oft andere Ordnungsvorstellungen durch. Schon die frühe sowjetische 

Nationalitätenpolitik akzeptierte das Vorhandensein unterschiedlicher Nationalitäten 

als natürliche und bleibende Gegebenheit und unterstützte die Nationsbildung 

teilweise sogar, etwa durch die Gliederung der UdSSR nach föderalen, ethnisch-

territorialen Prinzipien.
13

 Die Kategorie der Nationalität, der man auch die jüdische 

Minderheit zuordnete, blieb fest verankert in der administrativen und institutionellen 

Ordnung der Sowjetunion sowie im politischen Denken der Parteikader. 

Das Verhältnis der sowjetischen Führung zur jüdischen Minderheit war kompliziert 

und blieb im Verlauf der Geschichte der UdSSR ungeklärt. Dies hing auch mit den 

Schwierigkeiten der führenden Kommunisten zusammen, die Juden als 

Bevölkerungsgruppe in den Begrifflichkeiten ihrer politischen Ordnungsentwürfe zu 

erfassen. Die sowjetischen Juden, die bis zur Gründung des Autonomen Jüdischen 

Gebiets in Birobidžan (1934) weder innerhalb noch außerhalb der Sowjetunion ein 

Stammland besaßen und deren traditionalere Schichten in ihren Identitätsentwürfen 

                                                 
11

  Vgl. zu diesem Abschnitt ALFRED D. LOW: Soviet Jewry and Soviet Policy. New 

York 1990, 208-209. 
12

  Vgl. NAOMI BLANK: Redefining the Jewish Question from Lenin to Gorbachev: 

Terminology or Ideology? In: YAAKOV RO’I (Hg.), Jews and Jewish Life in Russia 

and the Soviet Union, Ilford 1995, 52-66. Die Konjunkturen und Rezessionen der 

“jüdischen Frage” im öffentlichen Bewusstsein wurden wesentlich durch 

Zensurmechanismen reguliert. Vgl. BLJUM, ARLEN V.: Evrejskij vopros pod sovetskoj 

cenzuroj. 1917-1991. St. Petersburg 1996. 
13

  Vgl. YURI SLEZKINE, The USSR as a Communal Apartment, or How a Socialist 

State Promoted Ethnic Particularism. In: Slavic Review, 53, 2, 1994, 414-452; DAVID 

SHNEER: Having it both ways. Jewish Nation Building and Jewish Assimilation in the 

Soviet Empire. In: Ab Imperio, 2003, 4, 377-393. 



12 

Religion und Volkszugehörigkeit verbanden, passten nicht recht in die Kategorie der 

„Nationalität“. So wurde die „jüdische Frage“ in unterschiedlichen Politikbereichen 

thematisiert, etwa in der Religionspolitik, in der Nationalitätenpolitik, in der 

Kulturpolitik und im Rahmen der Klassenfrage.
14

 Seit der Gründung Israels wirkten 

sich vermehrt auch die Positionen sowjetischer Außenpolitik auf das Verhältnis zur 

eigenen jüdischen Minderheit aus.
15

 

Es war auch diesen Definitions- und Kompetenzunsicherheiten geschuldet, dass man 

in den verschiedenen Phasen der historischen Entwicklung unterschiedliche 

Antworten auf die „jüdische Frage“ fand. Die 1920er Jahre etwa waren von der 

nationalitätenpolitischen Konzeption der „Einwurzelung“ (korenizacija) geprägt, in 

deren Rahmen versucht wurde, die Völker der Sowjetunion schrittweise und in einer 

ihnen vertrauten Form an sozialistische Prinzipien heranzuführen. Zeitweise förderte 

man deshalb ein jüdisches Kulturleben, das gemäß einer verbreiteten Formel der 

zeitgenössischen Nationalitätenpolitik „national in der Form und sozialistisch im 

Inhalt“ sein sollte, wobei mit dem Jiddischen die traditionelle Alltagssprache der 

osteuropäischen Juden favorisiert wurde.
16

 

Ende der zwanziger Jahre zeichnete sich ab, dass man mit der Einwurzelungspolitik 

viele assimilationsunwillige Juden nicht recht erreichte. Das Konstrukt einer 

sowjetisch-jiddischen Kultur erschien vielleicht zu künstlich, um eine breite 

Anhängerschaft zu mobilisieren. Mit der Religion war zudem ein zentrales Element 

                                                 
14

  Vgl. zu diesem Abschnitt HEINZ-DIETRICH LÖWE: Die Juden im bol’ševikischen 

System: Zwischen sozialem Wandel und Intervention. In:  DITTMAR DAHLMANN, 

ANKE HILBRENNER (Hgg.), Zwischen großen Erwartungen und bösem Erwachen. 

Juden, Politik und Antisemitismus in Ost- und Südosteuropa 1918-1945. Zürich u.a. 

2007, 137-165; IGOR KRUPNIK: Soviet Cultural and Ethnic Policies toward Jews: A 

Legacy Reassessed. In: RO’I, Jews, 67-86, hier 77. 
15

  Vgl. zum Wandel der sowjetischen Wahrnehmung der jüdischen Minderheit seit 

der Staatsgründung Israels JEFFREY VEIDLINGER: Soviet Jewry as a Diaspora 

Nationality. The „Black Years“ Reconsidered. In: East European Jewish Affairs, 33, 1, 

2003, 4-29 und ZVI GITELMAN, A Century of Ambivalence. The Jews of Russia and 

the Soviet Union. 1881 to the Present. Bloomington 2001, 193. 
16

  Die Praxis der „Einwurzelungspolitik“ lässt sich beispielsweise anhand 

zeitgenössischer Lehrbücher an damals eigens eingerichteten Schulen für die jüdische 

Minderheit der Sowjetunion nachvollziehen. Sie waren in jiddischer Sprache verfasst 

und es wurden zum Teil alttestamentarische Motive verwandt, um eine sozialistische 

Botschaft verständlich zu machen. Vgl. dazu die Abbildungen in ANNA SHTERNSHIS, 

Soviet and Kosher. Jewish Popular Culture in the Soviet Union. 1923-1939. Indiana 

2006, 32-34. Vgl. zur „Einwurzelung“ auch ZVI GITELMAN: The Evolution of Jewish 

Culture and Identity in the Soviet Union. In: YAAKOV RO’I und AVI BEKER (Hgg.), 

Jewish Culture and Identity in the Soviet Union. New York 1991, 3-26, hier 6. 



13 

der traditionellen Lebensweise ausgegliedert worden. Viele an den religiösen 

Lebensformen orientierte Juden konnten sich nicht vorstellen, in einer atheistischen 

Gesellschaft Wurzeln zu schlagen. Zugleich wurde das politische Klima im Land 

repressiver. Die Sowjetunion befand sich auf dem Weg in den Stalinismus.17 Auch für 

die Juden brachte dieser Umschwung verschärften Druck. Ein jüdisches Kulturleben 

durfte sich kaum noch entfalten, und die Religionsausübung wurde mit immer 

drastischeren Mitteln behindert. Seit Anfang der 1930er Jahre wurde eine aggressive 

antireligiöse Kampagne geführt. Den berüchtigten „Säuberungen“ unter Stalin fielen 

auch unzählige Juden zum Opfer. Die zuvor bestehenden jüdischen Schulen wurden 

nun geschlossen und auch das Jiddische zunehmend aus dem öffentlichen Leben 

verdrängt. Überhaupt war die Nationalitätenpolitik unter Stalin durch eine 

Favorisierung der russischen Sprache geprägt, was sich etwa in Verboten 

anderssprachiger Publikationen äußerte. Innerhalb der Partei verloren zuvor 

bestehende jüdische Vertretungen an Spielraum. 

Mit der deutschen Invasion im Zweiten Weltkrieg kam ein vernichtender Schlag 

gegen die jüdische Bevölkerung hinzu. In den okkupierten Gebieten lebten sehr viele 

Juden und diejenigen, denen nicht rechtzeitig die Flucht nach Osten gelang, fielen in 

überwiegender Zahl der Shoah zum Opfer.
18

 Die Evakuation in den Kaukasus und die 

zentralasiatischen Staaten sowie das entbehrungsreiche Leben während der 

Kriegsjahre in diesen Ländern bilden in vielen der hier vorgestellten Biographien 

prägende Kindheits- und Jugenderfahrungen. 

Viele der überlebenden Juden, die sich zuvor auf dem Weg zur Assimilation befunden 

hatten, wurden im Krieg auf brutale Weise an ihr herkunftsbedingtes Anderssein 

erinnert und so gewissermaßen auf ihr Judentum zurückgeworfen. Die 

Kriegserfahrung brachte in der nur vermeintlich vollständig atheistischen 

sowjetischen Gesellschaft ein gewisses Aufleben religiöser Gefühle mit sich, das auch 

durch eine vorübergehend tolerantere Haltung des Regimes befördert wurde.
19

 Auch 

die Juden hatten von der liberaleren Religionspolitik, mit der versucht wurde, religiös 

geprägte Gruppen innerhalb der sowjetischen Gesellschaft zu mobilisieren, profitiert. 

Nach dem Krieg wurden die Synagogen vielfach zu Anlaufstellen für die 

Überlebenden, die aus den Evakuationsorten in Zentralasien und dem Kaukasus 

                                                 
17

  Vgl. zu diesem Abschnitt die Übersicht in GRÜNER, Patrioten, 132-150. 
18

  Vgl. GRÜNER., Patrioten, 36-40. 
19

  Vgl. zu diesem Abschnitt GRÜNER, Glaube, 538-540. 



14 

sowie von der Front zurückkehrten.
20

 

Insgesamt hatten die Kriegsjahre unterschiedliche Auswirkungen auf die Stellung der 

Juden in der sowjetischen Gesellschaft. Einerseits beförderte die Erfahrung des 

gemeinsames Kampfes und Sieges im „Großen Vaterländischen Krieg“ die 

Integration der jüdischen Minderheit. Viele Juden konnten an der Front ihre Loyalität 

unter Beweis stellen und wurden „Helden der Sowjetunion“, was ihnen auch in der 

Nachkriegszeit – etwa im beruflichen Fortkommen – zu Gute kam. War das 

gesellschaftliche Klima während des Terrors der späten 1930er Jahre durch die Hetze 

gegen „innere Feinde“ vergiftet, so existierte für die Dauer des Krieges ein äußerer 

Feind. In der Gegnerschaft zu ihm rückten die sowjetischen Menschen ein Stück weit 

näher zusammen. 

Doch wurde der jüdische Anteil an der Landesverteidigung nicht von allen Seiten 

gewürdigt. In der Nachkriegszeit sollte sich in Teilen der sowjetischen Bevölkerung 

die Meinung verbreiten, dass sich die jüdischen Sowjetbürger vor dem Wehrdienst 

gedrückt hätten.
21

 In der Tat waren viele Juden, die ja als Gruppe durch die deutsche 

Invasion besonders bedroht waren, in östliche Regionen der UdSSR evakuiert 

worden. Doch drückte sich in der Redewendung zugleich ein Vorurteil aus, nämlich 

die Vorstellung eines mangelhaften sowjetischen Patriotismus bei den Juden. 

Auch die jüdische Leiderfahrung während des Holocaust wurde in der Öffentlichkeit 

nicht anerkannt. Die offizielle Deutung des Zweiten Weltkrieges folgte dem Diskurs 

über den „Großen Vaterländischen Krieg“, in dessen Rahmen der russische Beitrag im 

Abwehrkampf gegen den Faschismus besonders hervorgehoben und ansonsten das 

universelle Leid des gesamten sowjetischen Volkes betont wurde. Für partikulare 

Opfernarrative war in diesem Geschichtsbild kein Platz.
22

 Hatte schon das Trauma der 

Shoah bei den sowjetischen Juden ein Bewusstsein ihrer Sonderstellung 

                                                 
20

  Vgl. YAAKOV RO’I: The Jewish Religion in the Soviet Union after World War II. 

In: DERS., Jews, 263-289, hier 263; DERS.: The Reconstruction of Jewish 

Communities in the USSR. 1944-1947. In: DAVID BANKIER (Hg.): The Jews are 

Coming Back. The Return of the Jews to their Countries of Origin after WWII. New 

York u.a. 2005, 186-205. 
21

21  Eine Zeitzeugin berichtete, sie habe in den fünfziger Jahren oft den Vorwurf 

gehört, dass die Juden während des Krieges „in Taškent gesessen“ seien (v taškente 

sideli). Zitat aus Interview 6. 
22

  Vgl. zum sowjetischen erinnerungspolitischen Diskurs zum Zweiten Weltkrieg 

AMIR WEINER, Making Sense of War. The Second World War and the Fate of 

Bolshevik Revolution. Princeton 2001, 208-209. Zur Schweigepolitik bezüglich des 

Holocaust vgl. LEW BESYMENSKI: Was das Sowjetvolk vom Holocaust wusste. In: 

LEONID LUKS (Hg.), Der Spätstalinismus und die „jüdische Frage“, Köln 1998, 69-88. 



15 

hervorgerufen, so führte die Negierung der Leistungen und des besonderen Leides der 

jüdischen Bevölkerung bei vielen zu einer Entfremdung vom sowjetischen System. 

In den Nachkriegsjahren verschärfte sich das politische Klima wieder, was sich auch 

in einer Renaissance der „jüdischen Frage“ im politischen Diskurs äußerte. Die Jahre 

zwischen 1948 und 1953, dem Todesjahr Stalins, gelten als die „schwarzen Jahre“ des 

sowjetischen Judentums.
23

 Waren schon vor dem Krieg gegen Juden gerichtete 

Diskriminierungen keine Seltenheit, so wurde nun der Antisemitismus zu einem 

Bestandteil der offiziellen Politik. Diese Entwicklung stand in einem Zusammenhang 

mit der sowjetischen Außenpolitik: Im Zuge des sich anbahnenden Ost-West-

Konfliktes initiierte das stalinistische Regime – nach anfänglicher Unterstützung 

Israels – eine scharfe Propagandakampagne gegen den neu entstandenen jüdischen 

Staat. Den sowjetischen Juden, die die Staatsgründung Israels zum Teil enthusiastisch 

begrüßt hatten, wurde dabei „zionistische“ Illoyalität nachgesagt. Es kam zu einer 

Welle von Verhaftungen und zur Ermordung führender jüdischer Persönlichkeiten. 

Die gegen „heimatlose Kosmopoliten“ und „Zionisten“ gerichteten Kampagnen 

trugen deutliche antisemitische Züge. Einen Höhepunkt der „schwarzen Jahre“ bildete 

1953 das Verfahren gegen eine angebliche „Ärzteverschwörung“.
24

 Elf Kremlärzte, 

deren überwiegend jüdische Herkunft man in der Öffentlichkeit besonders 

herausstellte, wurden – zu Unrecht – beschuldigt, die Vergiftung der sowjetischen 

Führung einschließlich Stalins geplant zu haben. Die Aktion sei, so wurde kolportiert, 

vom amerikanischen Geheimdienst und internationalen jüdischen Organisationen von 

langer Hand geplant geworden. Es ist möglich, dass die sowjetische Führung in dieser 

Zeit sogar die Deportation aller sowjetischen Juden nach Sibirien vorbereitete.
25

 Erst 

                                                 
23

  Zur Geschichte der Juden im Spätstalinismus vgl. FRANK GRÜNER: Patrioten und 

Kosmopoliten. Juden im Sowjetstaat 1941-1953, Köln u.a. 2008. Zur Politik des 

„staatlichen Antisemitismus“ vgl. GENNADIJ KOSTYRČENKO, Gosudarstvennyj 

antisemitism v SSSR. Ot načala do kul’minacii. 1938-1953. Dokumenty. Moskau 

2005; PINKUS, Jews of the Soviet Union, 150-161 und 166-181. 
24

  Einen Überblick über die Forschungslage gibt DAVID BRANDENBERGER: Stalin`s 

Last Crime? Recent Scholarship on Postwar Soviet Antisemitism and the Doctor`s 

Plot. In: Kritika. Explorations in Russian and Eurasian History, 6, 2005, 187-204. 
25

  Die Frage, ob die sowjetische Führung in Bezug auf die Juden 

Deportationsabsichten hegte, bleibt vorerst ungeklärt. Anhand von Dokumenten 

lassen sich keine Deportationspläne belegen, doch erfolgten viele Verbrechen des 

Stalinistischen Regimes auf mündliche Anordnung. Vgl. GENNADIJ KOSTYRČENKO, 

Deportacija – mistifikacija: Proščanie s mifom stalinskoi epochi. In: Otečestvennaja 

Istorija, 2003, 1, 92-113 und SAMSON MADIEVSKI, Czy Żydom Radzieckim Zagrażała 

w 1953 Roku Deportacja? In: Biuletyn Żydowskiego Instytutu Historycznego, 2000, 

2, 215-221; Ferner: GRÜNER, Patrioten, 499. 



16 

der Tod Stalins im März 1953 nahm den schlimmsten Druck von der jüdischen 

Minderheit. Die „Schwarzen Jahre“ blieben als ein Trauma im Gedächtnis vieler 

sowjetischer Juden. 


