MARKUS WEIBER

Der Heilige Horizont
des Herzens

Perspektiven einer trinitarischen
Soteriologie im Anschluss an Karl Rahner

Vi

HERDER 7~

<))

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ersscocrg FSC® C083411

D 25

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-38093-8



Inhalt

Vorwort . . . . ...
Teil A.
Die Mutter aller Dogmen
L Das lebendige Zentrum des christlichen Glaubens . .

II.  Zur Konzeption einer Soteriologie . . . . . .. ... ..
III. Zum transzendentalen Ansatz . . . . . ... ... ... .
IV.  Perspektiven transzendentaler Soteriologie . . . . . . .
V. Die christliche Grundiiberzeugung — Ringen um Worte

Teil B.
Perspektiven einer trinitarischen Soteriologie

I. Theozentrische Perspektive — Der Vater des Lebens . . . . . . .

1. Rekonstruktion der Beziehung zu Gott im Modus des
Opfers . . ... ...

1.1.  Philologische Annidherung an ein komplexes
Phdnomen . . . ... ... ...

1.2.  Hermeneutische Uberlegungen im Anschluss an

Karl Rahner. . . . . ... .. ... .. ... ... .. ...
1.3.  Opfer und Opferkritik im Blickfeld der biblischen

Tradition . . . . ... ... ...
1.3.1. Die Bindung Isaaks (Gen22,1-19) . . . .. .. ... ..
1.3.2. Das Altargesetz (Ex 20,22-26) . .. ... ... ... ..
1.3.3. Vermeintliche Opferkritik . . . ... ... ... .. ...
1.3.4. Die Rolle des Opfers im Alten Testament . . .. . ..
1.3.5. Das Verhiltnis von Sithne und Opfer . ... ... . ..

15
23
49
65
74

81

81

81



Inhalt

1.3.6.

1.4.

1.5.
1.5.1.
1.5.2.
1.5.3.
1.5.4.
1.6.
1.7.

2.1.

2.1.1.
2.1.2.
2.2.

22.1.
22.2.
2.3.

23.1.
23.2.
2.33.

3.1.
3.2.
3.2.1.
3.2.2.
3.23.
3.3.

3.3.1.
3.3.2.
3.33.

Die Anwendung von Kultmetaphorik im Neuen

Testament . .. ... ... ... ... ... ... 155
Das Opfer als sakramentale Ausdrucksform bei
Augustinus . . ... 173
Das Opfer und die (leibliche) Gabe unserer Zeit . . . 181
Zeitlichkeit und Leiblichkeit . . . . ... ... ... ... 182
Leiblichkeit und Realsymbol . . . . . ... ... .. ... 187
Das Herz als dynamisches Ursymbol . . . . . . ... .. 197
Transformation(en) des Kultes? . . . ... ... .. ... 207
Die Einheit von Gottes- und Néchstenliebe . . . . . . . 217
Von Gott her und auf Gott hin - fiir die Menschen . . 227
Der eine und einzige Gott des Lebens . . . . . . . . .. 235
Der NamedesHerrn. . . .. ... ... ... ... ..... 244
Prasenz der Transzendenz . . . . ... ... ........ 244
Demaskierung der Gétzen . . . . ... ... ....... 252
Der Mensch vor dem Heiligen Geheimnis . . . . . . . . 255
Die Verwiesenheit auf das Mysterium . . . . ... ... 255
Das Mysterium in seiner Dreifaltigkeit . . . . . . .. .. 267
Der Heilige Horizont des Herzens . . . . ... ... .. 274
Offenheit und Transzendenz . . . .. ... ... ..... 274
Befreiende Theozentrik . . .. ... .. ... ... ... 280
Indifferenz im Dienst der Liebe . . . . . . ... .. ... 291
Das Wagnis menschlicher Existenz — ein Exodus . . . . 305
Verlust und Verzicht . . .. ... ... ... ..., ... 306
Der Tod und das christliche Sterben . . . . . . . .. .. 310
Zum Todesverstandnis . . . . .. ... ... ... .. ... 310
Sterben in der aktiven Tat des Lebens . . . . ... ... 313
Exkurs: Zur Ambivalenz der Opferterminologie . . . . 319
Die gelassene Grundhaltung geloster Existenz aus

Gnade . . . . ... ... 334
Glaube, Hoffnung, Liebe — Erlosung . . . . .. ... .. 338
Eucharistische Proexistenz . . . . . ... ... ... ... 351
Das soteriologische Zentrum . . . . . ... ... ... .. 355



Inhalt

[Il. Christozentrische Perspektive - Der Sohn der Liebe . . . . . . . 359

1. Suchende Christologie und Dynamik der Heils-

geschichte . . ... ... ... ... .. ... 359
1.1.  Die offene Frage, die der Mensch ist: Horer des Wortes 359
1.1.1. Drei anthropologische Appelle als transzendentaler

Zugang zur Christologie . . .. ... ... ... .. ... 360
1.1.2. Die kosmische Dimension der aktiven Selbsttranszen-

denzins Offene . . . . . ... ... ... .. .. ... ... 365
1.1.3. Exkurs: Christologie zwischen evolutivem und sakra-

mentalem Kairos? . . ... ... ... ... ... ... 374
1.2. Die Einheit von Frage und Antwort: Hypostatische

Union. . .. ... .. ... .. 379
1.2.1. Hohepunkt der Selbstmitteilung Gottes im ,,absoluten

Heilbringer* . . . . ... ... ... ... ... ... . ... 380
1.2.2. Inkarnation des Logos — Wort Gottes in menschlicher

Antwort . . ... 382
1.2.3. Der Zusammenhang von Schopfung und Mensch-

werdung Gottes. . . . . . ... ... ... L. 388
1.2.4. Die soteriologische Bedeutung der hypostatischen

Union fiiruns . . . ... ... ... .. ... . ... ... 391
1.3.  Anmerkungen zur transzendentalen Christologie

Karl Rahners . . . ... ... ... .. ... ... .. ... 395
1.3.1. Unableitbarkeit der inhaltlichen Konkretheit . . . . . 396
1.3.2. Zwei Typen der Christologie . . . . . ... ... ... .. 407
2. Offenbarung des Vaters im Mittler des Lebens . . . . 410
2.1. Das Evangelium Gottes und die Fiille der Zeit . . . . 410
2.1.1. Anbruch der grenzenlosen Herrschaft Gottes . . . . . 411
2.1.2. Der barmherzige Vater aller Menschen . . . . . . . .. 419
2.2.  Lehrer mit Vollmacht und Weg des Lebens. . . . . . . 424
2.2.1. Ein Did4askalos mit vollig neuartiger Lehre . . . . . . . 424
2.2.2. Paideia Christi et imitatio exempli in der Patristik . . 428
2.2.3. Sozial-kognitive Lerntheorie und Offenbarungs-

theologie . . . . .. .. ... ... ... 439
2.2.4. Auferweckung Jesu — Gott behilt das letzte Wort . . 457
2.3. Leibliche Priasenz und universale Verwirklichung der

Gnade . ... ... ... ... 474



Inhalt

23.1.

Die erlosende Haltung Gottes im Lebensstil des
Sohnes. . . ... .. ... 476

2.3.2. Universales Sakrament der Selbstoffenbarung Gottes . 485
3. Umfassende Heilung und Befreiung . . . .. ... ... 499
3.1. Wahrer Arzt und wahre Medizin . . ... ... ... . . 499
3.1.1. Heilsame Ndhe Gottes . . . . ... ... .. ... ..... 499
3.1.2. Brot des Lebens und Arznei gegen den Tod . . . . . . 504
3.2. Die Entmachtung der Stinde . . . . .. ... ... ... . 507
3.2.1. Die Wirklichkeit von Siinde und Schuld . . . . ... .. 508
3.2.2. Personale Schuld, Siinde und siindhafte Strukturen . . 513
3.2.3. Caro salutis est cardo — Rekapitulation und Solidaritdt 526
3.2.4. Mittler des Heils — an Stelle des Stellvertretungs-

motivs? . ... 536
3.3. Das Kreuz und die universalisierte Proexistenz des

Erlosers . . . .. .. .. 549
3.3.1. E latere Christi — objektive Erlosung und subjektiver

Vollzug . . ... ... 550
3.3.2. Signum efficax — Erlosung als Existential? . . . . . . . . 559
3.3.3. Die soteriologische Vermittlung . . . . .. ... ... .. 580
Ill. Pneumatozentrische Perspektive - Der Geist der Freiheit. . . . 587
1. Verwandlung im Herzen und Vollzug der Gnade . . . . 587
1.1.  AufreiBen des Himmels — Offnung des Herzens . . . . 587
1.1.1. Leben aus dem Atem des lebendigen Gottes . . . . . . 589
1.1.2. Ekstatische Berithrung mit Gott? . . . ... ... .. .. 598
1.1.3. Erlosende Erfahrung der Gnade im Alltag . . . . . .. 608
1.2.  Geschichte der Gnade als Geschichte des Heils . . . . 623
1.2.1. Pneuma tiiber alles Fleisch . . . . ... ... ... .. .. 625
1.2.2. Descensus Christi ad inferos . . . . ... ... ... ... 630
1.2.3. Communio sanctorum ab Abel . . . . ... ... .. ... 639
2. Kirche als universales Zeichen und Werkzeug des Heils 642
2.1. Die soteriologische Dynamik einer dienenden Kirche 643
2.1.1. Theozentrische Riickbindung durch Christus . . . . . . 643
2.1.2. Aufgabe und sakramentales Wesen — Prioritidten . . . . 644
2.1.3. Exkurs: Kontamination mit romischer Ideologie? . . . 647
2.2.  Sakramente als wirksame Wahrnehmung der Erlosung 652



Inhalt

3. Eschatologische Anspannung . . . . ... ... ..... 665
3.1. Eschatologisches Provisorium . . . . ... ... ... .. 665
3.1.1. Soteriologische Hermeneutik eschatologischer

Aussagen. . . ... 665
3.1.2. Theosis — Entgrenzung des Menschen . . . . . .. . .. 669
32. Zur Theodizee . .. ... ... ... .. ... ... ..... 681
3.2.1. Memoria passionis . . . . . ... ... ... ... ... 684
3.2.2. Weg in die Heilige Nacht Gottes . . . . ... ... ... 695
3.3. Osterlicher Lichtblick der Hoffnung . . . . . .. . . .. 708
331. Lumen Christi . . . ... ... ... .. .. .. ..... 708
3.3.2. Stark wie der Tod ist die Liebe . . . .. ... ... ... 711
3.3.3. Die soteriologische Wandlung . . . . . . ... ... ... 713

Teil C.
Konsequenzen

L Riickblick: Theozentrik — Universalitdt — Dynamik . . 719
II.  Theozentrische Soteriologie — Ernstfall und Zeugnis . 723
III.  Offener Universalismus der Liebe im Geiste Christi . 741
IV.  Dynamik der Mission als Herzlichkeit des Glaubens . 755
V. Wagnis der Nachfolge Jesu im Horizont der Hoffnung 769
Abkiirzungsverzeichnis . . . . ... ... 776
Literaturverzeichnis . . . . ... ... ... ... .. ... ... 77






Vorwort

Die vorliegende Arbeit wurde an der Universitdt Regensburg als
theologische Dissertation im Fach Dogmatik und Dogmenge-
schichte eingereicht und von der Promotionsversammlung der
Fakultit fiir Katholische Theologie im Juni 2017 mit der Note
»summa cum laude* angenommen.

Die Gliederung der hier priasentierten Untersuchung hatte sich
im Verlauf der Promotion immer deutlicher herauskristallisiert.
Wer sich intensiv mit der christlichen Soteriologie beschiftigt,
kommt nicht umbhin, sie als das innere Strukturprinzip der gesam-
ten Dogmatik zu verstehen. Sofern diese Soteriologie ndamlich als
erhellende Rede vom ,,Heil“ des Menschen auf dessen befreiende
Erlosung, Erfiillung und Vollendung blickt, zielt sie immer schon
auf den Kerninhalt der Theologie schlechthin — auf Gott selbst
und die universale Dynamik seines Heilswillens, der in Jesus
Christus offenbar und in seinem Geist spiirbar wird.

Der Versuch, im Anschluss an Karl Rahner eine trinitarische
Soteriologie zu konzipieren und in ihren wesentlichen Ziigen zu
skizzieren, sprengt eigentlich das Format und den iiblichen Rah-
men ciner Dissertation, wie der Leser oder die Leserin schon am
Umfang dieses Bandes unschwer erkennen kann. Dennoch
erscheint ein solch grundlegender Neuansatz notwendig und gut
begriindbar, wie sich bei der wohlwollenden Lektiire hoffentlich
zeigen wird.

Mein Dank gilt den Herausgebern der Freiburger theologischen
Studien fiir ihre Entscheidung, diese Arbeit in ihre Reihe auf-
zunehmen; ebenso Herrn Clemens Carl und dem Verlag Herder
fiir die sehr angenehme und konstruktive Zusammenarbeit; dem
Bistum Regensburg fiir seinen Druckkostenzuschuss; Marion
Sommer und Monika Anglhuber fiir das Korrekturlesen des
Manuskripts.

Von Herzen danke ich allen, die mich und meine Arbeit stets
unterstiitzt, gefordert und begleitet haben — allen voran meinem

11



Vorwort

Doktorvater Prof. Dr. Erwin Dirscherl. Seine fachlich wie
menschlich hervorragende Betreuung, sein wertvoller Rat, das
immer offene Ohr und die vielen spannenden Gespridche waren
und sind von unschitzbarem Wert. Prof. Dr. Alfons Knoll danke
ich herzlich fiir die Erstellung des Zweitgutachtens und seine
freundliche Hilfsbereitschaft.

Der groBte und gewichtigste Dank, der sich nur schwer in
Worte fassen ldsst, gilt meinen lieben Eltern, Gabriele und Georg
Weiller. Thre selbstlose Giite und ihr bedingungsloser Riickhalt
bilden den tragenden Grund fiir alles, was eine solche Arbeit
ermoglicht hat.

Vergelt’s Gott!

Regensburg, am 500. Reformationstag 2017 Markus Weiller

12



Teil A.
Die Mutter aller Dogmen






I. Das lebendige Zentrum des christlichen Glaubens

,»Man hat heute manchmal den Eindruck, da3 Menschen sehr
oft ungliicklich werden, weil sie um jeden Preis gliicklich wer-
den wollen. Sie leiden nidmlich unter einer Frustrationsangst:
Sie fiirchten, es konnte ihnen etwas entgehen, was sie nicht
erlebt haben, bevor sie gehen miissen; sie wissen dabei, daf3
sie bald gehen miissen und daf3 die Zeit nicht mehr lang vor-
reicht, in der etwas passieren kann, was gliicklich macht.
Darum meinen sie, das Wichtigste sei es, dafiir zu sorgen, daf3
ihnen nichts entgehe. Bei dieser Angst, nicht alles an der Tafel
des Lebens vertilgt zu haben, wird in Wirklichkeit aber nichts
genossen, sondern alles nur ,hineingestopft® und so der Magen
verdorben. Am Schluf3 ist einem dann alles entgangen, und
nichts ist wirklich erlebt, weil man alles erleben wollte.!

Die Lebenszeit des Menschen ist bekanntlich begrenzt und die
»enge Wirklichkeit ist nun einmal der Tod des unendlich Mogli-
chen, das ungeboren im Schof3 der Wirklichkeit stirbt.“? Diese
hier von Karl Rahner beschriebene ,Frustrationsangst®, die aus
der zum Teil leidvoll erfahrenen Endlichkeit und Begrenztheit
der menschlichen Moglichkeiten resultiert, konnte wohl als cha-
rakteristisch fiir eine heute immer schneller beschleunigende, reiz-
iberflutete und funktionalisierte Welt der Komparative gelten.
Lebenslauf und Facebook-Chronik wollen gefiillt und mog-
lichst liickenlos fortgeschrieben werden. Junge Menschen haben
heute beruflich wie privat so viele Moglichkeiten wie niemals
zuvor und drohen gerade unter dieser Last scheinbar unbegrenz-
ter Optionen zu zerbrechen.’ Latenter Rechtfertigungsdruck und

! Rahner, K., Selbstverwirklichung und Annahme des Kreuzes, in: Ders.,
Schriften VIII, 322-326, 322.

2 Ebd.

3 Vgl. den représentativen Artikel von Stehr, L., Generation der tausend
Moglichkeiten: Zeit online, 13.01.2013 (http://www.zeit.de/studium/2013-01/
leserartikel-generation-moeglichkeiten). ,,Wir sind iiberall, aber nirgendwo
ganz und in Ruhe. [...] Kommt da noch etwas, was uns auffangt?*

15



Die Mutter aller Dogmen

Perfektionismus schaffen eine grausame Druckkulisse von Leis-
tungsstandards und permanenter zeitlicher Optimierung. Das
schwer greifbare Phinomen des ,,Burn-out™ gilt bereits als eine
Art Volkskrankheit. Um einem Kanon von retuschierten Idealen
der Werbung zu entsprechen, will man freilich auch Forderungen
eines Beauty- und Fitnesskults nachgeben und neue Lifestyle- und
Modetrends moglichst intensiv geteilt haben. Man lebt vom
jeweils nichsten Event und jagt von Selfie zu Selfie, um das
Album unseres Lebens auszufiillen. Das Akronym ,,yolo“ (you
only live once) ist gleichsam die jugendliche Aufforderung zum
rauschvollen Genuss, der am liebsten alles in diesem Leben ein-
holen, nicht nur leben, sondern erleben will — zumal dieses Leben
ja bekanntlich iiber keine ,Bearbeiten-Riickgingig-Taste“ ver-
fiigt. Wer ndmlich viele Entfaltungsmoglichkeiten und Potentiale
hat, muss diese doch moglichst optimal nutzen. Was an vielen
Schulen und Universitéiten oft als ,,Bulimie-Lernen* beklagt wird
und teilweise mit der vermeintlich optimierten Férderung im Kin-
dergartenalter beginnt, findet seine Analogie in der Lebens- und
Freizeitgestaltung. Sind wir nicht geradezu verpflichtet zum Kon-
sum und Genuss an der Tafel des Lebens, bevor das Verfallsdatum
der scheinbar unbegrenzten Kostlichkeiten abgelaufen ist? Wer
dies nicht tut oder einfach nicht kann, gilt im jugendlichen Jargon
auch gerne als ,,Opfer®.

Dabei mag sich die Frage stellen — und sie wird durchaus
gestellt: Was ist mit denen, die in der heilen Schlacht um das
kalte Buffet des Lebens* zu kurz gekommen, die auf der Strecke
geblieben sind? Haben sie einfach nur ,,Pech gehabt“? Doch
diese Frage allein wire natiirlich viel zu oberflachlich gestellt.
Denn auch ein Mensch, der meint, in seinem Leben tatsichlich
alles ausgekostet und erlebt zu haben, der rundum zufrieden und
stolz auf das Vergangene zuriickblicken kann, miisste am Ende

4 Die Formulierung greift — das durch Rahner gezeichnete Bild von der
,» Tafel des Lebens“ transzendierend — auf Reinhard Mey und seine ,,Heif3e
Schlacht am kalten Buffet* zuriick, denn ,hier zeigt sich, wer kdmpfen
kann.“ Der satirische Songtext zeigt tiefgriindige Analogien alltiglicher
Frustrationsangst (und Riicksichtslosigkeit) auf.

16



Das lebendige Zentrum des christlichen Glaubens

dann dennoch feststellen, was sich auch schon in der Weisheitslite-
ratur des Alten Testaments spiegelt:

Preist er sich im Leben auch gliicklich und sagt zu sich: ,,Man
lobt dich, weil du dir’s wohl sein lisst”, so muss er doch zur Schar
seiner Viiter hinab, die das Licht nie mehr erblicken. Der Mensch
in Pracht, doch ohne Einsicht, er gleicht dem Vieh, das verstummit.
(Ps 49,19 ff.)

Doch welche ,,Einsicht” miisste der Mensch als Konsequenz
daraus wohl ziehen? Diese Frage beschiftigt die gesamte Mensch-
heit seit eh und je. Die klassischen Philosophenschulen der Antike
streiten sich energisch um den richtigen Weg zur Eudaimonia, zur
Gliickseligkeit und Erfiillung des menschlichen Daseins. Die Ant-
worten fallen zum Teil sehr unterschiedlich aus und haben sich in
ihren Grundziigen bis heute erhalten. Die einen streben nach
Ruhm und Ehre, die anderen nach Macht und Weisheit. Wieder
andere erheben eine egozentrische und utilitaristische Lustmaxi-
mierung zum hochsten Prinzip oder iiben sich mit autarker Selbst-
bescheidung in ihrer Gewissheit, einen selbst aufgestellten und
interpretierten Regelkatalog zu erfiillen. Unter Anerkennung all
dieser Versuche stellt sich dann aber immer noch die Frage:
Wofiir lohnt es sich, unsere knappe Zeit zu investieren? Wodurch
wird dieses Leben wertvoll? Konnen die verschiedenen Entwiirfe
die drangende Frage beantworten, die der Mensch sich selbst tég-
lich ist? Ist seine Eudaimonia durch ihn selbst iiberhaupt herstell-
bar? Zumal in einer Weise, die ihn trotz der Begrenztheit iiber
seine Endlichkeit und letzte Einsamkeit hinaus zu tragen vermag,
wirklich ihn, mit allem, was ihn und seine Beziehungen ausmacht
und zu ihm gehort — nicht nur den nichtigen Schatten dessen, was
er einst war oder hitte sein sollen?

Was liegt umgekehrt den vielen positiven Erfahrungen und
Momenten des Gliicks zu Grunde, die doch iiber die Sterblichkeit
eines fliichtigen Augenblicks hinaus in eine Dimension ewiger End-
giiltigkeit hineinragen? Warum wollen wir oft mit Goethes Faust
zum Augenblick sagen: ,,Verweile doch, du bist so schon!“ Wovon
wird eine tiefe Freundschaft, eine innige Liebe, das Gefiihl von
Giite und Selbstlosigkeit, Mitleid, Solidaritdt ohne Dank und Lohn
getragen? Gibt es also ein verldssliches Kriterium, an dem der

17



Die Mutter aller Dogmen

Mensch seine zweifelhafte Existenz ausrichten konnte, ohne sofort
wieder Angst haben zu miissen, dass er seine begrenzte und zweifel-
los kostbare Lebenszeit vergeudet —auch wenn es vielleicht nach den
bilanzierenden MaBstiben dieser Welt zunéchst danach aussieht?

Der christliche Glaube bietet hier eine zutiefst irritierende und
provokante Antwort auf diese Fragen. Seine Antwort ist damals
wie heute ein ,Skandal“, ein aufsehenerregendes Argernis und
muss zunéchst auch als solches wahrgenommen werden, denn die
Christen verkiindigen Christus als den Gekreuzigten: fiir Juden ein
empdorendes Argernis, fiir Heiden eine Torheit, fiir die Berufenen
aber, Juden wie Griechen, Christus, Gottes Kraft und Gottes Weis-
heit. Denn das Torichte an Gott ist weiser als die Menschen und das
Schwache an Gott ist stirker als die Menschen. (1 Kor 1,23 ff.) Und
diese Antwort soll eine Option fiir unser Leben sein? Ein am
Kreuz ausblutender Messias? Nach christlicher Uberzeugung
offenbart sich gerade im gekreuzigten Jesus von Nazareth der
letzte Sinn und das hochste Ziel menschlicher Existenz —Gott,
der unsterbliche Liebe ist.

Mehr noch, denn erst in ihm findet der Mensch seine endgiilti-
ge Vollendung, Erfiillung und vergebende Erlosung aus allen noch
so verworrenen Irrwegen der Schuld oder des Scheiterns. Gerade
der Gekreuzigte, der sein Schicksal selbst in die Hand eines entzo-
genen Ursprungs des Lebens legt, den er vertrauensvoll als Abba —
Vater — anspricht, vermittelt als dessen lebendige Selbstzusage
einen Geist der Freiheit, eine neue, ganz andere Qualitidt von
Leben, das den Tod ebenso wie den Alltag nicht mehr zu fiirchten
braucht. Die Fiille dieses Lebens ist durch ihn allen Menschen uni-
versal zugesagt — nicht nur Frommen, Asketen, Gelehrten, Rei-
chen oder Siegern — und muss nur in Offenheit fiir die sich zueig-
nende Liebe als Gnade angenommen und realisiert werden. Jeder
Mensch, der sich durch sein Leben dieser Liebe, die Gott ist,
anvertraut, lebt in die unverbrauchbare Weite der Wirklichkeit
Gottes hinein — und tut dies auf jenes Wort Gottes hin, das
Mensch geworden ist, damit auch wir vergottlicht werden (vgl.
Joh 1,9-14). Fern jeder pseudoromantischen Idylle richtet sich
der Blick auf einen Gekreuzigten: Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo
ist dein Stachel? (1 Kor 15,55) Das Kriterium fiir den Einsatz

18



Das lebendige Zentrum des christlichen Glaubens

unserer kostbaren Lebenszeit und der Maf3stab unseres existen-
tiellen Wihlens offenbart sich fiir Christen in einem konkreten
Namen und geschichtlichen Antlitz: Jesus von Nazareth.

Alle Dogmen des Christentums lassen sich daher auf diese eine
urspriingliche Grunderfahrung zuriickfiithren: die feste, bis in den
Tod hinein durchgehaltene Uberzeugung der Urgemeinde, dass
der Sinn der Welt, der eine und einzige Gott der Lebenden, sich in
diesem Menschen zur Fiille der Zeit (Mk 1,15) selbst offenbart hat,
dabei unserem Handeln vorausliegt und es je neu ermoglicht, weil
Er selbst sich zur allein geniigenden Erfiillung unseres Lebens
schenkt, aus reiner Gnade, um ,,fiir uns“ und ,,um unseres Heiles
willen“ in der Geschichte wirksam und erfahrbar da zu sein (vgl.
Ex 3,14), als der Weg des Lebens (vgl. Joh 14,6), d. h. der Liebe
und Gemeinschaft. Auf diesem soteriologischen Kerninhalt griin-
det die schriftliche Fixierung und Tradierung des christlichen Evan-
geliums. Darauf basieren alle entscheidenden trinitarischen, chris-
tologischen und pneumatologischen Aussagen der ersten Konzilien
sowie die zentralen Argumentationen der Kirchenvéter.’

Der soteriologische Bezugspunkt steht immer im Zentrum. Die
ganz offensichtlich in dieser Form unerwartete und iiberwiltigen-

5 Dies gilt fiir die Grundausrichtung des Apostelkonzils in Jerusalem (vgl.
Apg 15,11) ebenso wie fiir die ersten vier 6kumenischen Konzilien von
Nizéda, Konstantinopel, Ephesus und Chalkedon. Die dezidiert soteriologi-
sche Argumentation des Athanasius gegen Arius, mit der die Gottlichkeit
des Logos unterstrichen wird, préagt fortan die gesamte alexandrinische
Christologie bis hin zu Ephesus und Chalkedon. Sie findet sich dann analog
bei den Kappadokiern mit Blick auf den Heiligen Geist. Umgekehrt sehen
Kirchenviter wie Ignatius von Antiochien und Irendus von Lyon ebenso
wie die gesamte antiochenische Unterscheidungschristologie die Begriin-
dung fiir das unaufgebbare Menschsein Jesu ebenfalls in dessen soteriolo-
gischer Bedeutung fiir uns. Vgl. DH 125; DH 150; DH 251d; DH 262 {.; DH
291; DH 293; DH 300 f. Vgl. Studer, B., Zur Soteriologie der Kirchenviter,
in: Studer, B./Daley, B., Handbuch der Dogmengeschichte. Band III, Fasz.
2a: Soteriologie. In der Schrift und Patristik, Freiburg i. Br. 1978, 55-225,
224; Grillmeier, A., Jesus der Christus im Glauben der Kirche. Bd. 1: Von
der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451), Freiburg i. Br.
32004, 198-201; 212-219.

19



Die Mutter aller Dogmen

de Erfahrung des erlosenden und erfiillenden Wirkens Gottes
durch Jesus, den Christus, bringt in der realen Prédsenz seines
lebendigen Geistes mit entwaffnender Dynamik eine Lawine des
ungldubig staunenden Glaubens, der neu geborenen Hoffnung
und der sich bis in den Tod wagenden Liebe ins Rollen und wird,
getragen von der Heilsgeschichte und dem Glauben Israels, zur
»Mutter aller Dogmen“ und zum innersten Wesenskern der christ-
lichen Verkiindigung vom aus Hass gekreuzigten und in die Liebe
hinein auferstandenen Messias, dem geschichtlich bezeugten Wort
Gottes in Person.

Zu allen Zeiten haben Christen versucht, diesen Kern ihres
Glaubens durch vielerlei Sprachformen und Bilder, durch mehr
oder weniger stilisierte und systematisierte Lehrgebilde oder spi-
rituelle Zuginge zu erfassen und iiber Generationen hinweg wei-
ter zu transportieren. Der bereichernde Dialog mit urspriinglich
fremden Kulturen und die Notwendigkeit, sich mit den Anders-
denkenden geistig und menschlich auseinandersetzen zu miissen,
um die eigene Uberzeugung nachvollziehbar rechtfertigen zu
konnen, hat entscheidend zur Selbstvergewisserung christlicher
Identitdt, zum tieferen Verstindnis des eigenen Glaubens und
zur Auspriagung tradierter Motive und Denkformen beigetragen.
Dies zeigt sich schon innerhalb des biblischen Kanons und wurde
durch die Begegnung mit der Philosophie der Griechen, der poli-
tischen Gesellschaft der Romer und vielen anderen Gespréchs-
partnern bis heute pragend. Das Christentum stand also immer
schon vor der Herausforderung, den Kerninhalt seines Glaubens
in der jeweiligen Sprache seiner Zeit entsprechend zu formulie-
ren, ohne dabei die Kontinuitidt zu seinem Ursprung preiszuge-
ben. Es war immer wieder gefordert, sich mutig auf verschiedene
Erfahrungswelten und Denkformen der Menschen einzulassen.
Ein herausragendes Beispiel fiir eine solche Offenheit und das
sensible Bewusstsein fiir die dringenden Fragen des modernen
Menschen war zweifellos Karl Rahner. Auf die Frage, wie er sei-
nen theologischen Ansatz ndher definiere, antwortete dieser ein-
mal:

20



