Lotos-Siitra

Das grof3e Erleuchtungsbuch des Buddhismus
Vollstindige Ubersetzung

Nach dem chinesischen Text von Kumarajiva
ins Deutsche iibersetzt

und eingeleitet von Margareta von Borsig

Mit einem Geleitwort
von Heinrich Dumoulin S.J.

HERDER )

N



Neuausgabe 2019
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2003
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Gestaltungssaal, Rosenheim
Umschlagmotiv: Buddhakopf, Holz, vergoldet, Tumschug,
5./6. Jahrhundert n. Chr. Indisches Museum, Berlin-Dahlem
Herstellung: GGP Media GmbH, PéBneck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-38495-0
ISBN E-Book 978-3-451-81831-8



Dieser Mann [Buddha] bildet ein groles Geheimnis.
Er steht in einer erschreckenden, fast iibermenschlichen Freiheit,
zugleich hat er dabei eine Giite, méchtig wie eine Weltkraft.

(Romano Guardini: »Der Herr«, Wiirzburg 1951)






Inhalt

Heinrich Dumoulin
Geleitwort . . . . . . ..

Margareta von Borsig
Einleitung zum Lotos-Stitra . . . . . . ... ... .....

Sitra von der Lotosblume des wunderbaren Gesetzes

ErstesBuch . . . ... ... ... ... ... . .....
Kapitel I Einleitung . . . ... ... ... .. .....
Kapitel I Geschicklichkeit . . ... ... .. ... ..

ZweitesBuch . . ... ... oo Lo
Kapitel Il Ein Gleichnis . . . . . ... ... ... ...
Kapitel IV~ Erkenntnis durch den Glauben . . . . . . . .

DrittesBuch . . . . ... ... ... ... . ... ... ...
Kapitel V. Das Gleichnis von den Krdutern . . . . . ..
Kapitel VI Prophezeiung . . . . . ... ... ... ...
Kapitel VII Das Gleichnis der Zauberstadt . . . . . . .

ViertesBuch . . . . ... ... ... ... ...
Kapitel VIII Prophezeiung fiir die fiinfhundert Schiiler .
Kapitel IX Prophezeiung fiir die lernenden und nicht

mehr lernenden Menschen . . . . ... ... ... ..
Kapitel X Der Gesetzesmeister . . . . . ... ... ..
Kapitel XI Die Erscheinung des Juwelen-Stiipa . . . . .
Kapitel XIT Devadatta . . ... ... ..........
Kapitel XIII Ermutigung, (das Lotos-Siitra) festzuhalten

FinftesBuch . . ... ... ... . ... ..........
Kapitel XIV ~ Wandel in friedvoller Festigkeit und Freude
Kapitel XV Hervorquellen (von Scharen von

Bodhisattvas) ausder Erde . . . ... ... ... ...
Kapitel XVI Des Tathagata Lebensdauver . . . ... ..
Kapitel XVII Die Unterscheidung der Verdienste . . . .

204
210
220
232
241

247
249

266
279
288



SechstesBuch . . . . ... ... ... .. ... .. .. ...
Kapitel XVIII Die Verdienste der freudigen Annahme
Kapitel XIX Die Verdienste des Gesetzesmeisters
Kapitel XX Der Bodhisattva Sadaparibhata . . . . . . .
Kapitel XXI Die iiberirdische Kraft des Tathagata
Kapitel XXII Das anvertraute Gut . . . . .. ... ...
Kapitel XXIII Die frithere Tat des Bodhisattva

Bhaisajya-raja . . . ... ...

SiebentesBuch . . . ... ... ... ... .. 0.,
Kapitel XXIV  Der Bodhisattva Gadgadasvara . . . . .
Kapitel XXV Das universale Tor des Bodhisattva

Avalokite§vara . . . . ... ... L
Kapitel XXVI Dharanis . ... .............
Kapitel XXVII  Die frithere Begebenheit mit dem Konig

Subhavyﬁha .......................
Kapitel XXVIII Die Ermutigung des Bodhisattva

Samantabhadra . . ... ... ... ... ...

Margareta von Borsig
Nachwort . . . ... ... ... .. ... .. ...

Anhang
Erkldrung der indischen Zahlenangaben . . . . . . . . ..
Abkiirzungen . . . . ...
Zur Aussprache . . . .. ...
Literaturverzeichnis . . . . . .. ... ... ... ....
Inhaltsangabe der 28 Kapitel . . . . . ... ... ... ..



Geleitwort







Geleitwort

Erfahrung und Wort sind in den groflen Weltreligionen miteinander
verkniipft. Religiose Erfahrung findet Ausdruck im heiligen Wort.

Das heilige Wort verbiirgt die Authentizitdt der Erfahrung.

Der Buddhismus ist seinem Wesen nach Religion der Erfahrung,
griindend in der Existenzerfahrung des Stifters Sakyamuni, die allen
Lebewesen den Weg der befreienden Erfahrung bis zur endgiiltigen
Erlosung zeigt. Das Lotos-Sitra hat die buddhistische Grunderfah-
rung zum Inhalt, es entfaltet die Kernlehre vom Einen Heilsweg fiir
alle Lebewesen und von dem alle Grenzen von Raum und Zeit iiber-
steigenden Buddha. Der Jiinger vernimmt als Horer (Sravaka)
ehrfiirchtig dieses Buddha-Wort, eignet es sich von Stufe zu Stufe
emporsteigend in personlicher Erfahrung an und erlangt so die ver-
heilene Buddhaschaft.

Im Buddhismus, auch im Mahayana-Buddhismus, geht es nicht
an, von einem Hauptstitra zu sprechen, weil eine solche Qualifizie-
rung die irrige Vorstellung wecken konnte, die anderen Sttren seien
dem Hauptstitra untergeordnet oder auf dieses hingerichtet. Dies ist
nicht der Fall. Vielmehr bezeichnen die verschiedenen Sttren oder
Sttrengruppen im Mahayana bestimmte, je andere Ansitze fiir die
Darstellung des Ganzen. Die groen Mahayana-Siitren sind Kunst-
werke von hohem Rang. Das Lotos-Sitra verdankt seine herausra-
gende Stellung der unvergleichlichen Anziehungskraft, die es jahr-
hundertelang auf buddhistische Fromme ausgetibt hat. Das in China
und Japan lange Zeit vorherrschende michtige Tendai-System
stellte es zusammen mit dem Nirvana-Sitra an die Spitze der Sa-
tren. Der japanische Buddha-Monch Nichiren (1222-1282) ver-
schaffte wihrend der Kamakura-Zeit, der religios stiarksten Epoche
der japanischen Geschichte, dem Lotos-Siutra eine herausragende
Position. In unseren Tagen liefen sich zahlenstarke moderne japani-
sche Volksreligionen von Nichiren inspirieren und fiir das Lotos-
Sutra begeistern.

Der volle Titel des Sttra lautet »Siitra der Lotosblume des guten
(oder wahren oder wunderbaren) Gesetzes« (sanskr.: Saddharma-
pundarika-Sitra, jap.: Myoho-renge-kyo). Der Lotos offenbart dem
Buddhisten im Symbol den Sinn und die Spannweite der menschli-

11



chen Existenz. Aus Sumpfwasser emporsteigend entfaltet die
Blume in unbeschreiblicher Schonheit ihre weien Bliitenblitter,
Sinnbild der irrenden Lebewesen, die aus den Triibungen der leid-
vollen Werdewelt zur endgiiltigen Befreiung, in buddhistischer Ter-
minologie »Nirvana« genannt, hinfinden. Das buddhistische Grund-
anliegen ist im Lotossymbol giiltig dargestellt. Der Titel fiigt die
Bestimmung »des guten, wahren oder wunderbaren Gesetzes«
hinzu. Die allzu wortliche Ubersetzung »Gesetz« wird der Bedeu-
tung des »Dharma« in der buddhistischen Religion nicht gerecht.
Wer im Buddhismus nach Ausdriicken fiir einen absoluten Wert
sucht, stoBt notwendig auf den »Dharma«. Der Dharma steht »fiir
das Universalgesetz der menschlichen Existenz ... Das Sanskrit-
wort dharma bedeutet etymologisch >das, was hiltc. Gotama (Sa-
kyamuni) wurde dharma-vadin genannt, d.h. >einer, der geméif3 der
Wabhrheit denkt<« (Hajime Nakamura). Sad-dharma ist der »gute«
oder »wahre«, gemiB dem sino-japanischen Ubersetzungswort
myo, der »wunderbare« Dharma. Das Wort myé (wunderbar) hat im
chinesischen und japanischen Buddhismus eine lange Bedeutungs-
geschichte. In mahayanistischer Sicht ist alles Sein »wunderbar,
selbstverstindlich nicht im magischen Sinn, sondern wegen seiner
Transzendenz auf die wahre Wirklichkeit hin. Der Ostasiate nimmt
diese Konnotation im Text vom »Lotos des wunderbaren Dharma«
wabhr.

Die Reden des Lotos-Siitra sind dem zur héchsten Erleuchtung
gelangten Buddha in den Mund gelegt. Wie fast alle Mahayana-Sta-
tren beginnt der ebenso volkstiimliche wie wirkungsméchtige Text
in stereotyper Weise: »So habe ich gehort. Zu einer Zeit wohnte der
Buddha in der Stadt Rajagrha auf dem Geierberg ...« Scharen iiber-
sinnlicher Wesen und zahllose Jiinger umgaben ihn. »Zu jener Zeit
erhob sich der Welt-Erhabene aus der Versenkung und sprach ...«

Vor dem Hintergrund der mythischen Szenerie entfalten sich in
den 28 Kapiteln des Stitra grandiose Bilder. Parabeln veranschauli-
chen den Lehrgehalt. Die tiefsinnige Mahayana-Philosophie ist in
symbolische Sprache gekleidet. Eine solche Form kann breite
Volksmengen ansprechen, aber auch schwer ergriindbare geheim-
nisvolle Wahrheiten iibermitteln. Das Symbol ist die Sprache des
Unaussprechbaren, von universaler Kommunikationskraft, iiber die
Grenzen von Kulturen, Traditionen, Religionen hinausreichend. Die

12



Bildsprache des Lotos-Suitra mag den westlichen Menschen fremd
und sonderbar beriihren, sie wurzelt in der tippigen indischen Phan-
tasie. Schon die Ostasiaten mussten sie in ihre eigene Geistigkeit
iiberfithren. Dies gelang leicht, nicht so sehr wegen der geistigen
Néhe der asiatischen Nachbarn, sondern weil die Symbole die
ewige Sprache der Menschheit sind.

Gerade wegen seiner Symbolsprache gehort das Lotos-Sitra zu
den religiosen Klassikern der Weltliteratur. Die bewegenden Para-
beln vom brennenden Haus, aus dem ein liebender Vater seine Kin-
der rettet, und vom »verlorenen Sohn« lielen beim ersten Bekannt-
werden christliche Leser aufhorchen. Sorgfiltige Beschiftigung
kann in den Bildern und Symbolen dieses klassischen Siitra noch
viel giiltige Weisheit entdecken. Man sollte beim Lesen nie die zwei
Grundwahrheiten aus dem Blick verlieren, von denen diese Schrift
Zeugnis gibt, dass ndmlich allen Menschen der Weg zur Erlosung
geoffnet ist und dass die letzte, hochste Wirklichkeit, in der mensch-
lichen Metapher als erleuchtetes und erleuchtendes Licht und als
Mitleiden erfahren, dem Wesen nach Erlosung und Vollendung be-
deutet.

Das Lotos-Siitra hat wie keine andere buddhistische Schrift eine
schier unabsehbare Kommentarliteratur geweckt. Die Kommentar-
werke, vorab in chinesischer und japanischer Sprache, aber auch im
Tibetischen und in indischen und mittelasiatischen Sprachen abge-
fasst, geben eine grofle Anzahl verschiedener Erkldarungen und Deu-
tungen. Das bunte Bild der zahllosen buddhistischen Schulen spie-
gelt sich in dieser teils gelehrten, teils volkstiimlichen Literatur. Wir
konnen auf diese erheblich voneinander abweichenden Erkldrungen
hier nicht eingehen; sie spiegeln die mannigfachen Schulen, denen
sie ihre Entstehung verdanken.

Innerhalb des Buddhismus besitzt das Lotos-Sttra eine differen-
zierte und komplexe Geschichte. Viele Wirkungen dieses Textes
ziehen sich durch die Jahrhunderte hin. Ein Kapitel des Siitra, aus
dem Gesamtzusammenhang herausgelost und nicht selten wie ein
selbstindiges Sutra (jap.: Kannongyo) behandelt, erreichte von al-
lem buddhistischen Schrifttum die weiteste Verbreitung in Ostasien.
Es ist dies das 25. Kapitel, das von Bodhisattva AvalokiteSvara
(chin.: Kuan-yin, jap.: Kannon) handelt. Nach buddhistischer An-
schauung transzendiert ein Bodhisattva die geschlechtliche Diffe-

13



renzierung, aber Kuan-yin wurde in China weiblich aufgefasst und
in die Mitte der buddhistischen Volksfrommigkeit geriickt. Diskre-
ter, aber geniigend deutlich wiesen die Japaner dem beliebten Bod-
hisattva die gleiche Stellung zu. Es kommt hier die im Buddhismus
unverkennbare Neigung zur Devotion zum Tragen, die wir eben-
falls, wenn auch in anderer Weise, im Amida-Buddhismus des
Glaubens gewahren. Der Kult des Bodhisattva Kuan-yin oder Kan-
non erfreut sich in den traditionellen buddhistischen Schulen frithen
Datums, aber auch im Zen-Buddhismus groBler Beliebtheit. Das
herrliche Korpus des Lotos-Sttra tritt in der Wertung glithender
Kannon-Verehrer gegeniiber dem einen 25. Kapitel zuriick.

Die in der Gegenwart hoch entwickelte Hermeneutik hat unseren
Sinn fiir die schier unabsehbaren Moglichkeiten der Auslegung von
Schriftzeugnissen geschirft. Diese Sensibilisierung hat die asiati-
schen Linder, in denen der Buddhismus heimisch ist, noch nicht im
gleichen Ausmaf ergriffen, kiindigt sich indes schon bei der jungen
Generation der Intellektuellen an. Wir miissen davon ausgehen, dass
ein religioser Klassiker von der Art des Lotos-Siitra von wechseln-
den Generationen immer neu und anders gelesen wird. Der moderne
Buddhist wird in einer Zeit, in der sich in seiner Religion der Trend
der Entmythologisierung auswirkt, fiir das durch die Mythen und
Symbole des Lotos-Siitra Durchscheinende in hohem Mafle offen
und empfinglich sein. Vielleicht kommt gar in seinem Verstidndnis
die Botschaft des Sttra zu neuem Leuchten.

Dann kénnte sich die hier vorgelegte erste deutsche Ubersetzung
des chinesischen Originaltextes des Kumarajiva als eine Verstind-
nisbriicke zwischen Buddhismus und Christentum erweisen. Wenn
wir mit einer so groen Hoffnung das Erscheinen dieses Werkes be-
gleiten, so empfinden wir ganz schlicht Freude dariiber, dieses
wichtige Werk asiatischer Geistigkeit nun in deutscher Sprache le-
sen zu konnen.

Heinrich Dumoulin

14



Einleitung







Einleitung zum Lotos-Satra

Es besteht heute bei uns ein lebhaftes Interesse an den grofien
Religionen der Erde. Besonders der Dialog mit dem Buddhismus!
ist in den letzten Jahren vorangeschritten, und der Zen-Buddhis-
mus? hat das Interesse weiter Kreise erweckt. Voraussetzung fiir
eine Vertiefung des Dialogs mit dem Buddhismus in seiner breiten
Ficherung ist eine zunehmende Kenntnis der buddhistischen Litera-
tur.

So soll hier mit dem Lotos-Sutra, wortlich dem »Siitra von der Lo-
tosblume des wunderbaren Gesetzes« (skt. Saddharmapundarika-
Stiitra, chin. Miao fa lien hua ching, jap. Myoho-renge-kyo), ein wich-
tiges Sutra des Mahayana-Buddhismus (Buddhismus des GroBen
Fahrzeugs) vorgestellt werden. Das Lotos-Stitra wird auch die »Bibel
Ostasiens« genannt. »Niemand kann den Fernen Osten verstehen
ohne einige Kenntnis der Lehren des Lotos-Sttra, denn es ist die be-
deutendste Schrift des Mahayana-Buddhismus, der sich iiber den
ganzen Fernen Osten zieht«, schreibt Wing-tsit Chan. ?

Das Lotos-Siitra ist in Indien niedergeschrieben. Den Verfasser
kennen wir nicht. Als Zeit der Abfassung werden die Jahrhunderte
200 vor bis 200 nach Christus angenommen.* Der japanische Ge-
lehrte Hajime Nakamura meint, dass der »Prototyp« des Siitra im
1. Jh. n. Chr. abgefasst wurde und dass das Werk am Ende des 2. Jh.
n. Chr. in der uns heute bekannten Form vorlag.® Im Jahre 406
n. Chr. iibersetzte der bekannte und bedeutende Monch Kumarajiva
(343-413 n. Chr.) im Zuge eines groBen Ubersetzungswerkes des
buddhistischen Kanons das Lotos-Stutra aus dem Sanskrit ins Chine-
sische. Diese chinesische Ubersetzung des Monches Kumarajiva ist

Vgl. H. Dumoulin, »Begegnung mit dem Buddhismus«, Freiburg i. Br. 1978.
Vgl. H. Dumoulin, »Geschichte des Zen-Buddhismus«, Bd. I u. II, Bern 1985
u. 1986; H. M. Enomiya-Lassalle, »Zen-Buddhismus«, Koln 1966; »Zen-Me-
ditation fiir Christen«, Weilheim 1971.

Wing-tsit Chan, »The Lotus Sutra«, in: Theodore de Bary (Hrsg.), »Ap-
proaches to the Oriental Classics«, New York 1959, S. 153.

Zur Abfassung vgl. K. Fuse, »Hokkeky®seiritsushi«, Tokyo 1934 und »Hok-
kekyoseiritsu no rekishi«, in: Kubota Shobun, »Hokkekyonyimon«, Tokyd
1966, S. 121-142.

Vgl. H. Nakamura, »Indian Buddhism«, Tokyo 1980, S. 186.

)

@

I

o

17



der Text, der in China und Japan benutzt wurde und der auch im
heutigen Japan hochgeschitzt und gebraucht wird. Dieser chinesi-
sche Text ist in Japan der religiose Grundtext fiir die Tendai-Schule,
die Nichiren-Schule, ¢ ferner die modernen buddhistischen Laienbe-
wegungen Rissho-kosei-kai (Gesellschaft zur Errichtung des wah-
ren Glaubens und fiir Mitmenschlichkeit) und Sokagakkai (Wert-
schaffende Gesellschaft).” Dieser chinesische Text Miao fa lien hua
ching von Kumarajiva ist auch der Text, den ich hier zum ersten Mal
vollstindig ins Deutsche iibersetze.

Kumarajiva® wurde im Jahre 343 n. Chr. im zentralasiatischen
Konigreich Kucha geboren. Sein Vater war Inder, seine Mutter eine
Prinzessin von Kucha. Nach Studien des Hinayana (Kleines Fahr-
zeug) wandte er sich ganz dem Mahayana (GroBles Fahrzeug)-
Buddhismus der Schule des Nagarjuna zu. Im Jahre 383 wurde Ku-
cha von China unterworfen, wobei Kumarajiva als Kriegsgefange-
ner genommen und achtzehn Jahre in der heutigen Provinz Kansu
festgehalten wurde. Zu dieser Zeit hatte Kumarajiva Gelehrte, die
Meister der chinesischen Sprache waren, um sich versammelt. Im
Jahre 401 wurde Kumarajiva als Staatslehrer in der Hauptstadt
Ch’ang-an empfangen. Der Konig versammelte fiir ihn all die
buddhistischen Gelehrten seines Konigreiches und richtete unter ih-
rer Mitarbeit ein groBes Ubersetzungsprojekt auf Regierungskosten
ein. Diese Gelehrtengruppe unter der Leitung von Kumarajiva tiber-
setzte u.a. das Prajiaparamita-Sutra, das Vimalakirtinirde§a-Sttra
und eben das Saddharmapundarika-Satra, d. h. das Lotos-Sitra, ins
Chinesische. Es gibt noch zwei Ubersetzungen des Lotos-Siitra ins
Chinesische von Dharmaraksa mit dem Titel Cheng fa hua ching aus
dem Jahre 286 n. Chr. und von Jfianagupta und Dharmagupta mit
dem Titel T’ien p’in miao fa lien hua ching aus dem Jahre 601
n. Chr. Aber die Ubersetzung von Kumarajiva ist iiber alle Jahrhun-

o

Vgl. M. v. Borsig, »Leben aus der Lotosbliite«, Freiburg i. Br. 1976, S. 64 {f.

Vgl. W. Kohler, »Die Lotus-Lehre«, Ziirich 1962, S. 201-265.

Vgl. Zenryu Tsukamoto, »Buddhism in China and Korea«, in: »The Path of
the Buddhax, ed. Kenneth W. Morgan, New York 1956, S. 196f., und: Johan-
nes Nobel, »Kumarajiva« (eine Ubersetzung der Vita Kumarajivas aus dem
»Kao-seng-chuan«, den »Biographien beriihmter Monche«), in: Sitzungsbe-
richte der PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Jg. 1927, Heft 20, Ber-
lin, S. 206-233.

® o~

18



derte hinweg in China und Japan als die autoritative® angesehen
worden.

Zum besseren Verstindnis des Lotos-Stitra mit seinen achtund-
zwanzig Kapiteln in sieben Biichern (in der japanischen Ausgabe
acht Biicher) hat schon frith T’ien-t’ai Ta Shih, einer der bedeu-
tendsten buddhistischen Monche in China (6. Jh. n. Chr.), das Werk
in zwei grofe Teile eingeteilt: Chi men (jap. shakumon) und pen
men (jap. hommon), d.h. die Lehre von der irdischen Erscheinung
Buddhas (Kap. I-XIV) und die Lehre vom urspriinglichen Wesen
Buddhas (Kap. XV-XXVIII). Der erste Teil bezieht sich auf den
historischen Buddha Sakyamuni, der von circa 560—480 v. Chr. ge-
lebt haben soll. Er war Prinz des Sakya-Clans. Von seiner Gemahlin
Yasodhara hatte er den Sohn Rahula. An das tippige Leben im Pa-
last, an Wohlergehen und an Saitenspiel, gewohnt, schlugen ihm die
vier Begegnungen mit einem Bettelmonch, einem Kranken, einem
Beerdigungszug und einem Alten eine tiefe innere Wunde und kon-
frontierten ihn mit der Frage nach dem Sinn des Lebens. Er verlie3
den Palast und rang in der Einsamkeit um die Erleuchtung des Le-
bensgrundes, bis ihm diese schlieflich unter dem Feigenbaum nahe
bei Gaya zuteilwurde. Danach lehrte er in einer Jiingerschar unter
den Menschen iiber vierzig Jahre bis zu seinem Eingang ins Nir-
wana im Alter von etwa 80 Jahren. 1°

Das Lotos-Siitra beginnt mit einer groBartigen Szene: Buddha Sa-
kyamuni predigt vor einer uniibersehbaren Schar von Lebewesen,
Bodhisattvas (die die Buddhaschaft erstreben, Heilige des Grofien
Fahrzeugs) aus allen Himmelsrichtungen, Arhats (Heilige des Klei-
nen Fahrzeugs), der vierfachen Gemeinde (Monche, Nonnen, Lai-
enanhinger und Laienanhéngerinnen), Gottern, Menschen, Drachen
und Tieren auf dem Geierspitzberg (Grdhrakuta). Buddha eroffnet
mit einem Strahl aus der Locke weiBlen Haares zwischen den Au-
genbrauen alle Welten von der Holle bis zum Himmel. Und die ge-
samte Gemeinde wartet voller Spannung auf etwas Unerhortes, bis-
her nie Geoffenbartes.

Der wichtigste Teil der Predigt ist das Kapitel II »Geschicklich-
keit« (chin. Fang pien p’in, jap. Hobenbon), in dem Buddha verkiin-

° Vgl. Chan, »The Lotus Sutra«, S. 162 ff.
10 Vgl. H. Oldenberg, »Buddha, Stuttgart 1959, S. 107 f.

19



det, dass alle Menschen ohne Ausnahme die Erlosung erlangen und
Buddha werden kénnen. Im Kapitel Il zeigt Buddha Sakyamuni
dies bei den Sravakas (Zuhorer, Schiiler Buddhas) und den Pra-
tyeka-Buddhas (sie suchen die Erlosung nur fiir sich und teilen sie
anderen nicht mit), im Kapitel XII, »Devadatta« (chin. T’i p’o ta to
p’in, jap. Daibadattahon), an der Gestalt des Devadatta, des Vetters
und Gegenspielers Buddhas, !! der drei schwere Vergehen begangen
hatte (Spaltung der Buddhagemeinde, Anschlag auf Buddhas Leben
und Totschlag einer Nonne) und ein boser Mensch par excellence
war. Buddha Sakyamuni nennt Devadatta im Kapitel XII seinen
Meister in vergangener Zeit und prophezeit ihm, Tathagata Deva-
raja (Himmelskonig) zu werden. Nach dem Beispiel Devadattas
konnen also auch die Bosen, die gefehlt haben, auf Grund von
Buddhas Erbarmen die Erlosung erlangen. Das ist das wunderbare
Gesetz des Lotos-Stitra. Im Kapitel XII wird an der Verwandlung
der Tochter des Drachenkonigs gezeigt, dass auch die Frauen die
Buddhaschaft erreichen konnen.

Im zweiten Teil des Lotos-Sttra, der Lehre des urspriinglichen
Wesens Buddhas (pen men, hommon), offenbart der Buddha Sakya-
muni im Kapitel XVI, »Des Tathagata Lebensdauer« (chin. Ju lai
shou liang p’in, jap. Nyoraijuryohon), den Urgrund seines Wesens,
der irdisch-historische Dimensionen {iibersteigt: »Ihr alle hort die
Wabhrheit! (Hort) von der geheimen, geheimnisvollen, magisch
durchdringenden Kraft des Tathagata! Alle die Welten von Géttern
(Devas), Menschen und Asuras, sie alle sagen, dass Buddha Sﬁkya—
muni jetzt den Palast der Familie der Sakya verlassen habe, nicht
fern der Stadt Gaya auf dem Platz der Erleuchtung gesessen sei und
die hochste vollkommene Erleuchtung erlangt habe. Aber, ihr guten
Sohne, seitdem ich in Wahrheit Buddha geworden bin, sind uner-
messliche, unbegrenzte Hunderte von Tausenden von Zehntausen-
den von Kotis von Nayutas von Kalpas (Weltzeitalter) vergangen.«
In Kapitel XVI wird geoffenbart, dass Buddhas Leben unermess-
lich, unbegrenzt ist. Es ist eine »Uberhohung des geschichtlichen
Sﬁkyamunis ins Ubermenschliche«.!> Buddha wird zum kosmi-
schen Prinzip aller Wirklichkeit. »Der Buddha ist die Wahrheit des

11 Vgl. Borsig, »Leben aus der Lotosbliite«, S. 126.
12 H. Dumoulin, »Begegnung mit dem Buddhismusc, S. 99.

20



Universums, d.h. das fundamentale Prinzip oder die fundamentale
Macht, die Ursache des Lebens und aller Bewegung der Erscheinun-
gen des Universums, einschlieflich der Sonne und anderer Sterne,
der Menschen, Tiere und Pflanzen usw. Deshalb hat der Buddha
iiberall im Universum seit seinem Anfang existiert. Dieser Buddha
wird der >Urspriingliche Buddha< (jap. hombutsu) genannt,
schreibt Nikkyo Niwano, '* der Président der Rissho-kosei-kai.

Der iiberzeitliche, transzendente Buddha ist die gro3e Erloserge-
stalt fiir die Menschen. Buddha selbst zeigt sich im Lotos-Sttra als
Vater, der sich um die Menschen wie um seine Kinder sorgt und sie
retten will. Wie Jesus gebraucht auch Buddha Gleichnisse, um den
Menschen seine Lehre nahezubringen.

»Wisse, Kasyapa!

Mit verschiedenen Karma-Erzdhlungen

Und vielerlei Gleichnissen

Eroffne und zeige ich den Buddha-Wegx,

sagt Buddha Sakyamuni gegen Ende des Kapitels V »Das Gleich-
nis von den Kriutern« (chin. Yo ts’ao yii p’in, jap. Yakusoyuhon). Da
ist das »Gleichnis vom brennenden Haus« (Kap. III »Ein Gleich-
nis«, chin. P’i yii p’in, jap. Hiyuhon), das darstellt, dass die Men-
schen, die in Leidenschaft (Brand) verstrickt sind, durch Buddhas
Kraft in ein neues Leben geholt werden konnen. Buddha ist der Va-
ter, der die im brennenden Haus spielenden Kinder durch verlo-
ckendes Versprechen herausholt und rettet. Kapitel IV, »Erkenntnis
durch den Glauben« (chin. Shin chiai p’in, jap. Shingehon), enthélt
das »Gleichnis vom verlorenen Sohn«. Man kann nicht umhin, an
das Gleichnis in der Bibel (Lukas 15, 11-32) zu denken. '* Hier, im
Lotos-Sutra, ist es allerdings ein langer Prozess, bis der verarmte
und auch innerlich fremd gewordene Sohn, der den reich und méch-
tig gewordenen Vater gar nicht wiedererkennt, durch die unaufhor-
liche Zuneigung des Vaters personliches Vertrauen zu diesem ge-
winnt und schlieBlich, aus dem Knechtsdasein befreit, als Sohn das
Erbe des Vaters antreten kann. Kapitel V enthilt das Pflanzengleich-

13 Nikkyo Niwano, »Buddhism for Today«, Tokyo 1976, S. XXV.

14 Vgl. Heinz Kruse, »The Return of the Prodigal«, Fortunes of a Parable on its
Way to the Far East, in: Orientalia, Vol. 47, fasciculus 2, 1978, Pontificium
Institutum Biblicum, Rom, S. 163-214.

21



nis (chin. Yo ts’ao yii p’in, jap. Yakusoyuhon). So wie die Wolke al-
len Pflanzen in ihrer groen Mannigfaltigkeit ohne Unterschied Re-
gen und Leben spendet, so schenkt Buddha als der Vater aller
Menschen diesen ohne Unterschied sein Wort und seine Erlosung.
Im Kapitel XVI, »Des Tathagata Lebensdauer, sieht sich Buddha
in der Rolle des Arztes, der die in Leiden, Verwirrung und Verblen-
dung lebenden Menschen heilt. Seine grofle und wunderbare Tat ist
es, wenn er Gift, das die Menschen zerstort, in heilsame Medizin
verwandelt. Buddhas Gleichnisse enthalten eine groe Erfahrung
menschlichen Lebens. Zu ihnen miissten auch EuropZer ohne
Schwierigkeit Zugang finden.

Das Erbarmen des iiberhohten Buddha mit den Menschen hat ei-
nen besonderen Ausdruck in der im Mahayana-Buddhismus geprag-
ten Gestalt des Bodhisattva gefunden. Bodhisattva bedeutet wort-
lich »Erleuchtungswesen« oder »auf Erleuchtung hingerichtetes
Wesen«. »Der Bodhisattva wird als ein Erleuchtungswesen verstan-
den, das aus grolem sympathetischen Mitleiden (mahakaruna) auf
das Eingehen ins Nirvana verzichtet, um allen Lebewesen zur Erret-
tung aus dem leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten zu helfen.
Charakteristisch fiir den Bodhisattva ist die Verbindung von >Gro-
Ber Weisheit« (mahdprajiia) und >GroBem sympathetischem Mit-
Leiden< (maha-karuna, jap. dai-jihi)«'®. Im Lotos-Sttra treten
Scharen von Bodhisattvas auf, eine Hauptgestalt ist der Bodhisattva
Avalokitesvara (chin. Kuan shih yin p’u sa, jap. Kanseonbosatsu
oder Kannon bosatsu), d.h. der Bodhisattva, der die Rufe der Welt
beachtet. Im Kapitel XXV des Lotos-Stitra wird dessen erbarmen-
des Wirken beschrieben: Tausende von Myriaden von Lebewesen,
die in dieser Welt unter Schwierigkeiten leiden, werden von diesen
befreit werden, wenn sie den Namen des Bodhisattva Avalokites-
vara (Kannon bosatsu) anrufen. Dieser hilft, wenn man ins Feuer
gerit, in Seenot ist, sich unter dem Schwert des Henkers befindet.
Stets hilft Kannon denen, die ihn anrufen: dem Kaufmann, der un-
terwegs von Raubern iiberfallen wird; wer ein Gefangener des Has-
ses ist, wird von Hass befreit werden, wenn er diesen Bodhisattva
anbetet; wenn eine Frau einen Knaben ersehnt und zu Kannon betet,
wird sie einen Sohn von schoner Gestalt gebéren; wenn sie eine

1> H. Dumoulin, »Begegnung mit dem Buddhismusc, S. 85.

22



Tochter ersehnt, wird sie eine Tochter erhalten. Dieses Kapitel XXV
des Lotos-Sutra »Das universale Tor des Bodhisattva Avalokites-
vara« (chin. Kuan shih yin p’u sa p’'u men p’in, jap. Kanseonbosat-
sufumonbon) gibt vielen Menschen Trost und Hilfe und Hoffnung
auf die hilfreiche, andere Kraft, rariki.

Nachdem ich nun das Wesentliche des Lotos-Siitra im Groflen
dargestellt habe, mochte ich noch auf den Titel des Lotos-Siitra zu
sprechen kommen. Es stellt sich die Frage, warum angesichts der
hohen Bedeutung des Buddha Sakyamuni im Lotos-Siitra das Siitra
nicht »Stitra vom Buddha des wunderbaren Gesetzes« genannt wird,
sondern »Sttra von der Lotosblume des wunderbaren Gesetzes«.
Welche Rolle spielt die Lotosblume in diesem Text?

Die Lotosblume ist eine uralte Pflanze auf dieser Erde. Man kann
vermuten, dass sie schon 3000 v. Chr. in Agypten bekannt war. Die
Lotosblume stieg in herrlicher Gestalt neben Papyrus aus dem Was-
ser des Nil auf. Sie muss ein Lebenssymbol in Agypten gewesen
sein. Man findet sie auf dgyptischen Sarkophagen aus der Zeit 2000
v. Chr, z.B. auf dem Sarkophag der Kawit »An Lotosbliite rie-
chend« (XI. Dyn., 2100-2000 v. Chr., Agyptisches Museum, Kairo)
oder am Grabe des Menna in Theben, wo auf dem Fresko die Dame
einer Festgesellschaft Lotosbliiten in ihrer Rechten hilt und auch
die Stirn damit geschmiickt hat. Dass der Lotos auch im Hohen Lied
vorkommt, hat Othmar Keel !¢ iiberzeugend gezeigt. Thm zufolge
bezeichnet das hebriaische Wort gﬁéan, das man gewohnlich mit Li-
lie tibersetzt (»Lilie im Tal«), den dgyptischen Lotos, der auch hier
ein Lebenssymbol ist. In Indien wéchst die Pflanze in verschiedenen
wunderbaren Farben mit roter, wei3er und blauer Bliitenkrone. Im
Buddhismus ist in erster Linie die weile Lotosblume von Bedeu-
tung. Die Lotosblume (Nelumbo nucifera Gaertner) ist dem Wéssri-
gen verhaftet und steigt auf hohem Stengel aus dem sumpfigen
Boden auf, um die reine, weile Bliite dem Licht, der Sonne, zu-
zuwenden. Die kreisformigen Blitter stolen wie impréigniert jeden
Wassertropfen ab. Die weile Lotosbliite ist ein Symbol fiir das
Lebendige. So wie die Lotosbliite sich 6ffnet, ist es, wenn neues Le-
ben aufspringt, wenn aus Buddhas Erbarmen neues Leben auf-

16 Vgl. Othmar Keel, »Deine Blicke sind Tauben«, (Stuttgarter Bibelstudien
114/115), Stuttgart 1984, S. 63 f.

23



springt, beim verlorenen Sohn (Kap.IV), bei Buddhas gefihrli-
chem, bosen Vetter Devadatta (Kap. XII) und bei den vergifteten
Sohnen (Kap. XVI). Im alten China wurden die Fiile der Frauen
Lotos- oder Lilienfiile genannt. Wenn die Fiile einer Frau die Erde
beriihren, entsteht neues Leben und auf ihren Spuren wachsen Lo-
tosse.!” Die Lotosblume ist das Symbol des Lebens in den drei Sta-
dien der Knospe, der voll gedffneten Bliite und der Samenkapsel.
Die weifie Lotosblume ist das Symbol des Buddhismus: Symbol der
Reinheit in der schmutzigen Welt, Symbol des Nirwana im Samsara
(irdische Erscheinungswelt). Die Lotosblume wichst im Morast,
aber die Bliite erhebt sich auf einem schlanken, hohen Stengel,
leuchtend weill und unberiithrt vom Morast. Der Malermonch Sen-
gai dichtet: »Wie sumpfig auch das Wasser ist, der Lotos behélt
seine Reinheit. Ja, er blitht so herrlich, gerade weil er aus dem
Sumpf wichst.«

So heif3it es im Lotos-Sitra, dass alle Menschen, auch die Bosen,
die Buddhaschaft erlangen.

Die Lotosblume mit ihrer schneeweilen Bliite ist das Symbol
himmlischen und wahren Lebens. Sie ist Symbol fiir den Menschen,
der die Buddhanatur in sich verwirklicht hat und doch in der
schmutzigen Welt lebt, fiir den Buddha gewordenen Menschen, der
zwar in dieser Welt lebt, aber nicht von dieser Welt ist.

»Vom Gesetz der Welt sind sie (die Bodhisattvas) unberiihrt

Wie die Lotosblume im Wasserx,

heiflit es im Kapitel XV des Lotos-Stra.

Dass die Lotosblume zur Charakterisierung von Bodhisattvas und
Buddhas verwendet wird, driickt sich in den Namen aus: z.B. Lo-
tosblumen-Tugend-Bodhisattva (Padmasri) und Lotos-Strahlen-
Tathagata (Padmaprabha = Sariputra). 8

Mit der Lotosblume, einer Art Urpflanze, verbindet sich »eine
symbolistische Transparenz der Wirklichkeit«! auf etwas Unver-
gingliches, letztlich doch Ewiges hin. Sie erinnert an die rosa mys-

17 Vgl. Chan, »The Lotos Sutra, S. 159.

18 Vgl. Benjun Nagai, »Hokkekyd daishaku ni tsuite (Chutoshite renge no kai-
mei)«, Indogaku bukkydgaku kenkyi, Vol. IV, 1956, S. 160-162.

19 Joseph Ratzinger, »Die sakramentale Begriindung christlicher Existenz, in:
Gesammelte Schriften, Band 11: Theologie der Liturgie, Freiburg i. Br. 2008,
S. 198.

24



tica bei Dante. Die Lotosbliite ist Symbol fiir den Buddha Sﬁkya-
muni, der, obgleich er erlischt, immer bei den Menschen ist, bis alle
erlost sind, und dessen Lebensdauer unermesslich und unbegrenzt
ist. Leben bricht auf fiir alle Menschen, Leben, das Abgestorbenes
wieder weckt, Leben, das nicht vergeht. »Hier wird etwas von jener
iiberraumzeitlichen Wirklichkeit offenbar, die als wesentlich auch
fiir die zeitlose Wirklichkeit des Christos gilt«, schreibt Graf Diirck-
heim?® zum Kapitel XVI des Lotos-Sutra. Fiir dieses Leben steht
die Lotosblume als Symbol.

Auch im heutigen Japan wird das so empfunden. Der Jesuitenpa-
ter Hubert Cieslik schreibt unter dem Titel »Neues Leben« in Erin-
nerung an das Atom-Desaster von Hiroshima: »An einem Morgen
im Juni (1947) ging ich auf dem Weg zum Noviziat am Schlossgra-
ben vorbei. Noch lagen die Triimmer des eingestiirzten Schlosstur-
mes im Schlamm; Schmutz und Unrat bildeten eine triibe Masse,
ein trostloses Bild der Verwiistung. Aber mitten aus dem Schlamm
und Unrat 6ffneten sich schneeweifle Bliiten. Die Lotosblumen in
Schlossgraben begannen wieder zu blithen. Neues Leben aus den
Ruinen ...«2!. So entfaltet sich mit dem Lebenssymbol der Lotos-
blume unter dem Titel »Sttra von der Lotosblume des wunderbaren
Gesetzes« das grofSe Buddha-Geschehen.

Jeder moge nun in die Wasser und das Licht der Lotosblume ein-
tauchen. Den Menschen in Asien wurde empfohlen, das Lotos-Sttra
so festzuhalten, wie eine Mutter ihr Kind in einem reilenden Fluss
festhélt, selbst um den Preis, dass sie dann mit ihm untergehen
muss.

20 Vgl. Vorwort von Karlfried Graf Diirckheim in: Borsig, »Leben aus der Lo-
tosbliite«, S. 14 ff.

21 Hubert Cieslik, »Neues Leben, in: Zeitschrift »Aus dem Land der aufgehen-
den Sonne«, Nr. 127, 1986, S. 14.

25






