
 



15

1. Einleitung

1.1 Thematische Einführung
Sigrid Emmenegger fragte sich in der Monographie Gesetzgebungskunst, ob die 
Gesetzgebungslehre eine geschichtslose Disziplin sei oder nicht,1 und sie schrieb: 
„Jedoch setzt sich eine historisch unfundierte Gesetzgebungslehre der Gefahr aus, 
als bloß vorübergehende Modeströmung des späten 20. Jahrhunderts eingeordnet 
und abgetan zu werden – und vor allem: Sie droht mangels historischer Reflexion 
hinter ein längst erreichtes Argumentationsniveau zurückzufallen.“2 In ihrer Arbeit 
konzentrierte sie sich auf die Zeit um 1900 und es wurde von ihr nachgewiesen: „Die 
konkrete Gestalt der Gesetzgebungslehre ist allerdings geprägt von den spezifischen 
(verfassungsrechtlichen, politischen, gesellschaftlichen etc.) Rahmenbedingungen. 
Für eine historisch reflektierte Gesetzgebungslehre folgt daraus, dass sie sich der 
Relativität und Revisibilität ihrer Antworten bewusst ist.“3 Demnach muss nicht 
nur die Gesetzgebung sondern auch die Gesetzgebungslehre an sich eine eigene 
Geschichte haben, die sich nach den spezifischen Rahmenbedingungen in unter-
schiedlichen Formen widerspiegelt.4 

Die Gesetzgeber sind sich jedoch der Relativität und der Revisibilität nicht immer 
bewusst. Ein Beispiel ist das letzte Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts bis zur ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts und zwar versuchten damalige Naturrechtsautoren, „die 
Diskrepanzen zwischen dem Naturrecht und dem positiven Recht aufzuzeigen, zu 

1	 Emmenegger [54, S. 1].
2	 Emmenegger [54, S. 4–5].
3	 Emmenegger [54, S. 311]. Auch Mertens kam zum gleichen Schluss: „Im Verlauf 

dieser Untersuchung hat sich immer wieder gezeigt, dass die in den einzelnen Kapi-
teln vorgestellten methodischen und formal-inhaltlichen Fragestellungen der Gesetz-
gebungstechnik und die Antworten, die in der Theorie und Praxis hierauf gegeben 
wurden, in aller Regel nicht von einem apolitischen und ahistorischen Pragmatismus 
bestimmt waren, sondern stark beeinflusst wurden von den politischen, gesellschaft-
lichen und geistesgeschichtlichen Rahmenbedingungen und Zielsetzungen ihrer 
Zeit.“ Mertens [126, S. 505].

4	 Hier verstehe ich unter der Phrase „die Geschichte der Gesetzgebungslehre“ nicht 
nur eine Geschichte, in der Juristen unmittelbar die konkrete Gesetzgebung in Be-
tracht ziehen, sondern auch eine solche Geschichte, die zur Gesetzgebung mittelbar 
oder sogar zufällig beitragen kann. Deshalb spielen beispielsweise auch der Erkennt-
nisoptimismus der Spätaufklärung beim ALR und ABGB oder die Pandektenwissen-
schaft beim BGB eine Rolle. Vgl. dazu Mertens [126, S. 507]. Diese ausgedehnte Be-
deutung der Gesetzgebungslehre ist in meinem Thema so wichtig, dass es eigentlich 
keine Gesetzgebung gibt, auf die Thomasius unmittelbaren Einfluss hatte oder zu 
der er wissentlich beigetragen hat. Man kann nur Spuren nachverfolgen, die seinen 
mittelbaren Einfluss auf die Nachwelt zeigen. Vgl. dazu Lieberwirth [113, S. 186].



16

kritisieren und die dem positiven Recht übergeordnete Stellung des Naturrechts zu 
betonen.“5 Dieser Glaube an das einzige Naturrecht als Gesetzgebungsleitbild ging 
während der letzten Hälfte des 19. Jahrhunderts unter und der neue Begriff „die 
Kunst der Gesetzgebung“ kam zur Sprache.6 Danach schwankte die terminologische 
Bezeichnung dieses Gebietes zwischen der Gesetzgebungswissenschaft und der 
Gesetzgebungskunst, aber in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts etab-
lierte sich der neue Begriff „Gesetzgebungslehre“, um die methodisch-technische 
Thematik zu behandeln.7

Gerade in diesem Beispiel kann man die Revisibilität der Gesetzgebungslehre 
erkennen, weil man vor dem obigen Zeitraum eher geglaubt hat, dass „das Natur-
recht zwar die politischen Positionen des aufgeklärten Absolutismus begründen und 
legitimieren sollte, darunter die Gesetzgebungskompetenz des Herrschers, nicht 
aber dessen Tätigkeit zugunsten der salus publica allzu sehr einschränken durfte.“8 
Dazu stelle ich mir die Frage, ob dies bedeutet, dass man sich schon in der frühen 
Neuzeit der Relativität und der Revisibilität bewusst gewesen ist, die Emmenegger 
für die Erfordernisse der historischen reflektierten Gesetzgebungslehre hält, oder es 
aus einem anderen Grund zum Ausgleich zwischen dem Staatsabsolutismus und der 
Gesetzgebungsrelativität gekommen ist. In der vorliegenden Dissertation möchte 
ich diese Frage teilweise beantworten, indem ich Christian Thomasius (1655–1728) 
als Beispiel anführe, der sich vor der Kodifikationszeit im 18. Jahrhundert mit dieser 
Aufgabe beschäftigt und auf die Nachwelt Einfluss gehabt hat.9

1.2 Forschungsstand
1.2.1 Christian Thomasius
Da Thomasius sich nicht nur mit der Rechtswissenschaft sondern auch mit anderen 
Gebieten beschäftigt hat, kann man ihn durch verschiedene Rollen kennzeichnen.10 
Hier möchte ich lediglich die vier Charaktere Philosoph, Rechtsgelehrter, Praktiker 

5	 Klippel [89, S. 234]. Diese Tendenz formuliert Purgold wie folgt: „Die Gesetzge-
bungswissenschaft ist nämlich die Darstellung des Werdens des Vernunftrechts zum 
positiven Rechte.“ Purgold [147, S. 19].

6	 Klippel [89, S. 245–246].
7	 Mertens [126, S. 3–4]. In der vorliegenden Dissertation habe ich den letzteren 

Begriff gewählt, denn der Forschungsgegenstand, das heißt, was Thomasius über 
die Gesetzgebung vorgelegt hat, hat nichts mit der sachlich-inhaltlichen Seite der 
Gesetzgebung zu tun, die die anderen Begriffe „Gesetzgebungskunst“ und „Gesetz-
gebungswissenschaft“ enthalten kann. Vgl. dazu Karpen [86, S. 7].

8	 Klippel [89, S. 234].
9	 Vgl. zu seiner Tätigkeit beim misslungenen Gesetzgebungsprojekt Lieberwirth 

[113, S. 176–183].
10	 Wieacker [312, S. 315]. Lück stellte diese Rollen in einer Übersicht dar. Vgl. Lück 

[114, S. 11–26].



17

und Pädagoge behandeln, die sich mittelbar oder unmittelbar auf die Gesetzgebung 
beziehen.11

(1.) Thomasius als Philosoph

Schon früher veröffentlichte Thomasius einige Schriften über Philosophie, nämlich 
Introductio ad philosophiam aulicam (1688), Einleitung zur Vernunftlehre (1691) und 
Ausübung zur Vernunftlehre (1691). Damalige Philosophen, z. B. Leibniz, schätzten 
jedoch seine Philosophie nicht hoch ein.12 Erik Wolf wies darauf hin, dass Tho-
masius verschiedene Meinungen von anderen Philosophen entlehnte, beispielswei-
se von Bayles, Malebranche, Spinoza oder Descartes, aber sein Ziel bestand 
hauptsächlich darin, seine Kritik im Hinblick auf seine Gegner zu begründen, be-
sonders gegenüber den Scholastikern, und er deshalb etwa den Begriff cogitare von 
Descartes falsch interpretierte.13 Laut Lieberwirth wendete Thomasius seine 
philosophischen Kenntnisse sogar auf die Auslegung des römischen Rechts an,14 und 
tatsächlich fragte er sich in Annotationes theoretico practicae in Johannis Strauchii 
dissertationes (1683), ob der Besitz eine „Substanz“ (substantia) sei.15

Thomasius versuchte, die Theologie von säkularen Wissenschaften scharf zu 
trennen.16 Dies bedeutet, dass die Philosophie von Thomasius keine theologischen 
Elemente enthält, und es wird dabei in Institutiones jurisprudentiae divinae (1688) 
vorausgesetzt, dass die Rechtswissenschaft zur Erlösung im Jenseits nichts beitra-
ge.17 Diese Voraussetzung, das heißt, der sogenannte Vernunftglaube, den Kant als 
rationalen Glauben bezeichnete, wurde erst von Thomasius vorgelegt.18 Dies führte 
möglicherweise dazu, dass Thomasius nichts von Orthodoxie oder Pietismus hielt.19

(2.) Thomasius als Rechtsgelehrter

Wenn man auf seine Rolle als Jurist achtet, dann bemerkt man sofort, dass er als 
Kämpfer gegen römisches Recht, genauer gesagt gegen die Überbetonung des rö-
mischen Rechts angesehen wird. Der Charakter wurde schon von Wolfgang Ebner 

11	 Vgl. dazu Lück [114, S. 11–29]. Thomasius äußerte in Cautelae circa praecognita 
iurisprudentiae (1710) seine Meinung auch über andere Gebiete, z. B. die Poetik, die 
Logik, die Mathematik, die Metaphysik, die Physik etc. besonders im Zusammenhang 
mit der Erziehung von Jugendlichen. Vgl. Thomasius [195].

12	 Wolf [318, S. 386].
13	 Wolf [318, S. 398].
14	 Lieberwirth [112, S. 11].
15	 Thomasius [190, S. 64].
16	 Wolf [318, S. 401].
17	 Thomasius [203, S. 29] lib. 1. cap. 1. §. 169.
18	 Pott [141, S. 223–224].
19	 Wie weit Thomasius sich von beiden entzogen hat, ist schon von Buchholz darge-

stellt worden. Vgl. dazu Buchholz [26, S. 248–255].



18

im Allgemeinen nachgewiesen.20 Besonders einige Themen, bei denen Thomasius 
römisches Recht stark kritisierte, und seine Kritik auf spätere Juristen einen großen 
Einfluss hatte, wurden ausführlich erforscht.21 Klaus Luig hat im Zusammenhang 
mit dem gerechten Preis nachgewiesen, dass Thomasius’ Lehre über das Privatrecht 
den frühen Liberalismus zeigt, soweit von seinem Staatsabsolutismus abgesehen 
wird.22 Der Absolutismus bedeutet bei Thomasius nicht die absolute Stelle des 
römischen Reiches sondern den fürstenstaatlichen Absolutismus gegen das Reich, 
die Kirche und die Städte.23 Die absolute Macht des Fürsten führt bei der Gesetzge-
bung dazu, dass der Fürst aus Gründen der Staatsräson vom Naturrecht abweichen, 
die Sitten im Land pflegen und Stadtrechte abschaffen kann.24 Luig wies jedoch 
auch darauf hin, dass die staatsrechtliche und strafrechtliche Lehre von Thomasius 
ausführlicher als seine Privatrechtslehre erforscht worden sei,25 und dies motiviert 
mich, die Privatrechtslehre von Thomasius überblickend zu erforschen.

(3.) Thomasius als Praktiker

Horst Dreitzel hat im Zusammenhang mit dem Kampf gegen die Kirche nachge-
wiesen, dass sich der Absolutismus bei Thomasius nicht auf dem philosophischen 
oder naturwissenschaftlichen Rationalismus sondern auf dem Eklektizismus und 
Opportunismus begründet.26 Dieser Hinweis entspricht vor allem dem praktischen 
Charakter von Thomasius. Er hat beispielsweise in einem Fall begutachtet, dass 
man die Regel „laesio enormis“ anwenden kann, wenn nachweisbar ist, dass der 
gerechte Preis um mehr als die Hälfte abweicht, obwohl er früher diese Regel aus 
Deutschland hat verbannen wollen.27 Dieser Eklektizismus zeigt sich auch bei der 
Gesetzgebung. Als er wissenschaftlichen Mitarbeitern an der Universität Halle vor-
schlug, eine neue Prozessordnung zu entwerfen, erwiderten diese, dass sie dafür 
nicht genügend vorbereitet wären, und daraufhin gab Thomasius den Plan einfach 
auf.28 Aus diesem Grund versuchte Thomasius als Praktiker, den Staat zu respek-
tieren und sich mit anderen Rechtswissenschaftlern abzustimmen, obwohl er als 
Theoretiker ziemlich polemisch war.

20	 Vgl. dazu Ebner [52, S. 25–30].
21	 Beispielsweise zum gerechten Preis s. Luig [117], zum Anastasianischen Gesetz s. 

Beaucamp [9] und zum Aquilischen Gesetz s. Zimmermann [328].
22	 Luig [119, S. 172].
23	 Luig [121, S. 237].
24	 Luig [121, S. 251–253].
25	 Luig [119, S. 148].
26	 Dreitzel [49, S. 49–50].
27	 Luig [122, S. 127].
28	 Lieberwirth [113, S. 184]. Über seine Schüler und ihre Tätigkeiten vgl. Rüping 

[154, S. 76–86]. Beispielsweise sind die folgenden Rechtsgelehrten berühmt: Nicolaus 
Hieronymus Gundling (1671–1729), Justus Henning Boehmer (1674–1749), Georg 
Beyer (1665–1714).


