
Herder 38042 / p. 3 / 29.5.2018

BERNARD McGINN

DIE MYSTIK IM
ABENDLAND

BAND 6/2: VERZWEIGUNG.
DIE MYSTIK IM

GOLDENEN ZEITALTER SPANIENS
(1500–1650)

AUS DEM ENGLISCHEN ÜBERSETZT
VON BERNARDIN SCHELLENBERGER



Herder 38042 / p. 4 / 29.5.2018

Titel der englischen Originalausgabe:
Bernard McGinn

Mysticism in the Golden Age of Spain 1500–1650
Vol. VI.2 of The Presence of God:

A History of Western Christian Mysticism
Crossroad / Herder & Herder, New York 2017

© Bernard McGinn

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Neil McBeath, Stuttgart

Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: Těšínská Tiskárna a. s., Český Těšín

Printed in the Czech Republic
ISBN Print 978-3-451-38042-6

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83042-6



Herder 38042 / p. 5 / 29.5.2018

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Einführung
„Das allerkatholischste Königreich“: Der Platz Spaniens im
frühmodernen Katholizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Spanien und der spanische Katholizismus im Goldenen Zeitalter . . 11
Die religiöse Reform . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Ein Vorläufer: García Jiménez de Cisneros . . . . . . . . . . . . . 18

Kapitel 1
Die spanische Mystik: die Frühzeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

Visionäre, Visionärinnen und Beatas . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Das Recogimiento und die Observanten Franziskaner . . . . . . . 40
Eine spanische Mystik-Häresie: die Alumbrados . . . . . . . . . . 70

Kapitel 2
Eine Mystik im Dienst des Apostolats: Ignatius von Loyola . . . . . 78

Einführung in Ignatius’ Leben und Schriften . . . . . . . . . . . . 82
Die Grundlagen der geistlichen Lehre von Ignatius: Die Geistlichen

Exerzitien und die Konstitutionen des Jesuitenordens . . . . . 91
Das mystische Leben des Ignatius . . . . . . . . . . . . . . . . . 114
Zum Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132

Einführung
Die Geschichte und Spiritualität der Karmeliter . . . . . . . . . . . 134

Kapitel 3
Teresa von Ávila: Die Kontemplative in Aktion . . . . . . . . . . . 141

Teresa die Nonne (1515–1555) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
Teresa die ekstatische Kontemplative (ca. 1555–1565) . . . . . . . . 164
Teresa die aktive Kontemplative (1566–1582) . . . . . . . . . . . . 189
Zum Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266

5



Herder 38042 / p. 6 / 29.5.2018

Kapitel 4
Johannes vom Kreuz: Nacht, Liebesflamme und Einswerden . . . . 268

Leben und Rezeption . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
Poesie und Prosa bei Johannes vom Kreuz . . . . . . . . . . . . . 280
Die doktrinären Grundlagen der Lehre des Johannes vom Kreuz . . 290
Verneinung und Läuterung bei Johannes vom Kreuz: die „Nächte“ . 314
Verwandlung und Einswerden in der Liebe: die Liebesflamme . . . 352
Zum Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 390

Kapitel 5
Weitere Stimmen der spanischen Mystik . . . . . . . . . . . . . . . 391

Ein Augustiner-Mystiker: Luis de León . . . . . . . . . . . . . . 392
Spätere Karmeliter-Mystiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 421
Mystiker anderer Bettelorden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 452
Mystiker bei den Jesuiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 466
Anhang 1: Die Mystik in Portugal . . . . . . . . . . . . . . . . . 473
Anhang 2: Die Mystik in Spanisch-Amerika . . . . . . . . . . . . 476
Zum Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 482

Nachwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 483

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 488

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 509

Inhalt

6



Herder 38042 / p. 7 / 29.5.2018

Vorwort

Wie dieses Buch im Verhältnis zu den beiden anderen Teilen von Band VI
meiner fortlaufenden Geschichte der christlichen Mystik im Abendland
entstanden ist, habe ich z.T. im „Vorwort“ zu Band VI, Teil 1,Verzweigung.
Protestantische Mystik (1500–1650) erklärt. Ursprünglich hatte ich Band VI
als gesamten Band vorgesehen. Darin hatte ich die Entwicklung im Lauf
dieser anderthalb Jahrhunderte beschreiben wollen, aber nach mehreren
Jahren des Recherchierens und Schreibens wurde mir allmählich klar, dass
ich es nicht schaffen würde, in einem einzigen Buch dem Reichtum der
frühmodernen Mystik sowohl der Katholiken als auch der Protestanten
gerecht zu werden. Als ich dann Mitte 2016 mit der Niederschrift von
Band VI, Teil 1 fertig war und mich schon gründlicher auf die Behandlung
der spanischen Mystik eingelassen hatte (wozu mich z.T. der 500. Jahrestag
der Geburt von Teresa von Ávila im Jahr 2015 inspiriert hatte), wurde mir
klar, dass ich Band VI aufteilen musste. Dabei kam ich zu dem Schluss, dass
für diesen Band zwei Teile nicht ausreichten – also nur die Unterteilung in
protestantische und katholische Mystik –, sondern drei notwendig seien.
Für die protestantische Mystik bedurfte es eines eigenen Buchs, so dass
meine Darstellung der Mystik der frühen Reformatoren (VI-1) Ende 2016
erschien. Sodann ging mir auf, dass angesichts der Fülle der katholischen
Mystik im Zeitalter der Spaltung der Christenheit zwei Bücher notwendig
wurden, wenn ich ihr gerecht werden wollte. Das vorliegende erste dieser
beiden (VI-2) behandelt Spanien in seinemGoldenen Jahrhundert zwischen
1500 und 1650. In Band VI-3 werden dann die Entwicklungen im katho-
lischen Frankreich, in Italien und in Deutschland während dieses gleichen
Zeitraums beschrieben.
Mehr als ein Jahrhundert lang gab es im Katholizismus des 19. und

20. Jahrhunderts das intensive Bestreben, der säkularen Modernität ein al-
ternatives Narrativ entgegenzustellen. Man suchte dafür Schlüsselfiguren in
der katholischen Geschichte, deren Lehre als Anleitung und zugleich Boll-
werk zur Verteidigung der Kirche gegen deren intellektuelle und politische
Gegner dienen konnte. Das hervorragendste Beispiel für diesen Impetus
bot auf dem Gebiet der doktrinären Theologie der Aufstieg und Triumph

7



Herder 38042 / p. 8 / 29.5.2018

des Neuthomismus im 19. Jahrhundert. Dank der Enzyklika Aeterni Patris
von Papst Leo XIII. aus dem Jahr 1879 sowie vieler weiterer päpstlicher,
kurialer und akademischer Aussagen zur Förderung des Neuthomismus
wurde der „Thomismus“ (oder zumindest diese Spielart von ihm) fast ein
Jahrhundert lang zum zentralen Aspekt des katholischen Denkens. Ein
zweites, wenn auch weniger verbreitetes Unternehmen bestand darin, das
„katholische“ Verständnis der Mystik deutlich herauszustellen. Zu diesem
Zweck stellte man die Schriften der spanischen Karmeliter Teresa von Ávila
und Johannes vom Kreuz oft so vor, als verfügten sie auf dem Gebiet der
Mystik über eine Autorität, die derjenigen des Thomas von Aquin auf dem
Gebiet der Theologie entspreche. Die historischen Kanäle, mittels derer die
Hervorhebung dieser spanischen Mystiker als dominierender Autoritäten
erfolgte, sind nicht ganz klar, aber bei einem Überblick über einen Großteil
der neuscholastischen und sogar noch post-neuscholastischen wissen-
schaftlichen Darstellungen der Mystik zeigt sich recht deutlich, dass Teresa
und Johannes oft als die Mystik-Lehrer schlechthin galten, von denen her
man alle anderen einschätzen musste. Für diese Konzentration auf diese
beiden Karmeliten gab es gute Gründe. In der Geschichte des Christentums
haben nämlich nur wenige Persönlichkeiten ein derart umfangreiches Werk
mit ausdrücklich mystischen Schriften hinterlassen, und noch weniger Au-
toren hatten das mystische Element des Katholizismus derart detailliert und
mit vergleichbarer Durchdringung und Einsicht untersucht. Aus diesem
Grund wird die Mystik aus dem Goldenen Zeitalter Spaniens, und ins-
besondere diejenige von Teresa und Johannes, in jeder Darstellung der
abendländischen christlichen Mystik einen zentralen Platz einnehmen.
In den Kapiteln des vorliegenden Bandes versuche ich, eine angemessene

Einschätzung der Leistung von Teresa und Johannes zu geben – was immer
eine schwierige Aufgabe ist – und zugleich Ansichten in Frage zu stellen,
die sie derart verherrlichen, als böten sie in der Geschichte des Christen-
tums den absoluten Inbegriff der Mystik-Lehre. Sowohl Teresa als auch
Johannes vertraten, es gebe viele Wege zu Gott, und sie sprachen nur von
den Erfahrungen in ihrem eigenen Leben, soweit diese anderen Menschen
nützlich sein könnten. Ich bin der Überzeugung, dass wir sie diesbezüglich
beim Wort nehmen sollten. Keine einzelne noch so große Persönlichkeit
oder Gruppe von Persönlichkeiten vermag die Reichtümer der großartigen
Symphonie der christlichen Mystik in ihrer historischen Entwicklung aus-
zuschöpfen. Ein zweites Missverständnis, das ich hier in diesem Band zu
überwinden versuche, ist die Vorstellung, dass allein die Karmeliten den
wesentlichen Beitrag zur Mystik Spaniens in dessen Goldenem Zeitalter
geleistet hätten. Wir müssen uns nämlich daran erinnern, dass Spanien in

Vorwort

8



Herder 38042 / p. 9 / 29.5.2018

dieser Phase das Entstehen einer Fülle von mystischen Schriften und hagio-
grafischen Beschreibungen ekstatischer Mystikerinnen erlebte, die anders-
wo in der Geschichte des Christentums kaum ihresgleichen haben dürfte.
In den weiteren Kapiteln des vorliegenden Bandes versuche ich, einen Ein-
druck von der Vielfalt und dem Reichtum der spanischen Mystik zu ver-
mitteln, ohne zu behaupten, dass ich das erschöpfend tun könnte.
Genau wie die Freisetzung des historischen Thomas von Aquin aus der

„Arrestzelle“ des Neuthomismus zu einem neuen Aufblühen von Studien
über diesen „allgemeinen Lehrer“ der Kirche geführt hat, glaube ich auch,
dass die heutige Anerkenntnis der symphonischen Natur der christlichen
Mystik-Tradition mit ihren vielen Instrumenten, Partituren und Stimmen
zu einer neuen und tieferen Wertschätzung von Teresa von Ávila und
Johannes vom Kreuz ermutigt, aber man darüber nicht die Leistung der
vielen anderen spanischen Mystiker der Frühmoderne verkennt, denen ein
angemessener Platz sowohl in der Mystik von Spaniens Goldenem Zeitalter
als auch in der umfassenderen Mystik-Tradition zusteht.

Chicago, im Februar 2017

Vorwort

9



Herder 38042 / p. 10 / 29.5.2018

Abkürzungen

DIP Dizionario degli Istituti di Perfezione, hg. v. Guerrino Pelli-
cia u. Giancarlo Rocca, 10 Bde., Rom 1973–2003.

DS Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et
histoire, hg. v. Marcel Viller u. a., 17 Bde., Paris 1937–1997.

Corpus Dionysiacum Die dem Dionysius vom Areopag zugeschriebenen
Schriften in der kritischen Ausgabe von Beate Regina Suchla, Günter Heil
und Adolf Martin Ritter, Corpus Dionysiacum, 2 Bde., Berlin 1990–1991.
Dabei werden folgende Abkürzungen gebraucht:

CH De caelesti hierarchia (Die himmlische Hierarchie)
DN De divinis nominibus (Die göttlichen Namen)
EH De ecclesiastica hierarchia (Die kirchliche Hierarchie)
Ep Epistulae (Briefe)
MT De mystica theologia (Die mystische Theologie)

McGinn Bernard McGinn, Die Mystik im Abendland, Freiburg
1994 ff. Die bisherigen Bände dieser Reihe werden folgen-
dermaßen angegeben:

Band 1 Ursprünge (von den Anfängen bis ins 5. Jahrhundert, 1994)
Band 2 Entfaltung (von Gregor dem Großen bis ins 12. Jahrhun-

dert, 1996)
Band 3 Blüte (Männer und Frauen der Neuen Mystik, 1200–1350,

1999)
Band 4 Fülle (Die Mystik im mittelalterlichen Deutschland, 1300–

1500, 2008)
Band 5 Vielfalt (Die Mystik in den Niederlanden, Italien und Eng-

land, 1350–1550, 2016)
Band 6/1 Verzweigung (Protestantische Mystik, 1500–1650, 2017)

Peers, Studies E. Allison Peers, Studies of the Spanish Mystics, 3 Bde., New
York 1927–1936. Überarbeitete Fassung, New York 1951.

PL Patrologiae cursus completus, Series Latina, hg. v. J.-P.
Migne, 221 Bde., Paris 1844–1864.

Vg Biblia Vulgata (lateinische Bibelausgabe der Vulgata)

10



Herder 38042 / p. 11 / 29.5.2018

Einführung

„Das allerkatholischste Königreich“:
Der Platz Spaniens

im frühmodernen Katholizismus

Spanien und der spanische Katholizismus
im Goldenen Zeitalter

Um das Verständnis des bemerkenswerten Phänomens zu erschließen, das
die spanische oder hispanische Mystik darstellt,1 bedarf es einiger kurzer
Bemerkungen über die historische Position und religiöse Situation des Kö-
nigreichs Spanien im Zeitraum von 1500 bis 1650.2 Zu Anfang des 15. Jahr-
hunderts war Spanien in eine Anzahl konkurrierender Königreiche unter-
teilt und verfügte in der europäischen Politik über wenig Gewicht. Mit der
Vereinigung Aragons und Kastiliens unter den katholischen Monarchen
Ferdinand (Herrscher von 1479–1516) und Isabella (Herrscherin von
1474–1504), dem erfolgreichen Abschluss der Reconquista mit dem Fall
Granadas im Jahr 1492 und der spanischen Entdeckung der Neuen Welt
und dem Reichtum, den diese dem Königreich bescherte, veränderte sich
diese Situation zu Anfang des 16. Jahrhunderts dramatisch. Unter den ers-
ten zwei Habsburgern, Karl V. (in Spanien 1516–1556 als Karl I.) und Phi-
lipp (1556–1598) erreichte Spanien seinen Gipfelpunkt als die größte zeit-
genössische Macht und zuverlässigste Verteidigerin des römischen
Katholizismus im gespaltenen Europa – es verstand sich als das „allerkatho-
lischste Königreich“. Die Regierungszeit des frommen Philipp III. (1598–
1621) markierte den Beginn des Niedergangs von Spaniens Reichtum und
Vorherrschaft in der katholischen Welt, und dieser Prozess beschleunigte

1 In jüngster Zeit begannen die Fachleute den Begriff „hispanische Mystik“ einzuführen, um
damit Mystiker nicht nur aus dem Königreich Spanien, sondern auch aus Portugal und der
Neuen Welt in ihre Darlegungen mit einzubeziehen; vgl. z.B. Hilaire Kallendorf (Hg.), A
New Companion to Hispanic Mysticism, Brill’s Companions to the Christian Tradition 19,
Leiden 2010.
2 Von den klassischen historischen Darstellungen seien genannt: John H. Elliot, Imperial
Spain 1469–1716, London 2002; Erstausgabe 1963 und John Lynch, Spain 1516–1598: From
Nation State to World Empire, Cambridge MA 1992. Als kurze Skizze siehe Christian Her-
mann, „Settlements: Spain’s National Catholicism“, in: Handbook of European History,
1400–1600: Late Middle Ages, Renaissance, and Reformation, hg. v. Thomas A. Brady, Hei-
ko A. Oberman u. James D. Tracy, 2 Bde., Grand Rapids 1996, Bd. 2, 491–522.

11



Herder 38042 / p. 12 / 29.5.2018

sich unter der Herrschaft von Philipp IV. (1621–1665). Stephen Haliczer
bemerkte dazu: „Das Spanien des späten 16. und des 17. Jahrhunderts, in
dem die Mystik als soziales Phänomen ihren Gipfelpunkt erreichte, war
zugleich auch eine Gesellschaft in der Krise, die von einer Welle der epi-
demischen Krankheit und des wirtschaftlichen Niedergangs um die andere
versehrt wurde und die Familien wie nie zuvor unter gewaltigen Druck
brachte.“3 Spaniens Form eines nationalen Katholizismus war außerge-
wöhnlich.4 Laut Stanley G. Payne „nahm Spaniens Form des nationalen
Katholizismus ihre markantesten Züge während des 15. und 16. Jahrhun-
derts an, einer Zeit grundlegenden Wandels in der Religionspolitik und der
Betonung der Religion.“5 Manche dieser Züge waren traditioneller Art und
wurzelten im Mittelalter und dem langen Kampf zur Befreiung der Halb-
insel von der Vorherrschaft des Islams. Dazu gehörten die aristokratische
Betonung der Ehre und das Beharren auf der Reinheit der Lehre. Andere
Entwicklungen waren neu, wie etwa das Entstehen dessen, was Christian
Hermann eine „päpstlich-königliche Gemeinschaftsregierung der hispa-
nischen Kirchen“ von 1480 bis 1520 nannte.6 Die Interessen des Papsttums
und der spanischen Krone prallten zwar zuweilen aufeinander, aber Spa-
niens Unterstützung des Papsttums während der Krise der Frühreforma-
tion bewegte die Päpste dazu, den spanischen Königen besondere Rechte
über die Kirche in den spanischen Hoheitsgebieten zu verleihen, was den
König in seinem Herrschaftsbereich praktisch zum Stellvertreter des Paps-
tes machte. Im Gegenzug garantierte die spanische Krone jene rigorose
Glaubenseinheit, die Spanien eine religiöse Stabilität verlieh, wie sie ande-
ren Gebieten abging, in denen die Reformation zu Spaltungen und den be-
waffneten Konflikten führte, wie man sie im habsburgischen Mitteleuropa,
in Frankreich in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts und in England
sehen konnte. Wie es oft der Fall ist, löste Spaniens politische Vormacht-
stellung eine Fülle von kulturellen Leistungen auf den Gebieten der Litera-
tur und Kunst und des religiösen Lebens aus. Das „Goldene Zeitalter“ war
eine Zeit großartiger Errungenschaften, nicht zuletzt auch auf dem Gebiet
der Religion, aber zugleich auch signifikanter Einschränkungen.7 An sol-
chen Einschränkungen ragten besonders die Starrheit und der Formalismus

„Das allerkatholischste Königreich“: Spanien

3 Stephen Haliczer, Between Exaltation and Infamy: Female Mystics in the Golden Age of
Spain,Oxford 2002, 155.
4 Eine hilfreiche Darstellung ist Stanley G. Payne, Spanish Catholicism: An Historical Over-
view, Madison, WI 1984, Kap. 1–2.
5 Payne, Spanish Catholicism 25.
6 Hermann, „Settlements: Spain’s National Catholicism“ 516.
7 Vgl. die Zusammenfassung in Payne, Spanish Catholicism 44–61.

12



Herder 38042 / p. 13 / 29.5.2018

der spanischen Religion und Gesellschaft hervor, was dann im 17. Jahrhun-
dert recht deutlich zutage trat. Um noch einmal Hermann zu zitieren:
„Zwei Bewegungen gaben der religiösen Evolution des Landes seine Ge-
stalt: Die eine war beseelt von den Ansprüchen der christlichen Vollkom-
menheit, der Anpassung an die Modernität und vom intellektuellen und
moralischen Mut; die andere zeichnete sich durch Fanatismus, exklusive
Ablehnung und repressiven Dogmatismus aus.“8 Beide Bewegungen waren
Produkte des gleichen spirituellen Klimas, auch wenn wir sie heute als
kaum miteinander kompatibel ansehen mögen. Der negative Pol dieses Zu-
stands fand seinen Ausdruck in der Art und Weise, wie man im Königreich
mit den jüdischen und muslimischen Minderheiten umging, in der Einrich-
tung der spanischen Inquisition und in Streitgesprächen über die Legitimi-
tät einer innerlichen Religion. Während des Mittelalters hatte es auf der
spanischen Halbinsel recht viele religiöse Feldzüge gegeben, mit denen die
katholischen Königreiche den langen Kampf der Reconquista gegen die
muslimischen Staaten durchfochten. Die sich ausbreitenden katholischen
Reiche gewannen nicht nur viele muslimische Untertanen, sondern verfüg-
ten auch über beträchtliche jüdische Minderheiten. Dieses Miteinander war
alles andere als vollkommen, aber es gab immerhin unter diesen drei Glau-
bensrichtungen ein gewisses Maß an „Koexistenz“ (convivencia), zumin-
dest im Spätmittelalter. Ab ungefähr 1400 begann im Rahmen des Nationa-
lisierungsprozesses die Tolerierung der Muslime und Juden nachzulassen
und die Herrscher verlegten sich auf eine Politik der Zwangsbekehrung
(d.h. man musste sich taufen lassen oder wurde ins Exil geschickt), weil sie
den christlichen Charakter ihrer Gebiete festigen wollten. Das gipfelte 1492
in der Vertreibung derjeniger Juden, die nicht zur Bekehrung bereit waren.
Die bekehrten Muslime (moriscos) und insbesondere die bekehrten Juden
wurden als „Neuchristen“ (conversos) bezeichnet und die „Altchristen“
blickten auf sie herab, nicht zuletzt aus dem Grund, weil man sie verdäch-
tigte, insgeheim weiterhin jüdische Praktiken zu pflegen, wodurch sie for-
mell zu Häretikern wurden. Um diesen jüdischen „Häretikern“ beizukom-
men, erhielten 1478 Ferdinand und Isabella von Papst Sixtus IV. die
Erlaubnis, unter der Kontrolle der Krone eine Inquisition einzurichten.9
Von daher unterschied sich die spanische Inquisition wegen ihrer Kontrolle
durch den König und ihrer ursprünglichen Konzentration auf das Unter-
drücken des versteckten Judentums von ihren mittelalterlichen Vorläufer-

Spanien und der spanische Katholizismus im Goldenen Zeitalter

8 Hermann, „Settlements: Spain’s National Catholicism“ 516.
9 Vgl. Henry Kamen, Inquisition and Society in Spain in the Sixteenth and Seventeenth Cen-
turies, Bloomington, IN 1985.

13



Herder 38042 / p. 14 / 29.5.2018

Formen. Der Umfang der Inquisition wurde jedoch im 16. Jahrhundert
ausgeweitet, um jegliche Form der Abweichung von der spanischen Ord-
nung bezüglich Kirche und Staat auszumerzen. Damit wurde die Inquisiti-
on in der repressiven spanischen Staatskirchen-Struktur des 16. Jahrhun-
derts zur Schlüsselkomponente, obwohl es auch noch andere Formen der
sozialen Kontrolle gab. So spielte z.B. auch die Erstellung von Listen oder
Indices verbotener Bücher eine Rolle. Nach dem Aufbrechen von Luthers
Protest gegen das Papsttum im Jahr 1517 nahm in Spanien nicht nur die
Angst vor den Juden, sondern auch vor den „Lutheranern“ (womit oft alle
und jegliche Formen der Häresie gemeint waren) gewaltig zu. Diese Ängste
bestärkten die repressiven Tendenzen in der spanischen Gesellschaft, die
unter Philipp II. zunahmen, der darauf aus war, Spanien gegen die gefähr-
lichen politischen und religiösen Tendenzen abzuschirmen, die Europa ver-
störten. Teófanes Egido beschreibt die religiöse Situation Spaniens zur Zeit
Philipps als „verschlossen gegenüber Europa, offen zum Himmel hin“.10
Das Paradoxe an dieser Situation war, dass ein derart repressives religiöses
Umfeld, das von der Verdächtigung der innerlichen Spiritualität undMystik
geprägt war, so viele bedeutende Mystiker hervorbrachte. Die Angst der
Spanier vor Fremden und Außenseitern, insbesondere Juden und Häre-
tikern, verstärkte die soziale und kulturelle Dominanz des Begriffs der
„Ehre“, d.h. des öffentlichen Ansehens, das auf der sexuellen Reinheit der
Frauen und der „Reinheit des Blutes“ (limpieza del sangre) für die Familie
beruhte. Im 15. Jahrhundert wandte sich die Kirche gegenGesetze der Blut-
reinheit, die die soziale Mobilität von bekehrten Muslimen und Juden ein-
schränkten, und sie begründete das damit, dass aus Gottes Sicht alle Chris-
ten gleich seien. Aber im 16. Jahrhundert und insbesondere in dessen
zweiter Hälfte wurden Garantien der Blutreinheit sowohl in der Kirche als
auch in der Gesellschaft zur festen Regel. Einer langen Stammlinie vom
„alten christlichen Schlag“ anzugehören, frei von jedemAnzeichen von Ver-
unreinigung durch jüdisches oder muslimisches Blut zu sein, hieß der vor-
herrschenden Adelsschicht (hidalguía) anzugehören, selbst wenn der Be-
treffende seine diesbezügliche offizielle Urkunde der hidalguía gekauft
oder sich erschwindelt hatte, was bei vielen bekehrten Aufsteigern der Fall
war, wie etwa Teresa von Ávilas Vater. Angesichts der zwiespältigen und oft
gefährlichen Stellung der conversos in der Gesellschaft wundert es nicht,
dass diese darauf aus waren, ihren Fremdstatus damit zu überdecken, dass

„Das allerkatholischste Königreich“: Spanien

10 Teófanes Egido, „The Historical Setting of St. Teresa’s Life“, in: Spiritual Direction; hg. v.
John Sullivan, Carmelite Studies 1, Washington, DC 1980, 128.

14



Herder 38042 / p. 15 / 29.5.2018

sie denMakel ihres jüdischen Bluts verhehlten, um sich sozial integrieren zu
können.

Die religiöse Reform

Im späten 15. und in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts sah sich Spanien
genau wie das übrige Westeuropa vor das Thema der religiösen Reform
gestellt. Alastair Hamilton formulierte es so: „Die Vision Spaniens als Welt-
macht ging [im späten 14. Jahrhundert] mit Plänen einher, die spanische
Kirche umfassend und gründlich zu reformieren.“11 Spaniens Reform-
bewegungen, die bereits etliche Jahrzehnte vor Luthers Protest einsetzten,
nahmen konkrete Gestalt an. Drei dieser Reformtendenzen sind für das
Verständnis der spanischen Mystik des 16. Jahrhunderts besonders wichtig:
die Reform der religiösen Orden;12 die mit Kardinal Francisco Jiménez de
Cisneros (1436–1517) verbundene geistliche Reform; und die neue Be-
tonung des innerlichen Gebets. Im späten 14. und das ganze 15. Jahrhun-
dert hindurch gab es überall in Europa weit verbreitete Bewegungen hin zu
einer „observanten“ Reform, d.h. den Wunsch, zu einer strikteren und
authentischeren Lebensweise im Geist des ursprünglichen Charismas einer
bestimmten Form des Ordenslebens zurückzukehren. Das betraf v. a. die
Benediktiner, Franziskaner, Dominikaner, Zisterzienser und den Karme-
literorden. Dabei kam es häufig zu Spannungen und Konflikten zwischen
den „Observanten“ und den „Konventualen“ (denjenigen, die mit den ap-
probierten Milderungen, ihren Regeln und ihrem Lebensstil zufrieden
waren). König Johann II. von Kastilien (Herrscher von 1406–1454) unter-
stützte in seinemGebiet die Reform der Observanten. Obwohl einige Päps-
te von diesen religiösen Reformern nicht viel hielten, wurden sie von Fer-
dinand und Isabella stark gefördert. Papst Alexander VI. gestattete den
Monarchen, zur Unterstützung der Reformen bei den Franziskanern und
Dominikanern Kommissare zu ernennen. Der Kommissar der Dominika-
ner war Fra Diego Deza; derjenige der Franziskaner Jiménez de Cisneros.
Cisneros war ein hoher Kirchenbeamter, der auf seine Benefizien verzich-
tete, um selbst observanter Franziskaner und Eremit zu werden. 1492 wur-
de er Beichtvater von Königin Isabella von Kastilien und bald für sie und
ihren Gatten Ferdinand zum wichtigen Berater. Schließlich wurde er Erz-

Die religiöse Reform

11 Alastair Hamilton, Heresy and Mysticism in Sixteenth-Century Spain: The Alumbrados,
Toronto 1992, 1.
12 Als kurzen Überblick siehe Adolfo de la Madre de Dios, „Espagne, III: L’Age d’Or,
C: Réformes Religieuses et nouveaux Ordres“, in: DS 4,1136–1146.

15



Herder 38042 / p. 16 / 29.5.2018

bischof von Toledo und nach Ferdinands Tod für kurze Zeit Regent. Cis-
neros verbreitete in Spanien die Reform der franziskanischen Observanten,
spielte jedoch auch in weiteren Reformströmungen eine wichtige Rolle, und
zwar mittels seiner Förderung des religiösen Humanismus, insbesondere
des Bibelstudiums und seines Interesses für das innerliche Gebet und die
Frömmigkeits- und Mystik-Literatur, die dieses förderten.13
Zu Anfang des 16. Jahrhunderts richtete Cisneros in Alcalá de Henares

eine neue Universität ein, in der alle drei großen Schulen der Scholastik
(Nominalisten, Scotisten und Thomisten) gleich stark vertreten waren und
man humanistische Studien über alte Sprachen und kritische Bibelwissen-
schaft betrieb. Mit seiner Unterstützung erarbeitete im Jahr 1522 an der
Universität ein Team von Gelehrten das große sechsbändige Werk Biblia
políglota complutense sowie die erste kritische Ausgabe der lateinischen
Vulgata, die erste Ausgabe der griechischen Septuaginta und die erste
Druckausgabe der hebräischen Bibel durch Christen. DieWerke des nieder-
ländischen Gelehrten Desiderius Erasmus von Rotterdam (1466–1536), des
berühmtesten Humanisten dieses Zeitalters, begannen sich in Spanien zu
Anfang des 16. Jahrhunderts zu verbreiten.14 1516 wollte Cisneros Erasmus
sogar zur Mitarbeit an der Complutensischen Polyglotte einladen, wurde
jedoch davon abgehalten. Erasmus übte mehr als ein Jahrzehnt lang auf
Spanien tiefen Einfluss aus, aber ab 1527 setzte dort eine Reaktion gegen
seine Ideen ein, und schließlich wurden sogar einige seiner Schüler vor die
Inquisition zitiert. Das für unseren Zusammenhang hier Wichtigste an den
Reformen von Cisneros war der Umstand, dass er die Publikation von reli-
giöser Literatur förderte, und zwar insbesondere solcher, die sich auf das
innerliche Gebet und die Mystik bezog. Cisneros war ein großer Patron
von Publikationen auf vielerlei Gebieten – dem biblischen, humanistischen
und liturgischen –, aber, um hier Felipe Fernández-Armesto zu zitieren,
„was die Anzahl von Bänden angeht, war Cisneros’ Bibliothekssammlung
von Frömmigkeitsliteratur sehr viel umfangreicher als diejenige seiner an-
deren Projekte.“15

„Das allerkatholischste Königreich“: Spanien

13 Als Überblick über die Rolle des innerlichen Gebets in Spanien zur damaligen Zeit siehe
Melquíades Andrés Martín, „Alumbrados, Erasmians, ‚Lutherans‘, and Mystics: The Risk of
a More ‚Intimate‘ Sprituality“, in: The Spanish Inquisition and the Inquisitorial Mind, hg. v.
Angel Alcalá, Atlantic Studies on Society in Change 49, New York 1987, 457–494.
14 Über den spanischen Erasmianismus siehe bes. Marcel Bataillon, Erasme et l’Espagne,
hg. v. Daniel Devoto u. Charles Amiel, 3 Bde., Genf 1991; Reprint der Originalausgabe von
1937 mit Ergänzungen und Korrekturen.
15 Felipe Fernández-Armesto, „Cardinal Cisneros as a Patron of Printing“, in:God andMan
in Medieval Spain: Essays in Honour of J. R. L. Highfield, hg. v. Derek W. Lomaz u. David
Mackenzie, Westminster 1989, 149–168, für hier 159.

16



Herder 38042 / p. 17 / 29.5.2018

Mit seiner Publikationstätigkeit auf dem Gebiet der Frömmigkeitslitera-
tur lieferte Cisneros einen gewaltigen Beitrag zur Blütezeit der Mystik in
Spaniens Goldenem Zeitalter.16 Cisneros war Franziskaner, und die meisten
der sechzehn geistlichen Werke, die er gefördert hatte, boten die spätmittel-
alterliche Mendikantenspiritualität, die er der neuen Welt des frühmoder-
nen Spaniens erschloss. Zu diesenWerken gehören zentrale Bücher über die
franziskanische Mystik wie etwa das Buch von Angela von Foligno, das
1505 auf Lateinisch und 1510 auf Kastilisch erschien. Die Leiter des Johan-
nes Climacus (†649), ein patristischer Text, den viele Franziskaner-Spiritua-
len benutzten, kam 1504 heraus. Cisneros interessierte sich für den Laien-
Franziskanermystiker Ramon Llull und ließ dessen Buch vom Liebhaber
und Geliebten 1516 herausgeben, allerdings auf Lateinisch. Cisneros ver-
anlasste zudem auch die Übersetzung einiger Dominikaner-Mystiker ins
Spanische, wie etwa 1511 Raimund von Capuas beliebtes Leben der heiligen
Caterina sowie 1512 das Buch der Briefe und Gebete dieser Heiligen. Eine
Ausgabe des Werks Über das geistliche Leben des Dominikaners Vinzenz
Ferrer, worin die mystischen Elemente betont werden, erschien 1510, wäh-
rend 1505 eine Übersetzung des Buchs der geistlichen Gnade der Zisterzien-
serin Mechthild von Hackeborn herauskam.
Dem spanischen Publikum wurden auch noch weitere Werke der geist-

lichen Literatur erschlossen, die entweder bereits vor der Zeit von Cisneros’
Bemühungen als Herausgeber erschienen oder unabhängig von ihm in den
zwei Jahrzehnten herauskamen, während der er die spanische Kirche kon-
trollierte. DieNachfolge Christiwurde bereits 1490 ins Spanische übersetzt
und oft wieder neu gedruckt. Eine spanische Fassung des Lebens Christi des
Kartäusers Ludolf von Sachsen (†1378) erschien zwischen 1502 und 1503 in
vier Bänden. Auch von patristischen Klassikern wie Hieronymus und Gre-
gor dem Großen wurden Übersetzungen angefertigt. Zu den wichtigsten
neu erschlossenen mittelalterlichen Werken der Spiritualität gehörte das
1514 veröffentlichte Licht der Kontemplativen (Sol de contemplativos o mís-

Die religiöse Reform

16 Auf Englisch gibt es keinen aktuellen vollen Überblick über die spanische Mystik, jedoch
werden weiter unten viele hilfreiche Einzelausgaben aufgelistet werden. Zwar bereits alt, aber
immer noch recht wertvoll ist E. Allison Peers, Studies of the Spanish Mystics, 3 Bde., New
York 1927–1936; überarbeitete Ausgabe New York 1951. Auf Französisch siehe Adolfo de la
Madre de Dios u. a., „Espagne, III: L’Age d’Or“, in: DS 4,1127–1178. Auf Spanisch gibt es
umfangreiche Literatur. Zwei wichtige Werke sind Melquíades Andrés Martín,Historia de la
mística de la Edad de Oro en España y América, Madrid 1994; und Eulogio Pacho, Apogeo de
la mística cristiana: Historia de la espiritualidad clásica española, 1450–1650, Burgos 2008. Als
theoretischen Überblick siehe Macario Ofilada Mina, „Between Semiotics and Semantics: An
Epistemological Exploration of Spanish Mysticism and Literature and Its Contribution to
Spirituality in the Academy“, in: Studies in Spirituality 22 (2012), 69–88.

17



Herder 38042 / p. 18 / 29.5.2018

tica teologia), eine Neufassung von Hugo von Balmas Handbuch Viae Sion
lugent, das im Spätmittelalter oft Bonaventura zugeschrieben wurde. Wenn
wir der Auffassung sind, dass das mystische Element im Christentum von
einer Tradition von Texten genährt wurde, die dazu gedacht waren, zum
tieferen Kontakt mit Gott sowohl anzuregen als auch anzuleiten, dann ist
das Vorhandensein dieser bemerkenswerten Übersetzungsbemühung von
großer Bedeutung.17
Kardinal Cisneros selbst wurde von seinen Zeitgenossen als Mystiker

angesehen, aber seine uns erhaltenen Schriften sind ganz objektiver Natur.
Was wir wissen, ist, dass er ekstatische Frauen und apokalyptische Prophe-
ten stark unterstützte, wie etwa die umstrittene Dominikanerin Sor María
de Santo Domingo (siehe hier in Kap. 1), die er verteidigte, als sie von der
Inquisition und den römischen Autoritäten der Dominikaner verdächtigt
wurde. Kurz gesagt trug die Reform von Cisneros entscheidend dazu bei,
die Bühne für eine neue Mystik-Tradition in Spanien zu bereiten, und zwar
von der Art, dass sie zu seinen Lebzeiten nicht direkt in Konflikt mit dem
repressiven System von Staat und Kirche geriet (Cisneros selbst war das
Oberhaupt der Spanischen Inquisition). Aber nach dem Tod des Kardinals
begann die Verdächtigung der Mystik und des innerlichen Gebets stark zu-
zunehmen.

Ein Vorläufer: García Jiménez de Cisneros

Ein letzter Aspekt der Ära Cisneros verdient Erwähnung. Der Vetter des
Kardinals, García Jiménez de Cisneros (1455–1510), verfasste das erste
Mystik-Handbuch auf Kastilisch, vermutlich mit der Ermutigung seines
mächtigen Verwandten.18 García Cisneros war ein benediktinischer Refor-
mer, der als Abt des alten Hauses von Montserrat in Katalonien (1499–
1510) nicht nur dieses monastische Zentrum neu belebte, sondern dort auch
eine Druckerpresse einführte, um geistliche und mystische Traktate ver-
öffentlichen zu können. Seine Laufbahn ist ein weiteres Zeugnis für die
religiöse Erneuerung, die damals Spanien erfasste, sowie auch für die Ver-
bindungen zwischen den Mystik-Traditionen des Spätmittelalters und der

„Das allerkatholischste Königreich“: Spanien

17 Es gibt eine hilfreiche Liste von „Early Translations of Mystical Writers into Spanish“ in
Peers, Studies 3,255–261.
18 Mateo Alamo, „Cisneros (Garcia ou Garzias de), in: DS 2,910–921; Peers, Kap. 1, „The
Dawn of the Golden Age: García de Cisneros“, in: Studies 2,3–37; und Terence O’Reilly,
From Ignatius Loyola to John of the Cross: Spirituality and Literature in Sixteenth-Century
Spain, Collected Studies 484, Aldershot 1995, 287–324.

18



Herder 38042 / p. 19 / 29.5.2018

Frühmoderne. Das im Jahr 1500 anonym veröffentlichte Ejercitatorio de la
vida espiritual (Einübungsbuch ins geistliche Leben) war eine Anthologie
von Mystik-Texten über das methodische Gebet. Cisneros’ Hauptquellen
waren die devotio moderna, die Schriften von Bonaventura und Pseudo-
Bonaventura, Jean Gerson und den spätmittelalterlichen Kartäuser-Schrift-
stellern wie etwa Hugo von Balma und Nikolaus Kempf.19 Das Ejercitato-
rio fand weite Verbreitung, nicht nur in Cisneros’ reformierter Benedikti-
nerkongregation von Valladolid, sondern im 16. und 17. Jahrhundert
sowohl auf Spanisch (mit drei Auflagen) als auch Lateinisch (mit neun Auf-
lagen). Es wurde zudem ins Französische und Italienische übersetzt.20
Ein kurzer Blick auf diesen Traktat lässt deutlich erkennen, wie die spa-

nische Mystik des frühen 16. Jahrhunderts von Mystik-Traditionen des
Spätmittelalters geprägt war. Cisneros unterteilt das Buch in vier Abschnit-
te. Nach einer Einführung (Kapitel 1–9) handelt der erste Teil vomWeg der
Läuterung (Kap. 10–19), dessen Hauptübung die Buße ist. Im zweiten Teil
geht es um den Weg der Erleuchtung (Kap. 20–25), wobei die Dankbarkeit
die Hauptübung ist, während der dritte Teil vom Weg der Vereinigung und
vom Lobpreis handelt (Kap. 26–30). Dieser Fortschritt im geistlichen Le-
ben wird als Übergang von der „knechtischen Furcht“ (temor servile) über
die „anfängliche Furcht“ (temor inicial) bei der Dankbarkeit gegenüber
Gott bis zum Ziel der „Sohnesfurcht“ (temor filial) beschrieben.21 Der
Schlussteil des Buchs (Kap. 31–68) vervollständigt den dritten Teil damit,
dass er weitere Fragen bezüglich der Kontemplation behandelt,22 worauf
dann das Schlusskapitel 69 folgt, das die Form eines geistlichen Alphabets
hat.
Cisneros wählte genau wie viele andere spätmittelalterliche Verfasser von

Anthologien seine Quellen mit Sorgfalt aus und verwebte sie mit seinen

Ein Vorläufer: García Jiménez de Cisneros

19 Von den neunundsechzig Kapiteln desWerks sind siebenundzwanzig Auszüge aus Schrift-
stellern der devotio moderna (Gerard Zerbolt van Zutphen, Thomas von Kempen und Jean
Mombaer); zehn Kapitel stammen aus Bonaventura und Pseudo-Bonaventura; und elf Kapi-
tel von Kartäuser-Autoren (Hugo von Balma, Ludolf von Sachsen, Nikolaus Kempf). Cisne-
ros verwendet auch Jean Gerson und Richard von St. Viktor. Über Cisneros’ Quellen siehe
Pierre Groult, Les mystiques des Pays-Bas et la littérature espagnole du seizième siècle, Löwen
1927, 92–100.
20 Die kritische Ausgabe dieses Textes stammt von C. Baraut OSB, Garciá Jiménez de Cis-
neros, Obras Completas, 2 Bde., Montserrat 1965, Bd. 2. Es gibt eine englische Fassung aus
einer früheren Ausgabe von E. Allison Peers, Cisneros: Book of Exercises for the Spiritual
Life, Montserrat 1929.
21 Vgl. O’Reilly, „Structural Unity of the Exercitatorio“ 293–311.
22 Teil 4 hat drei Abschnitte: Kap. 31–43 über die Kontemplation; Kap. 44–60 über die Vor-
bereitung auf die Kontemplation, insbesondere über das Meditieren über das Leben Christi;
und Kap. 61–68 über die Beharrlichkeit in der Kontemplation.

19



Herder 38042 / p. 20 / 29.5.2018

eigenen Äußerungen zu einem nützlichen Handbuch über die Praxis des
Gebets als des Wegs zum Einswerden mit Gott. Es ist allgemein bekannt,
dass Ignatius von Loyola seinen Besuch in Montserrat im März 1522 dazu
nutzte, seine Bekehrung zum innerlichen Leben des Gebets und der Kon-
templation zu vertiefen. Sein Beichtvater, der Montserrater Mönch Juan
Chanones, scheint ihm ein Exemplar von Cisneros’ Ejercitatorio zur Vor-
bereitung auf seine Generalbeichte ausgehändigt zu haben. Ignatius fand
dieses Buch hilfreich und es kam zu einiger Diskussion darüber, wie weit
dieses Werk seine eigenen Geistlichen Exerzitien beeinflusst haben könnte,
mit deren Entwicklung er bereits im Herbst 1522 in Manresa begann und
die er erst viel später herausgab. Die Einschätzung von Terence O’Reilly
geht dahin, dass zwar sowohl die Leserschaft als auch die Absicht von Igna-
tius’ Exerzitien sich von Cisneros’ monastischer Anthologie unterschieden,
jedoch wichtige strukturelle Aspekte des Ejercitatorio wie etwa der Über-
gang von der knechtischen Furcht zur Sohnesfurcht und die drei Weisen der
Kontemplation Christi zeigten, dass der Gründer der Jesuiten einige der
Mystik-Themen, die Cisneros besonders wichtig gewesen waren, in ver-
änderter Form in sein berühmtes Werk übernommen habe.23

„Das allerkatholischste Königreich“: Spanien

23 Terence O’Reilly, „The Exercises of Saint Ignatius Loyola and the Exercitatorio de la Vida
Spiritual“, in: O’Reilly, From Ignatius Loyola to John of the Cross 303–323.

20



Herder 38042 / p. 21 / 29.5.2018

Kapitel 1

Die spanische Mystik: die Frühzeit

Ich möchte mich hier bei Gillian T. W. Ahlgren, Professorin der Theologie an
der Xavier University, recht herzlich dafür bedanken, dass sie dieses Kapitel
sehr sorgfältig durchgelesen und mir dazu viele hilfreiche Anregungen ge-
geben hat.

Während des Mittelalters und insbesondere im 12. und 13. Jahrhundert war
die iberische Halbinsel die Heimat einiger der größten Repräsentanten der
jüdischen und islamischen Mystik, das Land von Sufi-Meistern wie Ibn al-
Arabi und bedeutenden Kabbalisten wie Mosche de León. Von daher ist es
rätselhaft, weshalb in den Königreichen des mittelalterlichen Spaniens so
wenig christlichesMystik-Schrifttum entstand. Der einzige wichtige mittel-
alterliche Mystiker der iberischen Länder war der katalanische Franziska-
ner-Tertiar Ramon Llull (1232–1316), ein Universalgelehrter, der auf Latei-
nisch und Katalanisch schrieb. Llull war ein Visionär, Missionar und
eigenwilliger Philosoph, der auf spätere Kreise von Denkern nachhaltigen
Einfluss ausübte. Als äußerst produktiver Verfasser von rund 250 Werken
schrieb er auch etliches über die Kontemplation, aber dieses Thema blieb
bei ihm ein Randaspekt seines Projekts, eine neue Form der Logik und Phi-
losophie zu schaffen. Sein zentrales Mystik-Werk ist das Buch vom Lieb-
haber und Geliebten (Lo libre d’amich e amat), das er 1283 als Teil seiner
umfangreichen Romanze namens Blanquerna verfasste.1 Einige seiner
Schriften waren im Spanien des 16. Jahrhunderts verfügbar, aber es lässt sich
bei ihm schwerlich irgendein ausdrücklicher Einfluss auf die spätere spa-
nischsprachige Mystik erkennen.
Die Wurzeln für das wachsende Interesse am innerlichen Gebet in Spa-

nien und das Erscheinen von Mystik-Schriften auf Spanisch nach 1500 sind
nur schwer zu ergründen und jedenfalls nicht auf voll befriedigende Weise.
Dieses neue Kapitel in der Geschichte der abendländischen Mystik hing
bestimmt mit dem Thema der Reform zusammen, und zwar sowohl der

1 Zu mehr über Llulls Mystik siehe McGinn, Die Mystik im Abendland Band 3: Blüte, 250–
255.

21



Herder 38042 / p. 22 / 29.5.2018

Reform der religiösen Orden als auch dem breiteren Reformprogramm von
Kardinal Cisneros, das hier in der Einführung kurz besprochen wurde. Es
reflektierte auch Spaniens neue Position als Weltmacht und die Rolle des
Katholizismus als kulturellem Bindemittel des neu vereinten Königreichs.
Der Aufbruch der Reformation sollte Spanien schon bald die Rolle des
Garanten und Verteidigers des „wahren katholischen Glaubens“ verleihen.
Der spanische Hunger auf Mystik-Literatur sowohl aus Italien (z.B. Ange-
la von Foligno und Caterina von Siena) als auch aus Nordeuropa (die devo-
tio moderna und die deutschen Mystiker) war ein Faktor, aber eher als
Anzeichen des spanischen Interesses für die Mystik und weniger als ver-
ursachendes Element. Für das, was im Lauf des 16. Jahrhunderts zu einer
regelrechten Flut von Mystikern und Mystik-Schriften anschwoll, wirkten
zweifellos zahlreiche verschiedene Faktoren zusammen.2
Im vorliegenden Kapitel sollen drei Aspekte des frühesten Stadiums der

spanischen Mystik von ihren Anfängen bis über die Mitte des 16. Jahrhun-
derts hinaus betrachtet werden. Der erste ist die Rolle, welche weibliche
Visionärinnen und heilige Frauen (beatas) spielten, die bereits im 15. Jahr-
hundert in spanischen Gebieten aktiv waren, aber in den frühen Jahrzehn-
ten des 16. Jahrhunderts ganz besondere Bedeutung erlangten.3 Der zweite
ist die franziskanische Observanz und deren Praxis des innerlichen Gebets
der „Rekollektion“ (recogimiento). Beim dritten geht es um die „Erleuch-
teten“ (Alumbrados), d.h. die von der spanischen Inquisition ab dem drit-
ten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts als Mystik-Häretiker verbrannten Per-
sönlichkeiten. Dieses letztere Thema überschneidet sich mit den beiden
vorherigen Themen, da es sich bei vielen der Alumbrados um beatas han-

Die spanische Mystik: die Frühzeit

2 Stephen Haliczer geht in seinen Ausführungen über 16. Jahrhundert so weit, dass er sagt:
„Aber nirgendwo in Europa sollte die Mystik schließlich eine derart dominante Rolle spielen
wie in Spanien, wo sie nicht auf eine verhältnismäßig kleine Zahl von frommen Einzelnen
beschränkt blieb, sondern geradezu den Charakter einer Massenbewegung annahm, zumin-
dest in der städtischen Mittel- und Oberschicht“ (Between Exaltation and Infamy 8).
3 Obwohl Haliczer in seinem Between Exaltation and Infamy hauptsächlich das spätere 16.
und 17. Jahrhundert behandelt, ist dieses Werk eine reichhaltige Quelle für das Studium spa-
nischer Mystikerinnen, denn er bringt darin dreißig Biografien und Autobiografien vonMys-
tikerinnen sowie fünfzehn Untersuchungen „falscher Mystiker“ durch die Inquisition. Siehe
auch Gillian T. W. Ahlgren, „Negotiating Sanctity: Holy Women in Sixteenth-Century
Spain“, in: Church History 64 (1995), 373–387. Über die frühen beatas siehe Geraldine
McKendrick u. Angus MacKay, „Visionaries and Affective Spirituality in the First Half of
the Sixteenth Century“, in: Cultural Encounters: The Impact of the Inquisition in Spain and
the New World, hg. v. Mary Elizabeth Perry u. Anne J. Cruz, Berkeley 1991, 93–104. Im
allgemeinen Überblick von Milagros Ortega Costa, „Spanish Women in the Reformation“
inWomen in Reformation an Counter-Reformation Europe: Public and Private Worlds, hg. v.
SherrinMarshall, Bloomington 1989, 89–119, werden viele der hier in diesemKapitel genann-
ten Frauen behandelt.

22



Herder 38042 / p. 23 / 29.5.2018

delte und einige Oberservante Franziskaner zumindest in den frühen Sta-
dien mit den in der Folge verurteilten Gruppen und Individuen in Ver-
bindung standen.

Visionäre, Visionärinnen und Beatas

Das explosionsartige Anschwellen von Visionären im Spätmittelalter, das
gegen Ende des 12. Jahrhunderts einsetzte und im Lauf der nächsten drei
Jahrhunderte immer weiter zunahm, ging an Spanien nicht vorbei.4 Spät-
mittelalterliche Visionäre, oft, aber nicht immer nur Frauen, erfuhren wie-
derholbare Manifestationen Gottes, Christi, Marias und der Heiligen, zu-
weilen indem sie in denHimmel entrückt wurden, oder auch in Schauungen
hier auf Erden. Diese Seherinnen und Seher empfingen oft himmlische Bot-
schaften, die sie an die Welt weitergeben sollten, zuweilen an bestimmte
Personen, darunter auch Päpste, Könige und andere religiöse und weltliche
Führungspersönlichkeiten. Gelegentlich schrieben die Empfängerinnen
und Empfänger diese Visionen nieder (z.B. Hildegard von Bingen, Hade-
wijch, Heinrich Seuse, Juliana von Norwich); in anderen Fällen hielten
Beichtväter und klerikale Ratgeber Beschreibungen der Schauungen, die
ihnen ihre Beichtkinder und geistlichen Schüler geschildert hatten, schrift-
lich fest. Der kirchliche Verdacht angesichts dieser Flut von Visionen führte
zu Untersuchungen, inquisitorischen Maßnahmen und sogar Verurteilun-
gen sowie auch zumAnschwellen einer speziellen Literatur zum Thema der
„Unterscheidung der Geister“ (discretio spirituum), mit Richtlinien zur Un-
terscheidung echter, von Gott gesandter Visionen von falschen, die ent-
weder das Produkt der Phantasie des Visionärs/der Visionärin waren oder
(was noch schlimmer war) eine Täuschung seitens des Teufels.5 Die mittel-
alterliche Religion, und insbesondere die spätmittelalterliche, war eine Re-
ligion der Visionen und der Verdächtigung der Visionen.
Die Begriffe „Visionär“ und „Mystiker“ werden zuweilen als austausch-

bar angesehen: Alle Visionäre seien Mystiker und alle Mystiker empfingen
von Gott Visionen. In Wirklichkeit aber ist das Verhältnis dieser zwei For-

Visionäre, Visionärinnen und Beatas

4 Die Literatur über mittelalterliche Visionen ist riesig. Eine grundlegende Darstellung bleibt
die von Peter Dinzelbacher, Vision und Visionsliteratur im Mittelalter, Monographien zur
Geschichte des Mittelalters, Stuttgart 1981; siehe auch sein „Revelationes“, Typologie des
sources du Moyen Âge occidental 57, Turnhout 1991. Als kurze Charakterisierung der „vi-
sionären Explosion“ siehe McGinn, „Einführung“, in:Die Mystik im Abendland Bd. 3, Blüte
61–67.
5 Zum Thema der Irreführung durch den Teufel siehe Moshe Sluhovsky, Believe Not Every
Spirit: Possession, Mysticism, and Discernment in Early Modern Catholicism, Chicago 2007.

23



Herder 38042 / p. 24 / 29.5.2018

men des religiösen Lebens komplexer, zumal wenn wir auf den Aspekt ach-
ten, dass das mystische Element des Christentums die Persönlichkeit ver-
ändert. Von da her gesehen war der entscheidende Punkt nicht so sehr die
Behauptung, eine himmlische Gestalt gesehen zu haben, und nicht einmal
die, man habe von oben eine Botschaft erhalten (solche Botschaften waren
sehr vielgestaltig: ermahnend, tröstend, belehrend, bekehrend usw.), son-
dern die Auswirkung, die eine göttliche Offenbarung hatte, indem sie dem
Empfänger/der Empfängerin eine tiefere Wahrnehmung von Gottes Wir-
ken im eigenen Leben erschloss und ihn/sie antrieb, diese Botschaft auf
dem Weg mündlicher oder schriftlicher Unterweisung weiterzugeben. Aus
diesem Grund betonten wichtige Mystik-Lehrer/innen – und sogar solche,
die mit Visionen beschenkt worden waren, wie Juliana von Norwich und
Teresa von Ávila –, dass Visionen sekundäre Aspekte ihrer vertieften Wahr-
nehmung von Gottes Gegenwart seien. Natürlich empfingen viele Mystiker
Visionen oder himmlische Erscheinungen als Teil ihrer besonderen Gna-
den, andere dagegen nicht. Jedoch sollte man nicht alle Visionäre den Mys-
tikern zuzählen, nur weil sie von ihren himmlischen Besuchern eine politi-
sche, didaktische oder lokal begrenzte Botschaft erhalten hatten, oder wenn
sie für eine persönliche und soziale Umwandlung überhaupt kein Interesse
an den Tag legten.
Ein Beispiel für diesen Unterschied findet sich in den Marienvisionen des

15. und 16. Jahrhunderts in Spanien und insbesondere in Kastilien, wie sie
von William Christian Jr. beschrieben werden.6 Bei diesen Marienvisionen
(z.B. 1399 in Santa Gadea, 1430 in Jaen, 1449 in Cubas, ca. 1490 in Escalo-
na) geht es immer um die Erscheinung der Gottesmutter vor einem armen
Menschen (einem Hirtenjungen, Arbeiter oder der Frau eines Arbeiters
usw.), wobei jene diesen anweist, den Lokalbehörden mitzuteilen, sie müss-
ten ein Heiligtum, ein Kloster oder eine Kirche an der Erscheinungsstätte
bauen. In anderen Erscheinungen besteht die Botschaft darin, dass die be-
nachbarte Bevölkerung des Schutzes durch die Jungfrau versichert wird
oder Seuchen oder andere Katastrophen angekündigt werden. Solche Mani-
festationen waren offensichtlich für die lokale Frömmigkeit wichtig, aber
kaum für die Geschichte der Mystik. Als dann die Inquisition ihre Unter-
suchungen über den Kreis rückfälliger conversos hinaus ausdehnte, wurden
Marienvisionen zum Gegenstand strengerer Prüfung und oft der Verurtei-
lung durch die Kirchenbehörden. Aber über diese ungebildeten Visionäre

Die spanische Mystik: die Frühzeit

6 William A. Christian Jr., Apparitions in Late Medieval and Renaissance Spain, Princeton
1981.

24



Herder 38042 / p. 25 / 29.5.2018

hinaus können wir uns etwas genauer mit den Autorinnen aus dem 15. Jahr-
hundert beschäftigen. Gab es unter ihnen Mystikerinnen?
Teresa de Cartagena (ca. 1420 – ca. 1470) war eine franziskanische Nonne

aus einer gut bekannten converso-Familie, die zwei Prosaschriften verfasste,
den Hain der Kranken (Arboledo de los enfermos) – sie selbst litt an Taub-
heit – und Bewunderung der Werke Gottes (Admiraçión operum Dey).7
Teresa erwies sich als fähige Apologetin der Frauen als Schriftstellerinnen
und Bibelauslegerinnen, aber sie interessierte sich nicht für Mystik-The-
men. Das Gleiche gilt für die Prinzessin Constanza de Castilla (ca. 1390–
1478), die aus politischen Gründen gezwungen worden war, in den Domi-
nikanerinnenkonvent von Santo Domingo el Real in Madrid einzutreten,
worin sie dann eine lange Laufbahn als Äbtissin hatte. Constanza schrieb
für ihre Nonnen eine Reihe von Gebeten, Meditationen und Frömmigkeits-
schriften, aber diese hatten kaum etwas Mystisches an sich.8
María de Ajofrín (†1489) war eine beata, d.h. eine Frau, die ein persön-

liches Keuschheitsgelübde abgelegt hatte (das zeitbegrenzt sein konnte) und
ein Ordenskleid trug, aber nicht formell mit einem bestimmten Orden ver-
bunden war. Solche Frauen lebten eventuell unter dem Schutz eines männ-
lichen Ordenshauses und konnten klausuriert sein oder auch nicht. Manche
lebten allein, andere in einer Kommunität, einem beaterio,9 nicht unähnlich
den Beginen im spätmittelalterlichen Nordeuropa. Die beata María hatte
Visionen Marias und des Christuskindes sowie anderer himmlischer Per-
sonen. In späteren Jahren wurde sie wegen ihrer Prophezeiungen bekannt,
denn sie sagte die Strafe Gottes über Spanien voraus, weil der Klerus unmo-
ralisch lebte und sich die Häresie ausbreitete. Diese Prophezeiungen fanden
die Unterstützung von Kardinal Pedro González de Mendoza, des Erz-
bischofs von Toledo und Primas von Spanien. Zu einigen der Visionen Ma-
rías gehörte eine Anteilnahme an den Leiden Christi und die compassio mit
Maria, aber, wie Ronald Surtz bemerkt, sogar wennMaría in die mütterliche
Rolle der Jungfrau schlüpfte, „gibt es da kein Liebkosen, keine Zärtlichkeit;
das Christuskind in Händen zu halten bewirkt keinen Augenblick des mys-
tischen Einsseins.“10 Marías Visionen, wie sie zumindest in der von ihrem
Beichtvater Juan de Corrales verfassten Lebensbeschreibung geschildert

Visionäre, Visionärinnen und Beatas

7 Teresas Schriften wurden von Dayle Seidenspinner-Núñez ins Englische übersetzt: The
Writings of Teresa de Cartagena, Rochester 1998. Siehe auch Ronald E. Surtz, Writing
Women in Late Medieval and Early Modern Spain: The Mothers of Saint Teresa of Ávila,
Philadelphia 1995, Kap. 1.
8 Siehe Surtz,Writing Women in Late Medieval and Early Modern Spain, Kap. 2.
9 J. A. Salazar, „Beaterio“, in: DIP 1,1153f.
10 Über María de Ajofrín siehe Surtz, Writing Women in Late Medieval and Early Modern
Spain, Kap. 3 (Zitat aus 74 f.).

25



Herder 38042 / p. 26 / 29.5.2018

werden, sind ganz anders als diejenigen von Angela von Foligno, der Non-
nen von Helfta und anderer spätmittelalterlicher Visionärinnen. Das liegt
daran, dass sie nicht mit einem innerlichen verwandelnden Einswerden ein-
hergehen und auch nicht mit der Art von äußerlicher – oft öffentlicher –
Berufung, die sie der Empfängerin verleihen.
Es gab jedoch in den ersten beiden Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts

einige aktive Persönlichkeiten, die den Beweis dafür liefern, dass es in den
frühen Stadien der spanischen Mystik eine explizit mystische Rolle für
Frauen gab. Diese Frauen waren ebenfalls beatas, gewöhnlich mit irgend-
einer Verbindung zu den Bettelorden. Weder die Franziskanerin Juana de la
Cruz (1481–1534) noch die Dominikanerin Sor María de Santo Domingo
(1486–1524) waren Nonnen mit regelrechter Profess. Gemäß einem im
Spätmittelalter oft vorkommenden Muster schrieben diese beiden beatas
keine eigenen Lebensberichte (vermutlich waren sie nicht des Schreibens
kundig). Was wir über sie wissen, stammt von schreibkundigen Mitgliedern
ihrer Ordenshäuser.
Die Visionärin und Prophetin Juana de la Cruz entstammte einer Bauern-

familie und entlief dieser als Fünfzehnjährige und in Männerkleidung, um
in die Gemeinschaft der franziskanischen beatas in Santa María de la Cruz
in Cubas einzutreten.11 Bekannt für ihre Askese und ihre ekstatischen Vi-
sionen, wurde sie zur Leiterin der Gemeinschaft gewählt, was Kardinal
Cisneros unterstützte und gemäß der Regel für die Drittordens-Franziska-
nerinnen regulierte. Im Jahr 1510 tat der Kardinal den ungewöhnlichen
Schritt, dem Konvent und seiner Priorin bezüglich der Einkünfte und der
Präsentation des Pfarrers die Rechte über die lokale Pfarrei von Cubas zu
übertragen. Dass eine Frau im Besitz eines kirchlichen Benefiziums sei, war
recht umstritten und sollte nach Cisneros Tod im Jahr 1517 Juana und der
Kommunität noch recht große Schwierigkeiten einbringen. (Während der
Streitigkeiten über dieses Thema wurde Juana 1527 kurze Zeit abgesetzt,
aber sie wurde wieder installiert und übte ihr Amt als Priorin bis zu ihrem
Tod im Jahr 1534 aus.) Von 1505 bis 1518 hielt Juana ihrer Kommunität eine
Reihe von ekstatischen Predigten zu den Festen des liturgischen Jahres. Ihre
Sekretärin, Sor María Evangelista, schrieb eine Anzahl von ihnen in einem

Die spanische Mystik: die Frühzeit

11 Über Juana de la Cruz siehe Ronald E. Surtz, The Guitar of God: Gender, Power, and
Authority in the VisionaryWorld of Mother Juana de la Cruz (1481–1534), Philadelphia 1990;
und kürzer Surtz, „Juana de la Cruz and the Secret Garden“, Kap. 5 in Writing Women in
Late Medieval and Early Modern Spain 104–126. Siehe auch Mary E. Giles, „Spanish Visio-
nary Women and the Paradox of Performance“, in: Performance and Transformation: New
Approaches to Late Medieval Spirituality; hg. v. Mary A. Suydam u. Joanna E. Ziegler, New
York 1999, 273–297; und Jessica A. Boon, „Mother Juana de la Cruz: Marian Visions and
Female Preaching“, in: Kallendorf,New Companion to Hispanic Mysticism 127–148.

26



Herder 38042 / p. 27 / 29.5.2018

Buch mit dem Titel Die Tröstung (El Conhorte) nieder, das unsere Haupt-
quelle für Juanas visionäre Mystik ist.12 Die beiden anderen Quellen für
Juanas Leben und mystische Ekstasen sind das hagiografische Leben, das
sie z.T. diktierte, sowie eine historische Darstellung ihres Klosters „Nue-
stra Señora de la Cruz.“13
Juana war umstritten. Nach ihrem Tod hinterließen mehrere Leser Kom-

mentare zu dem Manuskript von Die Tröstung, wobei einige ihre Ansicht
angriffen und andere sie verteidigten. Im frühen 17. Jahrhundert erschienen
mehrere Biografien von Juana und 1621 wurde ihr Seligsprechungsprozess
in Rom eingeleitet. Dazu wurden 1666–1667 sowohl das Leben als auchDie
Tröstung demHeiligen Offizium zur Prüfung vorgelegt.Die Tröstung prüf-
te der Jesuit Martín de Esparza Artieda (1606–1689), der offensichtlich mit
den in diesem Buch aufgestellten Behauptungen Schwierigkeiten hatte, der
Franziskanerorden übertreffe alle anderen Orden, während das Leben dem
bekannten Theologen und geistlichen Schriftsteller Giovanni Kardinal
Bona (1609–1674) zur Prüfung unterbreitet wurde. Beide Männer fanden
in diesen Werken schwere lehrmäßige Irrtümer, weswegen Juanas Causa
zum Stillstand kam. Aber das war nicht das Ende der Geschichte. Im
18. Jahrhundert drängten spanische Unterstützer auf eine Neueröffnung
der Causa, wobei sie behaupteten, die beiden eingereichten Werke stamm-
ten nicht von Juana; aber dieses Manöver war vergeblich und die Causa
wurde wiederum beendet, bis sie dann 1986 wieder eröffnet wurde.
Ronald E. Surtz hat eine Anzahl von Juanas Predigten, die sie in der Eks-

tase gehalten hatte, analysiert. Er beschreibt deren allgemeines Format wie
folgt: „Die Predigten bestehen normalerweise aus einer novellistischen
Nacherzählung der Evangeliums-Episode, auf die eine Beschreibung der
allegorischen Szenerie [sie nennt sie figuras] folgt, die sich im Himmel ent-
faltet, um die Hauptfeste des liturgischen Jahres zu feiern. Dieser Szenerie
sind für die Erlösung der Menschheit relevante geistliche und tropologische
Auslegungen beigefügt.“14 Juana wusste, dass es für eine Frau gefährlich

Visionäre, Visionärinnen und Beatas

12 Juana de la Cruz, El Conhorte: Sermones de una mujer, La Santa Juana (1481–1534),
2 Bde., Madrid 1999. Es gibt zwei Manuskripte, eines im Vatikan und eines im Escorial. Surtz
bietet in den „Appendices“ zu The Guitar of God Auszüge aus vier der zweiundsiebzig
Predigten. Es gibt zudem eine neue Übersetzung von sechs ganzen Predigten in: Ronald E.
Surtz u. Jessica A. Boon, Mother Juana de la Cruz, 1481–1534: Visionary Sermons, Tempe,
AZ 2016.
13 Die Vida y fin de la beinventurada virgen santa Juana de la Cruz ist noch nicht veröffent-
licht, und ebenso das Libro de la casa y monasterio de Nuestra Señora de la Cruz. Die Vida
enthält eine Anzahl von Texten, die Juanas Ekstasen beschreiben, von denen es heißt, sie
hätten bereits begonnen, als sie noch ein Baby war (siehe Surtz, „Juana de la Cruz and the
Secret Garden“ 124).
14 Surtz, Guitar of God 6.

27



Herder 38042 / p. 28 / 29.5.2018

war, das Predigtamt zu übernehmen, und dass ihre imaginären Hinzufü-
gungen zur Heiligen Schrift in Frage gestellt werden könnten. Deswegen
beteuerte sie vom Text der Tröstung, dass nicht sie seine eigentliche Ver-
fasserin sei, sondern der durch Jesus sprechende Heilige Geist. Das war eine
Strategie, die man in einer ganzen Anzahl von Texten von und über Frauen
findet. Sie beteuerte damit, dass sie nur weitergebe, was der Heilige Geist
sage. So stellt sie Die Tröstung als ein Buch vom Himmel vor, das in Wirk-
lichkeit auf die Wände der himmlischen Stadt geschrieben worden sei. Die
darin enthaltenen Hinzufügungen zum biblischen Text verteidigt sie mit
dem Argument, allein Gott kenne sämtliche Einzelheiten der Ereignisse
der Heilsgeschichte.15
Ein Beispiel für Juanas Predigtstil und dessen mystische Dimensionen

findet sich in einer Predigt zum Fest des heiligen Franziskus (5. Oktober),
worin sie ein Thema aufgreift, das auch im Leben vorkommt, nämlich dass
Franziskus und sie, seine Tochter Juana, dank ihrer Fähigkeit, Seelen aus
dem Fegfeuer zu retten, als Miterlöser gemeinsam tätig seien. Sie stellt darin
sowohl Franziskus als auch sich selbst als Hennen vor, die nach dem Bei-
spiel Jesu, der sich vor seiner Passion mit einer Glucke vergleicht (Mt
23,37), ihre Brut sammeln und beschützen. Laut dem Leben nahm Juana in
Nachahmung Christi die Leiden der Seelen im Fegfeuer auf sich. Das insze-
nierte sie ganz konkret, indem sie sich von ihren Nonnen sowohl erhitzte
als auch gefrorene Steine in ihr Bett bringen ließ, in die Seelen eingeschlos-
sen seien (!), so dass sie mit diesen zusammen leiden und ihren gemein-
samen Umzug in den Himmel beschleunigen konnte.16 Die Mit-Erlösung,
insbesondere bezüglich der Seelen im Fegfeuer, ist ein Thema, das sich auch
bei anderen spätmittelalterlichen und frühmodernen Mystikerinnen findet,
aber Juanas persönliche Gestaltung dieses Themas ist von ganz eigener
Art.17 Eine weitere Predigt, in der sie von den armen Seelen im Fegfeuer
handelt, ist der heiligen Clara (am 11. August) gewidmet, der Mitpatronin
von Juanas Orden.18

Die spanische Mystik: die Frühzeit

15 Über diese autorisierenden Techniken siehe Surtz, Guitar of God 110–117. Juanas Hin-
zufügungen zur biblischen Erzählung beruhen z.T. auf Material, das sich in bekannten Quel-
len findet, wie etwa in denMeditationes Vitae Christi von Pseudo-Bonaventura und der Vita
Christi Ludolfs von Sachsen, aber viele entstammen auch ihrer eigenen sprühenden Phanta-
sie.
16 Dieser Ideenkomplex und Texte zu dessen Illustrierung finden sich bei Surtz, „TheMother
Hen“, Kap. 2, in: Guitar of God 37–62.
17 Vgl. Barbara Newman, „On the Threshold of the Dead: Purgatory, Hell, and Religious
Women“, Kap. 4, in: Newman, From Virile Woman to WomanChrist: Studies in Medieval
Religion and Literature, Philadelphia 1995, 109–136, der Juana auf S. 121 erwähnt.
18 Diese Predigt analysiert Surtz in „The Chosen Vessels“, Kap. 4, in: Guitar of God 87–107.

28


