BERNARD McGINN

DIE MYSTIK IM
ABENDLAND

BAND 6/2: VERZWEIGUNG.
DIE MYSTIK IM
GOLDENEN ZEITALTER SPANIENS
(1500-1650)

AUS DEM ENGLISCHEN UBERSETZT
VON BERNARDIN SCHELLENBERGER

HERDER |

FREIBURG - BASEL - WIEN

§ M



Titel der englischen Originalausgabe:
Bernard McGinn
Mysticism in the Golden Age of Spain 1500-1650
Vol. V1.2 of The Presence of God:
A History of Western Christian Mysticism
Crossroad / Herder & Herder, New York 2017
© Bernard McGinn

MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC

wiscog  FSC® C005833

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Neil McBeath, Stuttgart
Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: Té&insk4 Tiskdrna a.s., (V:esk}'l T&sin
Printed in the Czech Republic
ISBN Print 978-3-451-38042-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83042-6



INHALT

Vorwort . . . . . o e 7

Abkiirzungen . . . . ... 10

Einfiihrung

»Das allerkatholischste Konigreich“: Der Platz Spaniens im

frihmodernen Katholizismus . . . . ... ... ... ....... 1
Spanien und der spanische Katholizismus im Goldenen Zeitalter . . 11
Diereligiose Reform . . . . . .. ... ... ... I§
Ein Vorliufer: Garcia Jiménez de Cisneros . . . . . . . ... ... 18

Kapitel 1

Die spanische Mystik: die Frithzeit . . . . . . ... ... ... ... 21
Visionire, Visiondrinnen und Beatas . . . . . . . . . . ... ... 23
Das Recogimiento und die Observanten Franziskaner . . . . . . . 40
Eine spanische Mystik-Haresie: die Alumbrados . . . . . . . . .. 70

Kapitel 2

Eine Mystik im Dienst des Apostolats: Ignatius von Loyola . . . . . 78
Einfithrung in Ignatius’ Leben und Schriften . . . . . . . ... .. 82
Die Grundlagen der geistlichen Lehre von Ignatius: Die Geistlichen

Exerzitien und die Konstitutionen des Jesuitenordens . . . . . 91

Das mystische Leben des Ignatius . . . . . . .. ... ... ... 114
Zum Abschluss . . . . ... o o 132

Einfiihrung

Die Geschichte und Spiritualitit der Karmeliter . . . . . .. .. .. 134

Kapitel 3

Teresa von Avila: Die Kontemplative in Aktion . . . . .. ... .. 141
Teresa die Nonne (1515-1555) . . . . . v v v v v v v v v v v v v 147
Teresa die ekstatische Kontemplative (ca. 1555-1565) . . . . . . . . 164
Teresa die aktive Kontemplative (1566-1582) . . . . . . . ... .. 189
Zum Abschluss . . . . ... L o 266



INHALT

Kapitel 4

Johannes vom Kreuz: Nacht, Liebesflamme und Einswerden
Lebenund Rezeption . . . . ... ... ... ... .......
Poesie und Prosa bei Johannes vom Kreuz . . . . . . .. ... ..
Die doktriniren Grundlagen der Lehre des Johannes vom Kreuz . .
Verneinung und Lauterung bei Johannes vom Kreuz: die ,Nichte® .
Verwandlung und Einswerden in der Liebe: die Liebesflamme .
Zum Abschluss . . . . ... o

Kapitel 5

Weitere Stimmen der spanischen Mystik . . . . . ... ... .. ..
Ein Augustiner-Mystiker: Luisde Leén . . . . . . . . ... ...
Spitere Karmeliter-Mystiker . . . . . .. ... ... ... ...,
Mystiker anderer Bettelorden . . . . . . . ... ... L.
Mystiker beiden Jesuiten . . . ... ... oL
Anhang 1: Die Mystikin Portugal . . . . .. .. ... ... ...
Anhang 2: Die Mystik in Spanisch-Amerika . . . . ... ... ..
Zum Abschluss . .. ... oo o

Nachwort . . . . . o o e e
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . o v v i

Namenregister . . . . . . v v v vt e e e



VORWORT

Wie dieses Buch im Verhiltnis zu den beiden anderen Teilen von Band VI
meiner fortlaufenden Geschichte der christlichen Mystik im Abendland
entstanden ist, habe ich z. T. im ,Vorwort“ zu Band VI, Teil 1, Verzweigung.
Protestantische Mystik (1500-1650) erklart. Urspriinglich hatte ich Band VI
als gesamten Band vorgesehen. Darin hatte ich die Entwicklung im Lauf
dieser anderthalb Jahrhunderte beschreiben wollen, aber nach mehreren
Jahren des Recherchierens und Schreibens wurde mir allmihlich klar, dass
ich es nicht schaffen wiirde, in einem einzigen Buch dem Reichtum der
frihmodernen Mystik sowohl der Katholiken als auch der Protestanten
gerecht zu werden. Als ich dann Mitte 2016 mit der Niederschrift von
Band VI, Teil 1 fertig war und mich schon griindlicher auf die Behandlung
der spanischen Mystik eingelassen hatte (wozu mich z.T. der soo. Jahrestag
der Geburt von Teresa von Avila im Jahr 2015 inspiriert hatte), wurde mir
klar, dass ich Band VI aufteilen musste. Dabei kam ich zu dem Schluss, dass
fiir diesen Band zwei Teile nicht ausreichten — also nur die Unterteilung in
protestantische und katholische Mystik —, sondern drei notwendig seien.
Fur die protestantische Mystik bedurfte es eines eigenen Buchs, so dass
meine Darstellung der Mystik der frithen Reformatoren (VI-1) Ende 2016
erschien. Sodann ging mir auf, dass angesichts der Fulle der katholischen
Mystik im Zeitalter der Spaltung der Christenheit zwei Bucher notwendig
wurden, wenn ich ihr gerecht werden wollte. Das vorliegende erste dieser
beiden (VI-2) behandelt Spanien in seinem Goldenen Jahrhundert zwischen
1500 und 1650. In Band VI-3 werden dann die Entwicklungen im katho-
lischen Frankreich, in Italien und in Deutschland wihrend dieses gleichen
Zeitraums beschrieben.

Mehr als ein Jahrhundert lang gab es im Katholizismus des 19. und
20. Jahrhunderts das intensive Bestreben, der sikularen Modernitit ein al-
ternatives Narrativ entgegenzustellen. Man suchte dafiir Schlusselfiguren in
der katholischen Geschichte, deren Lehre als Anleitung und zugleich Boll-
werk zur Verteidigung der Kirche gegen deren intellektuelle und politische
Gegner dienen konnte. Das hervorragendste Beispiel fir diesen Impetus
bot auf dem Gebiet der doktriniren Theologie der Aufstieg und Triumph



VORWORT

des Neuthomismus im 19. Jahrhundert. Dank der Enzyklika Aeterni Patris
von Papst Leo XIII. aus dem Jahr 1879 sowie vieler weiterer papstlicher,
kurialer und akademischer Aussagen zur Forderung des Neuthomismus
wurde der ,Thomismus“ (oder zumindest diese Spielart von ihm) fast ein
Jahrhundert lang zum zentralen Aspekt des katholischen Denkens. Ein
zweites, wenn auch weniger verbreitetes Unternehmen bestand darin, das
wkatholische“ Verstindnis der Mystik deutlich herauszustellen. Zu diesem
Zweck stellte man die Schriften der spanischen Karmeliter Teresa von Avila
und Johannes vom Kreuz oft so vor, als verfiigten sie auf dem Gebiet der
Mystik tiber eine Autoritit, die derjenigen des Thomas von Aquin auf dem
Gebiet der Theologie entspreche. Die historischen Kanile, mittels derer die
Hervorhebung dieser spanischen Mystiker als dominierender Autorititen
erfolgte, sind nicht ganz klar, aber bei einem Uberblick iiber einen Grofteil
der neuscholastischen und sogar noch post-neuscholastischen wissen-
schaftlichen Darstellungen der Mystik zeigt sich recht deutlich, dass Teresa
und Johannes oft als die Mystik-Lehrer schlechthin galten, von denen her
man alle anderen einschitzen musste. Fiir diese Konzentration auf diese
beiden Karmeliten gab es gute Griinde. In der Geschichte des Christentums
haben niamlich nur wenige Personlichkeiten ein derart umfangreiches Werk
mit ausdriicklich mystischen Schriften hinterlassen, und noch weniger Au-
toren hatten das mystische Element des Katholizismus derart detailliert und
mit vergleichbarer Durchdringung und Einsicht untersucht. Aus diesem
Grund wird die Mystik aus dem Goldenen Zeitalter Spaniens, und ins-
besondere diejenige von Teresa und Johannes, in jeder Darstellung der
abendlindischen christlichen Mystik einen zentralen Platz einnehmen.

In den Kapiteln des vorliegenden Bandes versuche ich, eine angemessene
Einschitzung der Leistung von Teresa und Johannes zu geben — was immer
eine schwierige Aufgabe ist — und zugleich Ansichten in Frage zu stellen,
die sie derart verherrlichen, als boten sie in der Geschichte des Christen-
tums den absoluten Inbegriff der Mystik-Lehre. Sowohl Teresa als auch
Johannes vertraten, es gebe viele Wege zu Gott, und sie sprachen nur von
den Erfahrungen in ihrem eigenen Leben, soweit diese anderen Menschen
niitzlich sein konnten. Ich bin der Uberzeugung, dass wir sie diesbeziiglich
beim Wort nehmen sollten. Keine einzelne noch so grofle Personlichkeit
oder Gruppe von Personlichkeiten vermag die Reichtimer der groflartigen
Symphonie der christlichen Mystik in ihrer historischen Entwicklung aus-
zuschopfen. Ein zweites Missverstindnis, das ich hier in diesem Band zu
tiberwinden versuche, ist die Vorstellung, dass allein die Karmeliten den
wesentlichen Beitrag zur Mystik Spaniens in dessen Goldenem Zeitalter
geleistet hitten. Wir miissen uns niamlich daran erinnern, dass Spanien in



VORWORT

dieser Phase das Entstehen einer Fiille von mystischen Schriften und hagio-
grafischen Beschreibungen ekstatischer Mystikerinnen erlebte, die anders-
wo in der Geschichte des Christentums kaum ihresgleichen haben diirfte.
In den weiteren Kapiteln des vorliegenden Bandes versuche ich, einen Ein-
druck von der Vielfalt und dem Reichtum der spanischen Mystik zu ver-
mitteln, ohne zu behaupten, dass ich das erschopfend tun konnte.

Genau wie die Freisetzung des historischen Thomas von Aquin aus der
LJArrestzelle“ des Neuthomismus zu einem neuen Aufblithen von Studien
Uber diesen ,allgemeinen Lehrer” der Kirche gefiihrt hat, glaube ich auch,
dass die heutige Anerkenntnis der symphonischen Natur der christlichen
Mystik-Tradition mit ihren vielen Instrumenten, Partituren und Stimmen
zu einer neuen und tieferen Wertschitzung von Teresa von Avila und
Johannes vom Kreuz ermutigt, aber man dartiber nicht die Leistung der
vielen anderen spanischen Mystiker der Frithmoderne verkennt, denen ein
angemessener Platz sowohl in der Mystik von Spaniens Goldenem Zeitalter
als auch in der umfassenderen Mystik-Tradition zusteht.

Chicago, im Februar 2017



DIpP

DS

ABKURZUNGEN

Dizionario degli Istituti di Perfezione, hg. v. Guerrino Pelli-
cia u. Giancarlo Rocca, 10 Bde., Rom 1973-2003.
Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et
histoire, hg. v. Marcel Viller u.a., 17 Bde., Paris 1937-1997.

Corpus Dionysiacum Die dem Dionysius vom Areopag zugeschriebenen
Schriften in der kritischen Ausgabe von Beate Regina Suchla, Giinter Heil
und Adolf Martin Ritter, Corpus Dionysiacum, 2 Bde., Berlin 1990-1991.
Dabei werden folgende Abkiirzungen gebraucht:

CH

DN

EH

Ep

MT
McGinn

Band 1

Band 2

Band 3

Band 4

Band 5

Band 6/1
Peers, Studies

PL

Vg

I0

De caelesti hierarchia (Die himmlische Hierarchie)
De divinis nominibus (Die gottlichen Namen)

De ecclesiastica hierarchia (Die kirchliche Hierarchie)
Epistulae (Briefe)

De mystica theologia (Die mystische Theologie)

Bernard McGinn, Die Mystik im Abendland, Freiburg
19941f. Die bisherigen Binde dieser Reihe werden folgen-
dermafien angegeben:

Urspriinge (von den Anfingen bis ins 5. Jahrhundert, 1994)
Entfaltung (von Gregor dem Groflen bis ins 12. Jahrhun-
dert, 1996)

Bliite (Minner und Frauen der Neuen Mystik, 1200-1350,
1999)

Fiille (Die Mystik im mittelalterlichen Deutschland, 1300-
1500, 2008)

Vielfalt (Die Mystik in den Niederlanden, Italien und Eng-
land, 1350-1550, 2016)

Verzweigung (Protestantische Mystik, 1500-1650, 2017)

E. Allison Peers, Studies of the Spanish Mystics, 3 Bde., New
York 1927-1936. Uberarbeitete Fassung, New York 1951.
Patrologiae cursus completus, Series Latina, hg.v. J.-P.
Migne, 221 Bde., Paris 1844-1864.

Biblia Vulgata (lateinische Bibelausgabe der Vulgata)



Einfihrung

»IDAS ALLERKATHOLISCHSTE KONIGREICH®:
DER PLATZ SPANIENS
IM FRUHMODERNEN KATHOLIZISMUS

Spanien und der spanische Katholizismus
im Goldenen Zeitalter

Um das Verstindnis des bemerkenswerten Phinomens zu erschlieflen, das
die spanische oder hispanische Mystik darstellt,! bedarf es einiger kurzer
Bemerkungen iiber die historische Position und religidse Situation des K6-
nigreichs Spanien im Zeitraum von 1500 bis 1650.2 Zu Anfang des 15. Jahr-
hunderts war Spanien in eine Anzahl konkurrierender Konigreiche unter-
teilt und verfiigte in der europiischen Politik tiber wenig Gewicht. Mit der
Vereinigung Aragons und Kastiliens unter den katholischen Monarchen
Ferdinand (Herrscher von 1479-1516) und Isabella (Herrscherin von
1474-1504), dem erfolgreichen Abschluss der Reconquista mit dem Fall
Granadas im Jahr 1492 und der spanischen Entdeckung der Neuen Welt
und dem Reichtum, den diese dem Konigreich bescherte, verinderte sich
diese Situation zu Anfang des 16. Jahrhunderts dramatisch. Unter den ers-
ten zwei Habsburgern, Karl V. (in Spanien 15161556 als Karl I.) und Phi-
lipp (1556—1598) erreichte Spanien seinen Gipfelpunkt als die grofite zeit-
genOssische Macht und zuverlissigste Verteidigerin des romischen
Katholizismus im gespaltenen Europa — es verstand sich als das ,allerkatho-
lischste Konigreich“. Die Regierungszeit des frommen Philipp III. (1598-
1621) markierte den Beginn des Niedergangs von Spaniens Reichtum und
Vorherrschaft in der katholischen Welt, und dieser Prozess beschleunigte

! In jiingster Zeit begannen die Fachleute den Begriff ,hispanische Mystik“ einzufiihren, um
damit Mystiker nicht nur aus dem Konigreich Spanien, sondern auch aus Portugal und der
Neuen Welt in ihre Darlegungen mit einzubezichen; vgl. z.B. Hilaire Kallendorf (Hg.), A
New Companion to Hispanic Mysticism, Brill’s Companions to the Christian Tradition 19,
Leiden 2010.

2 Von den klassischen historischen Darstellungen seien genannt: John H. Elliot, Imperial
Spain 1469-1716, London 2002; Erstausgabe 1963 und John Lynch, Spain 1516-1598: From
Nation State to World Empire, Cambridge MA 1992. Als kurze Skizze siehe Christian Her-
mann, ,Settlements: Spain’s National Catholicism®, in: Handbook of European History,
1400—1600: Late Middle Ages, Renaissance, and Reformation, hg. v. Thomas A. Brady, Hei-
ko A. Oberman u. James D. Tracy, 2 Bde., Grand Rapids 1996, Bd. 2, 491—522.

II



»IDAS ALLERKATHOLISCHSTE KONIGREICH®: SPANIEN

sich unter der Herrschaft von Philipp IV. (1621-1665). Stephen Haliczer
bemerkte dazu: ,Das Spanien des spiten 16. und des 17. Jahrhunderts, in
dem die Mystik als soziales Phinomen ihren Gipfelpunkt erreichte, war
zugleich auch eine Gesellschaft in der Krise, die von einer Welle der epi-
demischen Krankheit und des wirtschaftlichen Niedergangs um die andere
versehrt wurde und die Familien wie nie zuvor unter gewaltigen Druck
brachte.“®> Spaniens Form eines nationalen Katholizismus war auflerge-
wohnlich.* Laut Stanley G. Payne ,nahm Spaniens Form des nationalen
Katholizismus ihre markantesten Ziige wihrend des 15. und 16. Jahrhun-
derts an, einer Zeit grundlegenden Wandels in der Religionspolitik und der
Betonung der Religion.“> Manche dieser Ziige waren traditioneller Art und
wurzelten im Mittelalter und dem langen Kampf zur Befreiung der Halb-
insel von der Vorherrschaft des Islams. Dazu gehorten die aristokratische
Betonung der Ehre und das Beharren auf der Reinheit der Lehre. Andere
Entwicklungen waren neu, wie etwa das Entstehen dessen, was Christian
Hermann eine ,papstlich-konigliche Gemeinschaftsregierung der hispa-
nischen Kirchen® von 1480 bis 1§20 nannte.® Die Interessen des Papsttums
und der spanischen Krone prallten zwar zuweilen aufeinander, aber Spa-
niens Unterstiitzung des Papsttums wahrend der Krise der Frithreforma-
tion bewegte die Pipste dazu, den spanischen Konigen besondere Rechte
tiber die Kirche in den spanischen Hoheitsgebieten zu verleihen, was den
Konig in seinem Herrschaftsbereich praktisch zum Stellvertreter des Paps-
tes machte. Im Gegenzug garantierte die spanische Krone jene rigorose
Glaubenseinheit, die Spanien eine religiose Stabilitit verlieh, wie sie ande-
ren Gebieten abging, in denen die Reformation zu Spaltungen und den be-
waffneten Konflikten fithrte, wie man sie im habsburgischen Mitteleuropa,
in Frankreich in der zweiten Hailfte des 16. Jahrhunderts und in England
sehen konnte. Wie es oft der Fall ist, 16ste Spaniens politische Vormacht-
stellung eine Fiille von kulturellen Leistungen auf den Gebieten der Litera-
tur und Kunst und des religiosen Lebens aus. Das ,,Goldene Zeitalter” war
eine Zeit groflartiger Errungenschaften, nicht zuletzt auch auf dem Gebiet
der Religion, aber zugleich auch signifikanter Einschrinkungen.” An sol-
chen Einschrinkungen ragten besonders die Starrheit und der Formalismus

3 Stephen Haliczer, Between Exaltation and Infamy: Female Mystics in the Golden Age of
Spain, Oxford 2002, 155.

* Eine hilfreiche Darstellung ist Stanley G. Payne, Spanish Catholicism: An Historical Over-
view, Madison, WI 1984, Kap. 1-2.

5 Payne, Spanish Catholicism 25.

¢ Hermann, ,Settlements: Spain’s National Catholicism* 516.

7 Vgl. die Zusammenfassung in Payne, Spanish Catholicism 44—61.

I2



SPANIEN UND DER SPANISCHE KATHOLIZISMUS IM GOLDENEN ZEITALTER

der spanischen Religion und Gesellschaft hervor, was dann im 17. Jahrhun-
dert recht deutlich zutage trat. Um noch einmal Hermann zu zitieren:
»Zwei Bewegungen gaben der religiosen Evolution des Landes seine Ge-
stalt: Die eine war beseelt von den Anspriichen der christlichen Vollkom-
menheit, der Anpassung an die Modernitit und vom intellektuellen und
moralischen Mut; die andere zeichnete sich durch Fanatismus, exklusive
Ablehnung und repressiven Dogmatismus aus.“® Beide Bewegungen waren
Produkte des gleichen spirituellen Klimas, auch wenn wir sie heute als
kaum miteinander kompatibel ansehen mogen. Der negative Pol dieses Zu-
stands fand seinen Ausdruck in der Art und Weise, wie man im Konigreich
mit den jiidischen und muslimischen Minderheiten umging, in der Einrich-
tung der spanischen Inquisition und in Streitgesprichen tiber die Legitimi-
tit einer innerlichen Religion. Wihrend des Mittelalters hatte es auf der
spanischen Halbinsel recht viele religiose Feldztige gegeben, mit denen die
katholischen Konigreiche den langen Kampf der Reconquista gegen die
muslimischen Staaten durchfochten. Die sich ausbreitenden katholischen
Reiche gewannen nicht nur viele muslimische Untertanen, sondern verfiig-
ten auch iiber betrichtliche jidische Minderheiten. Dieses Miteinander war
alles andere als vollkommen, aber es gab immerhin unter diesen drei Glau-
bensrichtungen ein gewisses Mafl an ,Koexistenz“ (convivencia), zumin-
dest im Spatmittelalter. Ab ungefahr 1400 begann im Rahmen des Nationa-
lisierungsprozesses die Tolerierung der Muslime und Juden nachzulassen
und die Herrscher verlegten sich auf eine Politik der Zwangsbekehrung
(d.h. man musste sich taufen lassen oder wurde ins Exil geschickt), weil sie
den christlichen Charakter ihrer Gebiete festigen wollten. Das gipfelte 1492
in der Vertreibung derjeniger Juden, die nicht zur Bekehrung bereit waren.
Die bekehrten Muslime (moriscos) und insbesondere die bekehrten Juden
wurden als ,Neuchristen® (conversos) bezeichnet und die ,Altchristen
blickten auf sie herab, nicht zuletzt aus dem Grund, weil man sie verdich-
tigte, insgeheim weiterhin jiidische Praktiken zu pflegen, wodurch sie for-
mell zu Hiretikern wurden. Um diesen jiidischen ,Hiretikern“ beizukom-
men, erhielten 1478 Ferdinand und Isabella von Papst SixtusIV. die
Erlaubnis, unter der Kontrolle der Krone eine Inquisition einzurichten.’
Von daher unterschied sich die spanische Inquisition wegen ihrer Kontrolle
durch den Konig und ihrer urspriinglichen Konzentration auf das Unter-
driicken des versteckten Judentums von ihren mittelalterlichen Vorliaufer-

8 Hermann, ,Settlements: Spain’s National Catholicism® 516.
? Vgl. Henry Kamen, Inquisition and Society in Spain in the Sixteenth and Seventeenth Cen-
turies, Bloomington, IN 1985.

I3



»IDAS ALLERKATHOLISCHSTE KONIGREICH®: SPANIEN

Formen. Der Umfang der Inquisition wurde jedoch im 16. Jahrhundert
ausgeweitet, um jegliche Form der Abweichung von der spanischen Ord-
nung beztiglich Kirche und Staat auszumerzen. Damit wurde die Inquisiti-
on in der repressiven spanischen Staatskirchen-Struktur des 16. Jahrhun-
derts zur Schlisselkomponente, obwohl es auch noch andere Formen der
sozialen Kontrolle gab. So spielte z.B. auch die Erstellung von Listen oder
Indices verbotener Biicher eine Rolle. Nach dem Aufbrechen von Luthers
Protest gegen das Papsttum im Jahr 1517 nahm in Spanien nicht nur die
Angst vor den Juden, sondern auch vor den ,,Lutheranern“ (womit oft alle
und jegliche Formen der Hiresie gemeint waren) gewaltig zu. Diese Angste
bestirkten die repressiven Tendenzen in der spanischen Gesellschaft, die
unter Philipp II. zunahmen, der darauf aus war, Spanien gegen die gefihr-
lichen politischen und religiésen Tendenzen abzuschirmen, die Europa ver-
storten. Teéfanes Egido beschreibt die religiose Situation Spaniens zur Zeit
Philipps als ,verschlossen gegentiber Europa, offen zum Himmel hin“.!
Das Paradoxe an dieser Situation war, dass ein derart repressives religioses
Umfeld, das von der Verdichtigung der innerlichen Spiritualitit und Mystik
geprigt war, so viele bedeutende Mystiker hervorbrachte. Die Angst der
Spanier vor Fremden und Auflenseitern, insbesondere Juden und Hire-
tikern, verstirkte die soziale und kulturelle Dominanz des Begriffs der
,Ehre“, d.h. des offentlichen Ansehens, das auf der sexuellen Reinheit der
Frauen und der ,Reinheit des Blutes“ (limpieza del sangre) fiir die Familie
beruhte. Im 15. Jahrhundert wandte sich die Kirche gegen Gesetze der Blut-
reinheit, die die soziale Mobilitit von bekehrten Muslimen und Juden ein-
schrinkten, und sie begriindete das damit, dass aus Gottes Sicht alle Chris-
ten gleich seien. Aber im 16.Jahrhundert und insbesondere in dessen
zweiter Halfte wurden Garantien der Blutreinheit sowohl in der Kirche als
auch in der Gesellschaft zur festen Regel. Einer langen Stammlinie vom
salten christlichen Schlag® anzugehoren, frei von jedem Anzeichen von Ver-
unreinigung durch jiidisches oder muslimisches Blut zu sein, hief} der vor-
herrschenden Adelsschicht (hidalgnia) anzugehoren, selbst wenn der Be-
treffende seine diesbeziigliche offizielle Urkunde der hidalguia gekauft
oder sich erschwindelt hatte, was bei vielen bekehrten Aufsteigern der Fall
war, wie etwa Teresa von Avilas Vater. Angesichts der zwiespiltigen und oft
gefdhrlichen Stellung der conversos in der Gesellschaft wundert es nicht,
dass diese darauf aus waren, ihren Fremdstatus damit zu iiberdecken, dass

10 Teéfanes Egido, ,,The Historical Setting of St. Teresa’s Life®, in: Spiritual Direction; hg. v.
John Sullivan, Carmelite Studies 1, Washington, DC 1980, 128.

14



DiE RELIGIOSE REFORM

sie den Makel ihres judischen Bluts verhehlten, um sich sozial integrieren zu
konnen.

Die religiose Reform

Im spiten 15. und in der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts sah sich Spanien
genau wie das ibrige Westeuropa vor das Thema der religiosen Reform
gestellt. Alastair Hamilton formulierte es so: ,Die Vision Spaniens als Welt-
macht ging [im spiten 14.Jahrhundert] mit Plinen einher, die spanische
Kirche umfassend und griindlich zu reformieren.“!" Spaniens Reform-
bewegungen, die bereits etliche Jahrzehnte vor Luthers Protest einsetzten,
nahmen konkrete Gestalt an. Drei dieser Reformtendenzen sind fir das
Verstandnis der spanischen Mystik des 16. Jahrhunderts besonders wichtig:
die Reform der religiosen Orden;!? die mit Kardinal Francisco Jiménez de
Cisneros (1436-1517) verbundene geistliche Reform; und die neue Be-
tonung des innerlichen Gebets. Im spiten 14. und das ganze 15. Jahrhun-
dert hindurch gab es tiberall in Europa weit verbreitete Bewegungen hin zu
einer ,observanten Reform, d.h. den Wunsch, zu einer strikteren und
authentischeren Lebensweise im Geist des urspriinglichen Charismas einer
bestimmten Form des Ordenslebens zuriickzukehren. Das betraf v.a. die
Benediktiner, Franziskaner, Dominikaner, Zisterzienser und den Karme-
literorden. Dabei kam es hiufig zu Spannungen und Konflikten zwischen
den ,Observanten und den ,Konventualen“ (denjenigen, die mit den ap-
probierten Milderungen, ihren Regeln und ithrem Lebensstil zufrieden
waren). Konig Johann II. von Kastilien (Herrscher von 1406-1454) unter-
stiitzte in seinem Gebiet die Reform der Observanten. Obwohl einige Paps-
te von diesen religiosen Reformern nicht viel hielten, wurden sie von Fer-
dinand und Isabella stark gefordert. Papst Alexander VI. gestattete den
Monarchen, zur Unterstiitzung der Reformen bei den Franziskanern und
Dominikanern Kommissare zu ernennen. Der Kommissar der Dominika-
ner war Fra Diego Deza; derjenige der Franziskaner Jiménez de Cisneros.
Cisneros war ein hoher Kirchenbeamter, der auf seine Benefizien verzich-
tete, um selbst observanter Franziskaner und Eremit zu werden. 1492 wur-
de er Beichtvater von Konigin Isabella von Kastilien und bald fir sie und
ihren Gatten Ferdinand zum wichtigen Berater. Schliefllich wurde er Erz-

10 Alastair Hamilton, Heresy and Mysticism in Sixteenth-Century Spain: The Alumbrados,
Toronto 1992, 1.

12 Als kurzen Uberblick siehe Adolfo de la Madre de Dios, ,Espagne, III: L’Age d’Or,
C: Réformes Religieuses et nouveaux Ordres, in: DS 4,1136-1146.

s



»IDAS ALLERKATHOLISCHSTE KONIGREICH®: SPANIEN

bischof von Toledo und nach Ferdinands Tod fiir kurze Zeit Regent. Cis-
neros verbreitete in Spanien die Reform der franziskanischen Observanten,
spielte jedoch auch in weiteren Reformstromungen eine wichtige Rolle, und
zwar mittels seiner Forderung des religiosen Humanismus, insbesondere
des Bibelstudiums und seines Interesses fiir das innerliche Gebet und die
Frommigkeits- und Mystik-Literatur, die dieses forderten.!?

Zu Anfang des 16. Jahrhunderts richtete Cisneros in Alcald de Henares
eine neue Universitit ein, in der alle drei groflen Schulen der Scholastik
(Nominalisten, Scotisten und Thomisten) gleich stark vertreten waren und
man humanistische Studien tiber alte Sprachen und kritische Bibelwissen-
schaft betrieb. Mit seiner Unterstiitzung erarbeitete im Jahr 1522 an der
Universitit ein Team von Gelehrten das grofie sechsbiandige Werk Biblia
poliglota complutense sowie die erste kritische Ausgabe der lateinischen
Vulgata, die erste Ausgabe der griechischen Septuaginta und die erste
Druckausgabe der hebriischen Bibel durch Christen. Die Werke des nieder-
lindischen Gelehrten Desiderius Erasmus von Rotterdam (1466-1536), des
beriihmtesten Humanisten dieses Zeitalters, begannen sich in Spanien zu
Anfang des 16. Jahrhunderts zu verbreiten.!* 1§16 wollte Cisneros Erasmus
sogar zur Mitarbeit an der Complutensischen Polyglotte einladen, wurde
jedoch davon abgehalten. Erasmus iibte mehr als ein Jahrzehnt lang auf
Spanien tiefen Einfluss aus, aber ab 1527 setzte dort eine Reaktion gegen
seine Ideen ein, und schlief}lich wurden sogar einige seiner Schiiler vor die
Inquisition zitiert. Das fiir unseren Zusammenhang hier Wichtigste an den
Reformen von Cisneros war der Umstand, dass er die Publikation von reli-
gioser Literatur forderte, und zwar insbesondere solcher, die sich auf das
innerliche Gebet und die Mystik bezog. Cisneros war ein grofler Patron
von Publikationen auf vielerlei Gebieten — dem biblischen, humanistischen
und liturgischen —, aber, um hier Felipe Fernindez-Armesto zu zitieren,
»was die Anzahl von Binden angeht, war Cisneros” Bibliothekssammlung
von Frommigkeitsliteratur sehr viel umfangreicher als diejenige seiner an-
deren Projekte.“1>

13 Als Uberblick iiber die Rolle des innerlichen Gebets in Spanien zur damaligen Zeit siehe
Melquiades Andrés Martin, ,,Alumbrados, Erasmians, ,Lutherans‘, and Mystics: The Risk of
a More Intimate‘ Sprituality“, in: The Spanish Inquisition and the Inquisitorial Mind, hg. v.
Angel Alcal4, Atlantic Studies on Society in Change 49, New York 1987, 457-494.

14 Uber den spanischen Erasmianismus siche bes. Marcel Bataillon, Erasme et I’Espagne,
hg. v. Daniel Devoto u. Charles Amiel, 3 Bde., Genf 1991; Reprint der Originalausgabe von
1937 mit Erginzungen und Korrekturen.

15 Felipe Fernandez-Armesto, ,,Cardinal Cisneros as a Patron of Printing®, in: God and Man
in Medieval Spain: Essays in Honour of J. R. L. Highfield, hg. v. Derek W. Lomaz u. David
Mackenzie, Westminster 1989, 149-168, fiir hier 159.

16



DiE RELIGIOSE REFORM

Mit seiner Publikationstitigkeit auf dem Gebiet der Frommigkeitslitera-
tur lieferte Cisneros einen gewaltigen Beitrag zur Blitezeit der Mystik in
Spaniens Goldenem Zeitalter.!® Cisneros war Franziskaner, und die meisten
der sechzehn geistlichen Werke, die er gefordert hatte, boten die spatmittel-
alterliche Mendikantenspiritualitit, die er der neuen Welt des frithmoder-
nen Spaniens erschloss. Zu diesen Werken gehoren zentrale Biicher tiber die
franziskanische Mystik wie etwa das Buch von Angela von Foligno, das
1505 auf Lateinisch und 1§10 auf Kastilisch erschien. Die Leiter des Johan-
nes Climacus (1 649), ein patristischer Text, den viele Franziskaner-Spiritua-
len benutzten, kam 1504 heraus. Cisneros interessierte sich fiir den Laien-
Franziskanermystiker Ramon Llull und lie} dessen Buch vom Liebhaber
und Geliebten 1516 herausgeben, allerdings auf Lateinisch. Cisneros ver-
anlasste zudem auch die Ubersetzung einiger Dominikaner-Mystiker ins
Spanische, wie etwa 1511 Raimund von Capuas beliebtes Leben der heiligen
Caterina sowie 1512 das Buch der Briefe und Gebete dieser Heiligen. Eine
Ausgabe des Werks Uber das geistliche Leben des Dominikaners Vinzenz
Ferrer, worin die mystischen Elemente betont werden, erschien 1510, wih-
rend 1505 eine Ubersetzung des Buchs der geistlichen Gnade der Zisterzien-
serin Mechthild von Hackeborn herauskam.

Dem spanischen Publikum wurden auch noch weitere Werke der geist-
lichen Literatur erschlossen, die entweder bereits vor der Zeit von Cisneros’
Bemiithungen als Herausgeber erschienen oder unabhingig von ihm in den
zwei Jahrzehnten herauskamen, wihrend der er die spanische Kirche kon-
trollierte. Die Nachfolge Christi wurde bereits 1490 ins Spanische tibersetzt
und oft wieder neu gedruckt. Eine spanische Fassung des Lebens Christi des
Kartdusers Ludolf von Sachsen (F 1378) erschien zwischen 1502 und 1503 in
vier Binden. Auch von patristischen Klassikern wie Hieronymus und Gre-
gor dem Groflen wurden Ubersetzungen angefertigt. Zu den wichtigsten
neu erschlossenen mittelalterlichen Werken der Spiritualitit gehorte das
1514 veroffentlichte Licht der Kontemplativen (Sol de contemplativos o mis-

16 Auf Englisch gibt es keinen aktuellen vollen Uberblick iiber die spanische Mystik, jedoch
werden weiter unten viele hilfreiche Einzelausgaben aufgelistet werden. Zwar bereits alt, aber
immer noch recht wertvoll ist E. Allison Peers, Studies of the Spanish Mystics, 3 Bde., New
York 1927-1936; tiberarbeitete Ausgabe New York 1951. Auf Franzosisch siehe Adolfo de la
Madre de Dios u.a., ,Espagne, III: I'Age d’Or*, in: DS 4,1127-1178. Auf Spanisch gibt es
umfangreiche Literatur. Zwei wichtige Werke sind Melquiades Andrés Martin, Historia de la
mistica de la Edad de Oro en Espasia 'y América, Madrid 1994; und Eulogio Pacho, Apogeo de
la mistica cristiana: Historia de la espiritualidad clasica espariola, 14501650, Burgos 2008. Als
theoretischen Uberblick sieche Macario Ofilada Mina, ,,Between Semiotics and Semantics: An
Epistemological Exploration of Spanish Mysticism and Literature and Its Contribution to
Spirituality in the Academy*, in: Studies in Spirituality 22 (2012), 69-88.

17



»IDAS ALLERKATHOLISCHSTE KONIGREICH®: SPANIEN

tica teologia), eine Neufassung von Hugo von Balmas Handbuch Viae Sion
Iugent, das im Spatmittelalter oft Bonaventura zugeschrieben wurde. Wenn
wir der Auffassung sind, dass das mystische Element im Christentum von
einer Tradition von Texten genihrt wurde, die dazu gedacht waren, zum
tieferen Kontakt mit Gott sowohl anzuregen als auch anzuleiten, dann ist
das Vorhandensein dieser bemerkenswerten Ubersetzungsbemiihung von
grofler Bedeutung.!”

Kardinal Cisneros selbst wurde von seinen Zeitgenossen als Mystiker
angesehen, aber seine uns erhaltenen Schriften sind ganz objektiver Natur.
Was wir wissen, ist, dass er ekstatische Frauen und apokalyptische Prophe-
ten stark unterstiitzte, wie etwa die umstrittene Dominikanerin Sor Maria
de Santo Domingo (siehe hier in Kap. 1), die er verteidigte, als sie von der
Inquisition und den réomischen Autorititen der Dominikaner verdichtigt
wurde. Kurz gesagt trug die Reform von Cisneros entscheidend dazu bei,
die Bithne fiir eine neue Mystik-Tradition in Spanien zu bereiten, und zwar
von der Art, dass sie zu seinen Lebzeiten nicht direkt in Konflikt mit dem
repressiven System von Staat und Kirche geriet (Cisneros selbst war das
Oberhaupt der Spanischen Inquisition). Aber nach dem Tod des Kardinals
begann die Verdichtigung der Mystik und des innerlichen Gebets stark zu-

zunehmen.

Ein Vorlaufer: Garcia Jiménez de Cisneros

Ein letzter Aspekt der Ara Cisneros verdient Erwihnung. Der Vetter des
Kardinals, Garcia Jiménez de Cisneros (1455-1510), verfasste das erste
Mystik-Handbuch auf Kastilisch, vermutlich mit der Ermutigung seines
maichtigen Verwandten.'® Garcia Cisneros war ein benediktinischer Refor-
mer, der als Abt des alten Hauses von Montserrat in Katalonien (1499
1510) nicht nur dieses monastische Zentrum neu belebte, sondern dort auch
eine Druckerpresse einfiihrte, um geistliche und mystische Traktate ver-
offentlichen zu konnen. Seine Laufbahn ist ein weiteres Zeugnis fiir die
religiose Erneuerung, die damals Spanien erfasste, sowie auch fiir die Ver-
bindungen zwischen den Mystik-Traditionen des Spatmittelalters und der

17 Es gibt eine hilfreiche Liste von , Early Translations of Mystical Writers into Spanish“ in
Peers, Studies 3,255—261.

18 Mateo Alamo, ,,Cisneros (Garcia ou Garzias de), in: DS 2,910-921; Peers, Kap. 1, , The
Dawn of the Golden Age: Garcia de Cisneros®, in: Studies 2,3-37; und Terence O’Reilly,
From Ignatius Loyola to John of the Cross: Spirituality and Literature in Sixteenth-Century
Spain, Collected Studies 484, Aldershot 1995, 287-324.

18



EiN VORLAUFER: GARCIA JIMENEZ DE CISNEROS

Frihmoderne. Das im Jahr 1500 anonym veroffentlichte Ejercitatorio de la
vida espiritual (Einiibungsbuch ins geistliche Leben) war eine Anthologie
von Mystik-Texten tiber das methodische Gebet. Cisneros’ Hauptquellen
waren die devotio moderna, die Schriften von Bonaventura und Pseudo-
Bonaventura, Jean Gerson und den spitmittelalterlichen Kartduser-Schrift-
stellern wie etwa Hugo von Balma und Nikolaus Kempf." Das Ejercitato-
rio fand weite Verbreitung, nicht nur in Cisneros’ reformierter Benedikti-
nerkongregation von Valladolid, sondern im 16. und 17. Jahrhundert
sowohl auf Spanisch (mit drei Auflagen) als auch Lateinisch (mit neun Auf-
lagen). Es wurde zudem ins Franzdsische und Italienische iibersetzt.?°

Ein kurzer Blick auf diesen Traktat lisst deutlich erkennen, wie die spa-
nische Mystik des frithen 16. Jahrhunderts von Mystik-Traditionen des
Spatmittelalters gepragt war. Cisneros unterteilt das Buch in vier Abschnit-
te. Nach einer Einfiihrung (Kapitel 1-9) handelt der erste Teil vom Weg der
Liuterung (Kap. 10-19), dessen Hauptiibung die Bufie ist. Im zweiten Teil
geht es um den Weg der Erleuchtung (Kap. 20-25), wobei die Dankbarkeit
die Hauptiibung ist, wihrend der dritte Teil vom Weg der Vereinigung und
vom Lobpreis handelt (Kap. 26—30). Dieser Fortschritt im geistlichen Le-
ben wird als Ubergang von der ,knechtischen Furcht“ (temor servile) iiber
die ,anfangliche Furcht“ (temor inicial) bei der Dankbarkeit gegeniiber
Gott bis zum Ziel der ,Sohnesfurcht® (remor filial) beschrieben.?! Der
Schlussteil des Buchs (Kap. 31-68) vervollstindigt den dritten Teil damit,
dass er weitere Fragen bezliglich der Kontemplation behandelt,?? worauf
dann das Schlusskapitel 69 folgt, das die Form eines geistlichen Alphabets
hat.

Cisneros wihlte genau wie viele andere spatmittelalterliche Verfasser von
Anthologien seine Quellen mit Sorgfalt aus und verwebte sie mit seinen

% Von den neunundsechzig Kapiteln des Werks sind siebenundzwanzig Ausziige aus Schrift-
stellern der devotio moderna (Gerard Zerbolt van Zutphen, Thomas von Kempen und Jean
Mombaer); zehn Kapitel stammen aus Bonaventura und Pseudo-Bonaventura; und elf Kapi-
tel von Kartiuser-Autoren (Hugo von Balma, Ludolf von Sachsen, Nikolaus Kempf). Cisne-
ros verwendet auch Jean Gerson und Richard von St. Viktor. Uber Cisneros’ Quellen siehe
Pierre Groult, Les mystiques des Pays-Bas et la littérature espagnole du seizieme siécle, Léwen
1927, 92—100.

2 Die kritische Ausgabe dieses Textes stammt von C. Baraut OSB, Garcid Jiménez de Cis-
neros, Obras Completas, 2 Bde., Montserrat 1965, Bd. 2. Es gibt eine englische Fassung aus
einer fritheren Ausgabe von E. Allison Peers, Cisneros: Book of Exercises for the Spiritual
Life, Montserrat 1929.

2t Vgl. O’Retlly, ,,Structural Unity of the Exercitatorio 293—311.

22 Teil 4 hat drei Abschnitte: Kap. 31—43 tiber die Kontemplation; Kap. 44—60 tiber die Vor-
bereitung auf die Kontemplation, insbesondere iiber das Meditieren tiber das Leben Christi;
und Kap. 61-68 tiber die Beharrlichkeit in der Kontemplation.

19



»IDAS ALLERKATHOLISCHSTE KONIGREICH®: SPANIEN

eigenen Auflerungen zu einem niitzlichen Handbuch iiber die Praxis des
Gebets als des Wegs zum Einswerden mit Gott. Es ist allgemein bekannt,
dass Ignatius von Loyola seinen Besuch in Montserrat im Mirz 1522 dazu
nutzte, seine Bekehrung zum innerlichen Leben des Gebets und der Kon-
templation zu vertiefen. Sein Beichtvater, der Montserrater Monch Juan
Chanones, scheint ihm ein Exemplar von Cisneros’ Ejercitatorio zur Vor-
bereitung auf seine Generalbeichte ausgehindigt zu haben. Ignatius fand
dieses Buch hilfreich und es kam zu einiger Diskussion dariiber, wie weit
dieses Werk seine eigenen Geistlichen Exerzitien beeinflusst haben konnte,
mit deren Entwicklung er bereits im Herbst 1522 in Manresa begann und
die er erst viel spiter herausgab. Die Einschitzung von Terence O’Reilly
geht dahin, dass zwar sowohl die Leserschaft als auch die Absicht von Igna-
tius” Exerzitien sich von Cisneros’ monastischer Anthologie unterschieden,
jedoch wichtige strukturelle Aspekte des Ejercitatorio wie etwa der Uber-
gang von der knechtischen Furcht zur Sohnesfurcht und die drei Weisen der
Kontemplation Christi zeigten, dass der Griinder der Jesuiten einige der
Mystik-Themen, die Cisneros besonders wichtig gewesen waren, in ver-
anderter Form in sein berithmtes Werk tibernommen habe.?

2 Terence O’Reilly, ,The Exercises of Saint Ignatius Loyola and the Exercitatorio de la Vida
Spiritual®, in: O’Reilly, From Ignatius Loyola to John of the Cross 303—323.

20



Kapitel 1

DiE spaNiscHE MysTik: DIE FRUHZEIT

Ich mochte mich hier bei Gillian T. W. Ahlgren, Professorin der Theologie an
der Xavier University, recht herzlich dafiir bedanken, dass sie dieses Kapitel
sehr sorgfaltig durchgelesen und mir dazu viele hilfreiche Anregungen ge-
geben hat.

Wihrend des Mittelalters und insbesondere im 12. und 13. Jahrhundert war
die iberische Halbinsel die Heimat einiger der grofiten Reprisentanten der
judischen und islamischen Mystik, das Land von Sufi-Meistern wie Ibn al-
Arabi und bedeutenden Kabbalisten wie Mosche de Ledn. Von daher ist es
ratselhaft, weshalb in den Konigreichen des mittelalterlichen Spaniens so
wenig christliches Mystik-Schrifttum entstand. Der einzige wichtige mittel-
alterliche Mystiker der iberischen Linder war der katalanische Franziska-
ner-Tertiar Ramon Llull (1232-1316), ein Universalgelehrter, der auf Latei-
nisch und Katalanisch schrieb. Llull war ein Visionir, Missionar und
eigenwilliger Philosoph, der auf spitere Kreise von Denkern nachhaltigen
Einfluss ausiibte. Als duflerst produktiver Verfasser von rund 250 Werken
schrieb er auch etliches tiber die Kontemplation, aber dieses Thema blieb
bei ihm ein Randaspekt seines Projekts, eine neue Form der Logik und Phi-
losophie zu schaffen. Sein zentrales Mystik-Werk ist das Buch vom Lieb-
haber und Geliebten (Lo libre d’amich e amat), das er 1283 als Teil seiner
umfangreichen Romanze namens Blanquerna verfasste.! FEinige seiner
Schriften waren im Spanien des 16. Jahrhunderts verfigbar, aber es lasst sich
bei ihm schwerlich irgendein ausdriicklicher Einfluss auf die spitere spa-
nischsprachige Mystik erkennen.

Die Wurzeln fiir das wachsende Interesse am innerlichen Gebet in Spa-
nien und das Erscheinen von Mystik-Schriften auf Spanisch nach 1500 sind
nur schwer zu ergriinden und jedenfalls nicht auf voll befriedigende Weise.
Dieses neue Kapitel in der Geschichte der abendlindischen Mystik hing
bestimmt mit dem Thema der Reform zusammen, und zwar sowohl der

! Zu mehr tber Llulls Mystik siche McGinn, Die Mystik im Abendland Band 3: Bliite, 250
255.

21



DiE spaNISCHE MYSTIK: DIE FRUHZEIT

Reform der religiosen Orden als auch dem breiteren Reformprogramm von
Kardinal Cisneros, das hier in der Einfihrung kurz besprochen wurde. Es
reflektierte auch Spaniens neue Position als Weltmacht und die Rolle des
Katholizismus als kulturellem Bindemittel des neu vereinten Konigreichs.
Der Aufbruch der Reformation sollte Spanien schon bald die Rolle des
Garanten und Verteidigers des ,, wahren katholischen Glaubens® verleihen.
Der spanische Hunger auf Mystik-Literatur sowohl aus Italien (z.B. Ange-
la von Foligno und Caterina von Siena) als auch aus Nordeuropa (die devo-
tio moderna und die deutschen Mystiker) war ein Faktor, aber eher als
Anzeichen des spanischen Interesses fiir die Mystik und weniger als ver-
ursachendes Element. Fiir das, was im Lauf des 16. Jahrhunderts zu einer
regelrechten Flut von Mystikern und Mystik-Schriften anschwoll, wirkten
zweifellos zahlreiche verschiedene Faktoren zusammen.?

Im vorliegenden Kapitel sollen drei Aspekte des frithesten Stadiums der
spanischen Mystik von ithren Anfingen bis tiber die Mitte des 16. Jahrhun-
derts hinaus betrachtet werden. Der erste ist die Rolle, welche weibliche
Visionirinnen und heilige Frauen (beatas) spielten, die bereits im 15. Jahr-
hundert in spanischen Gebieten aktiv waren, aber in den frithen Jahrzehn-
ten des 16. Jahrhunderts ganz besondere Bedeutung erlangten.? Der zweite
ist die franziskanische Observanz und deren Praxis des innerlichen Gebets
der ,Rekollektion® (recogimiento). Beim dritten geht es um die ,,Erleuch-
teten” (Alumbrados), d.h. die von der spanischen Inquisition ab dem drit-
ten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts als Mystik-Hiretiker verbrannten Per-
sonlichkeiten. Dieses letztere Thema {iberschneidet sich mit den beiden
vorherigen Themen, da es sich bei vielen der Alumbrados um beatas han-

2 Stephen Haliczer geht in seinen Ausfithrungen tber 16. Jahrhundert so weit, dass er sagt:
»Aber nirgendwo in Europa sollte die Mystik schlief§lich eine derart dominante Rolle spielen
wie in Spanien, wo sie nicht auf eine verhiltnismifig kleine Zahl von frommen Einzelnen
beschrinkt blieb, sondern geradezu den Charakter einer Massenbewegung annahm, zumin-
dest in der stadtischen Mittel- und Oberschicht“ (Berween Exaltation and Infamy 8).

> Obwohl Haliczer in seinem Between Exaltation and Infamy hauptsichlich das spatere 16.
und 17. Jahrhundert behandelt, ist dieses Werk eine reichhaltige Quelle fiir das Studium spa-
nischer Mystikerinnen, denn er bringt darin dreiffig Biografien und Autobiografien von Mys-
tikerinnen sowie fiinfzehn Untersuchungen ,falscher Mystiker durch die Inquisition. Siehe
auch Gillian T. W. Ahlgren, ,Negotiating Sanctity: Holy Women in Sixteenth-Century
Spain®, in: Church History 64 (1995), 373-387. Uber die frithen beatas siehe Geraldine
McKendrick u. Angus MacKay, ,Visionaries and Affective Spirituality in the First Half of
the Sixteenth Century, in: Cultural Encounters: The Impact of the Inquisition in Spain and
the New World, hg. v. Mary Elizabeth Perry u. Anne J. Cruz, Berkeley 1991, 93-104. Im
allgemeinen Uberblick von Milagros Ortega Costa, ,Spanish Women in the Reformation®
in Women in Reformation an Counter-Reformation Europe: Public and Private Worlds, hg. v.
Sherrin Marshall, Bloomington 1989, 89119, werden viele der hier in diesem Kapitel genann-
ten Frauen behandelt.

22



VISIONARE, VISIONARINNEN UND Beatas

delte und einige Oberservante Franziskaner zumindest in den frihen Sta-
dien mit den in der Folge verurteilten Gruppen und Individuen in Ver-
bindung standen.

Visiondre, Visiondrinnen und Beatas

Das explosionsartige Anschwellen von Visioniren im Spatmittelalter, das
gegen Ende des 12. Jahrhunderts einsetzte und im Lauf der nichsten drei
Jahrhunderte immer weiter zunahm, ging an Spanien nicht vorbei.* Spat-
mittelalterliche Visionire, oft, aber nicht immer nur Frauen, erfuhren wie-
derholbare Manifestationen Gottes, Christi, Marias und der Heiligen, zu-
weilen indem sie in den Himmel entriickt wurden, oder auch in Schauungen
hier auf Erden. Diese Seherinnen und Seher empfingen oft himmlische Bot-
schaften, die sie an die Welt weitergeben sollten, zuweilen an bestimmte
Personen, darunter auch Pipste, Konige und andere religiose und weltliche
Fiihrungspersonlichkeiten. Gelegentlich schrieben die Empfingerinnen
und Empfanger diese Visionen nieder (z.B. Hildegard von Bingen, Hade-
wijch, Heinrich Seuse, Juliana von Norwich); in anderen Fillen hielten
Beichtviter und klerikale Ratgeber Beschreibungen der Schauungen, die
ithnen ihre Beichtkinder und geistlichen Schiiler geschildert hatten, schrift-
lich fest. Der kirchliche Verdacht angesichts dieser Flut von Visionen fiihrte
zu Untersuchungen, inquisitorischen Mafinahmen und sogar Verurteilun-
gen sowie auch zum Anschwellen einer speziellen Literatur zum Thema der
LUnterscheidung der Geister” (discretio spirituum), mit Richtlinien zur Un-
terscheidung echter, von Gott gesandter Visionen von falschen, die ent-
weder das Produkt der Phantasie des Visionirs/der Visionarin waren oder
(was noch schlimmer war) eine Tauschung seitens des Teufels.” Die mittel-
alterliche Religion, und insbesondere die spatmittelalterliche, war eine Re-
ligion der Visionen und der Verdichtigung der Visionen.

Die Begriffe ,Visionar” und ,Mystiker werden zuweilen als austausch-
bar angesehen: Alle Visionire seien Mystiker und alle Mystiker empfingen
von Gott Visionen. In Wirklichkeit aber ist das Verhaltnis dieser zwei For-

*+ Die Literatur Uiber mittelalterliche Visionen ist riesig. Eine grundlegende Darstellung bleibt
die von Peter Dinzelbacher, Vision und Visionsliteratur im Mittelalter, Monographien zur
Geschichte des Mittelalters, Stuttgart 1981; siche auch sein ,Revelationes“, Typologie des
sources du Moyen Age occidental 57, Turnhout 1991. Als kurze Charakterisierung der ,vi-
sioniren Explosion® siehe McGinn, , Einfithrung®, in: Die Mystik im Abendland Bd. 3, Bliite
61-67.

> Zum Thema der Irrefithrung durch den Teufel siche Moshe Sluhovsky, Believe Not Every
Spirit: Possession, Mysticism, and Discernment in Early Modern Catholicism, Chicago 2007.

23



DiE spaNISCHE MYSTIK: DIE FRUHZEIT

men des religiésen Lebens komplexer, zumal wenn wir auf den Aspekt ach-
ten, dass das mystische Element des Christentums die Personlichkeit ver-
andert. Von da her gesehen war der entscheidende Punkt nicht so sehr die
Behauptung, eine himmlische Gestalt gesehen zu haben, und nicht einmal
die, man habe von oben eine Botschaft erhalten (solche Botschaften waren
sehr vielgestaltig: ermahnend, trostend, belehrend, bekehrend usw.), son-
dern die Auswirkung, die eine gottliche Offenbarung hatte, indem sie dem
Empfinger/der Empfingerin eine tiefere Wahrnehmung von Gottes Wir-
ken im eigenen Leben erschloss und ihn/sie antrieb, diese Botschaft auf
dem Weg muindlicher oder schriftlicher Unterweisung weiterzugeben. Aus
diesem Grund betonten wichtige Mystik-Lehrer/innen — und sogar solche,
die mit Visionen beschenkt worden waren, wie Juliana von Norwich und
Teresa von Avila —, dass Visionen sekundire Aspekte ihrer vertieften Wahr-
nehmung von Gottes Gegenwart seien. Natiirlich empfingen viele Mystiker
Visionen oder himmlische Erscheinungen als Teil ithrer besonderen Gna-
den, andere dagegen nicht. Jedoch sollte man nicht alle Visionire den Mys-
tikern zuzdhlen, nur weil sie von ihren himmlischen Besuchern eine politi-
sche, didaktische oder lokal begrenzte Botschaft erhalten hatten, oder wenn
sie fiir eine personliche und soziale Umwandlung tiberhaupt kein Interesse
an den Tag legten.

Ein Beispiel fiir diesen Unterschied findet sich in den Marienvisionen des
15. und 16. Jahrhunderts in Spanien und insbesondere in Kastilien, wie sie
von William Christian Jr. beschrieben werden.® Bei diesen Marienvisionen
(z.B. 1399 in Santa Gadea, 1430 in Jaen, 1449 in Cubas, ca. 1490 in Escalo-
na) geht es immer um die Erscheinung der Gottesmutter vor einem armen
Menschen (einem Hirtenjungen, Arbeiter oder der Frau eines Arbeiters
usw.), wobei jene diesen anweist, den Lokalbehorden mitzuteilen, sie miiss-
ten ein Heiligtum, ein Kloster oder eine Kirche an der Erscheinungsstitte
bauen. In anderen Erscheinungen besteht die Botschaft darin, dass die be-
nachbarte Bevolkerung des Schutzes durch die Jungfrau versichert wird
oder Seuchen oder andere Katastrophen angekiindigt werden. Solche Mani-
festationen waren offensichtlich fir die lokale Frommigkeit wichtig, aber
kaum fiir die Geschichte der Mystik. Als dann die Inquisition ihre Unter-
suchungen tiber den Kreis ruckfilliger conversos hinaus ausdehnte, wurden
Marienvisionen zum Gegenstand strengerer Prifung und oft der Verurtei-
lung durch die Kirchenbehorden. Aber tiber diese ungebildeten Visionire

¢ William A. Christian Jr., Apparitions in Late Medieval and Renaissance Spain, Princeton
1981.

24



VISIONARE, VISIONARINNEN UND Beatas

hinaus konnen wir uns etwas genauer mit den Autorinnen aus dem 15. Jahr-
hundert beschiftigen. Gab es unter ihnen Mystikerinnen?

Teresa de Cartagena (ca. 1420 — ca. 1470) war eine franziskanische Nonne
aus einer gut bekannten converso-Familie, die zwei Prosaschriften verfasste,
den Hain der Kranken (Arboledo de los enfermos) — sie selbst litt an Taub-
heit — und Bewunderung der Werke Gottes (Admiracion operum Dey).”
Teresa erwies sich als fihige Apologetin der Frauen als Schriftstellerinnen
und Bibelauslegerinnen, aber sie interessierte sich nicht fir Mystik-The-
men. Das Gleiche gilt fiir die Prinzessin Constanza de Castilla (ca. 1390
1478), die aus politischen Griinden gezwungen worden war, in den Domi-
nikanerinnenkonvent von Santo Domingo el Real in Madrid einzutreten,
worin sie dann eine lange Laufbahn als Abtissin hatte. Constanza schrieb
fir ihre Nonnen eine Reihe von Gebeten, Meditationen und Frommigkeits-
schriften, aber diese hatten kaum etwas Mystisches an sich.®

Maria de Ajofrin (}1489) war eine beata, d.h. eine Frau, die ein person-
liches Keuschheitsgeliibde abgelegt hatte (das zeitbegrenzt sein konnte) und
ein Ordenskleid trug, aber nicht formell mit einem bestimmten Orden ver-
bunden war. Solche Frauen lebten eventuell unter dem Schutz eines miann-
lichen Ordenshauses und konnten klausuriert sein oder auch nicht. Manche
lebten allein, andere in einer Kommunitit, einem beaterio,’ nicht unihnlich
den Beginen im spitmittelalterlichen Nordeuropa. Die beata Maria hatte
Visionen Marias und des Christuskindes sowie anderer himmlischer Per-
sonen. In spiteren Jahren wurde sie wegen ihrer Prophezeiungen bekannt,
denn sie sagte die Strafe Gottes tiber Spanien voraus, weil der Klerus unmo-
ralisch lebte und sich die Hiresie ausbreitete. Diese Prophezeiungen fanden
die Unterstlitzung von Kardinal Pedro Gonzéilez de Mendoza, des Erz-
bischofs von Toledo und Primas von Spanien. Zu einigen der Visionen Ma-
rias gehorte eine Anteilnahme an den Leiden Christi und die compassio mit
Maria, aber, wie Ronald Surtz bemerkt, sogar wenn Marfa in die miitterliche
Rolle der Jungfrau schliipfte, , gibt es da kein Liebkosen, keine Zirtlichkeit;
das Christuskind in Handen zu halten bewirkt keinen Augenblick des mys-
tischen Einsseins.“° Marias Visionen, wie sie zumindest in der von ihrem
Beichtvater Juan de Corrales verfassten Lebensbeschreibung geschildert

7 Teresas Schriften wurden von Dayle Seidenspinner-Nufez ins Englische tibersetzt: The
Writings of Teresa de Cartagena, Rochester 1998. Siehe auch Ronald E. Surtz, Writing
Women in Late Medieval and Early Modern Spain: The Mothers of Saint Teresa of Avila,
Philadelphia 1995, Kap. 1.

8 Siehe Surtz, Writing Women in Late Medieval and Early Modern Spain, Kap. 2.

9 J. A. Salazar, ,Beaterio®, in: DIP 1,11531.

19 Uber Maria de Ajofrin siche Surtz, Writing Women in Late Medieval and Early Modern
Spain, Kap. 3 (Zitat aus 741.).

25



DiE spaNISCHE MYSTIK: DIE FRUHZEIT

werden, sind ganz anders als diejenigen von Angela von Foligno, der Non-
nen von Helfta und anderer spatmittelalterlicher Visionirinnen. Das liegt
daran, dass sie nicht mit einem innerlichen verwandelnden Einswerden ein-
hergehen und auch nicht mit der Art von duflerlicher — oft offentlicher —
Berufung, die sie der Empfangerin verleihen.

Es gab jedoch in den ersten beiden Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts
einige aktive Personlichkeiten, die den Beweis dafiir liefern, dass es in den
frihen Stadien der spanischen Mystik eine explizit mystische Rolle fiir
Frauen gab. Diese Frauen waren ebenfalls beatas, gewohnlich mit irgend-
einer Verbindung zu den Bettelorden. Weder die Franziskanerin Juana de la
Cruz (1481-1534) noch die Dominikanerin Sor Marfa de Santo Domingo
(1486-1524) waren Nonnen mit regelrechter Profess. Gemifl einem im
Spatmittelalter oft vorkommenden Muster schrieben diese beiden beatas
keine eigenen Lebensberichte (vermutlich waren sie nicht des Schreibens
kundig). Was wir iiber sie wissen, stammt von schreibkundigen Mitgliedern
ithrer Ordenshiuser.

Die Visionirin und Prophetin Juana de la Cruz entstammte einer Bauern-
familie und entlief dieser als Fiinfzehnjihrige und in Minnerkleidung, um
in die Gemeinschaft der franziskanischen beatas in Santa Maria de la Cruz
in Cubas einzutreten.!! Bekannt fiir thre Askese und ihre ekstatischen Vi-
sionen, wurde sie zur Leiterin der Gemeinschaft gewihlt, was Kardinal
Cisneros unterstiitzte und gemaf} der Regel fiir die Drittordens-Franziska-
nerinnen regulierte. Im Jahr 1510 tat der Kardinal den ungewohnlichen
Schritt, dem Konvent und seiner Priorin bezlglich der Einkiinfte und der
Prisentation des Pfarrers die Rechte tiber die lokale Pfarrei von Cubas zu
Ubertragen. Dass eine Frau im Besitz eines kirchlichen Benefiziums sei, war
recht umstritten und sollte nach Cisneros Tod im Jahr 1517 Juana und der
Kommunitit noch recht grofle Schwierigkeiten einbringen. (Wahrend der
Streitigkeiten tiber dieses Thema wurde Juana 1527 kurze Zeit abgesetzt,
aber sie wurde wieder installiert und tibte ihr Amt als Priorin bis zu ihrem
Tod im Jahr 1534 aus.) Von 1505 bis 1518 hielt Juana ihrer Kommunitit eine
Reihe von ekstatischen Predigten zu den Festen des liturgischen Jahres. Thre
Sekretirin, Sor Maria Evangelista, schrieb eine Anzahl von ihnen in einem

1 Uber Juana de la Cruz siche Ronald E. Surtz, The Guitar of God: Gender, Power, and
Authority in the Visionary World of Mother Juana de la Cruz (1481-1534), Philadelphia 1990;
und kiirzer Surtz, ,,Juana de la Cruz and the Secret Garden®, Kap. 5 in Writing Women in
Late Medieval and Early Modern Spain 104-126. Siche auch Mary E. Giles, ,,Spanish Visio-
nary Women and the Paradox of Performance®, in: Performance and Transformation: New
Approaches to Late Medieval Spirituality; hg. v. Mary A. Suydam u. Joanna E. Ziegler, New
York 1999, 273-297; und Jessica A. Boon, ,Mother Juana de la Cruz: Marian Visions and
Female Preaching®, in: Kallendorf, New Companion to Hispanic Mysticism 127-148.

26



VISIONARE, VISIONARINNEN UND Beatas

Buch mit dem Titel Die Trostung (EI Conhborte) nieder, das unsere Haupt-
quelle fiir Juanas visionire Mystik ist.!? Die beiden anderen Quellen fiir
Juanas Leben und mystische Ekstasen sind das hagiografische Leben, das
sie z.T. diktierte, sowie eine historische Darstellung ihres Klosters ,Nue-
stra Sefiora de la Cruz.“ 1

Juana war umstritten. Nach ihrem Tod hinterlieffen mehrere Leser Kom-
mentare zu dem Manuskript von Die Tréstung, wobei einige ihre Ansicht
angriffen und andere sie verteidigten. Im frithen 17. Jahrhundert erschienen
mehrere Biografien von Juana und 1621 wurde ihr Seligsprechungsprozess
in Rom eingeleitet. Dazu wurden 1666-1667 sowohl das Leben als auch Die
Trostung dem Heiligen Offizium zur Priifung vorgelegt. Die Trostung prif-
te der Jesuit Martin de Esparza Artieda (1606-1689), der offensichtlich mit
den in diesem Buch aufgestellten Behauptungen Schwierigkeiten hatte, der
Franziskanerorden tibertreffe alle anderen Orden, wihrend das Leben dem
bekannten Theologen und geistlichen Schriftsteller Giovanni Kardinal
Bona (1609-1674) zur Priifung unterbreitet wurde. Beide Minner fanden
in diesen Werken schwere lehrmiaflige Irrtiimer, weswegen Juanas Causa
zum Stillstand kam. Aber das war nicht das Ende der Geschichte. Im
18. Jahrhundert dringten spanische Unterstiitzer auf eine Neuerdffnung
der Causa, wobei sie behaupteten, die beiden eingereichten Werke stamm-
ten nicht von Juana; aber dieses Manover war vergeblich und die Causa
wurde wiederum beendet, bis sie dann 1986 wieder eroffnet wurde.

Ronald E. Surtz hat eine Anzahl von Juanas Predigten, die sie in der Eks-
tase gehalten hatte, analysiert. Er beschreibt deren allgemeines Format wie
folgt: ,Die Predigten bestehen normalerweise aus einer novellistischen
Nacherzihlung der Evangeliums-Episode, auf die eine Beschreibung der
allegorischen Szenerie [sie nennt sie figuras] folgt, die sich im Himmel ent-
faltet, um die Hauptfeste des liturgischen Jahres zu feiern. Dieser Szenerie
sind fiir die Erlosung der Menschheit relevante geistliche und tropologische
Auslegungen beigefiigt.“!* Juana wusste, dass es fiir eine Frau gefahrlich

12 Juana de la Cruz, El Conhorte: Sermones de una mujer, La Santa Juana (1481-1534),
2 Bde., Madrid 1999. Es gibt zwei Manuskripte, eines im Vatikan und eines im Escorial. Surtz
bietet in den ,,Appendices® zu The Guitar of God Ausziige aus vier der zweiundsiebzig
Predigten. Es gibt zudem eine neue Ubersetzung von sechs ganzen Predigten in: Ronald E.
Surtz u. Jessica A. Boon, Mother Juana de la Cruz, 1481-1534: Visionary Sermons, Tempe,
AZ 2016.

3 Die Vida y fin de la beinventurada virgen santa Juana de la Cruz ist noch nicht veroffent-
licht, und ebenso das Libro de la casa y monasterio de Nuestra Seriora de la Cruz. Die Vida
enthilt eine Anzahl von Texten, die Juanas Ekstasen beschreiben, von denen es heiflt, sie
hitten bereits begonnen, als sie noch ein Baby war (siehe Surtz, ,,Juana de la Cruz and the
Secret Garden® 124).

" Surtz, Guitar of God 6.

27



DiE spaNISCHE MYSTIK: DIE FRUHZEIT

war, das Predigtamt zu tibernehmen, und dass ihre imaginiren Hinzufi-
gungen zur Heiligen Schrift in Frage gestellt werden konnten. Deswegen
beteuerte sie vom Text der Trostung, dass nicht sie seine eigentliche Ver-
fasserin sei, sondern der durch Jesus sprechende Heilige Geist. Das war eine
Strategie, die man in einer ganzen Anzahl von Texten von und iiber Frauen
findet. Sie beteuerte damit, dass sie nur weitergebe, was der Heilige Geist
sage. So stellt sie Die Trostung als ein Buch vom Himmel vor, das in Wirk-
lichkeit auf die Winde der himmlischen Stadt geschrieben worden sei. Die
darin enthaltenen Hinzuftigungen zum biblischen Text verteidigt sie mit
dem Argument, allein Gott kenne simtliche Einzelheiten der Ereignisse
der Heilsgeschichte. !

Ein Beispiel fir Juanas Predigtstil und dessen mystische Dimensionen
findet sich in einer Predigt zum Fest des heiligen Franziskus (5. Oktober),
worin sie ein Thema aufgreift, das auch im Leben vorkommt, nimlich dass
Franziskus und sie, seine Tochter Juana, dank ihrer Fihigkeit, Seelen aus
dem Fegfeuer zu retten, als Miterloser gemeinsam titig seien. Sie stellt darin
sowohl Franziskus als auch sich selbst als Hennen vor, die nach dem Bei-
spiel Jesu, der sich vor seiner Passion mit einer Glucke vergleicht (Mt
23,37), ihre Brut sammeln und beschiitzen. Laut dem Leben nahm Juana in
Nachahmung Christi die Leiden der Seelen im Fegfeuer auf sich. Das insze-
nierte sie ganz konkret, indem sie sich von ihren Nonnen sowohl erhitzte
als auch gefrorene Steine in ihr Bett bringen lief3, in die Seelen eingeschlos-
sen seien (!), so dass sie mit diesen zusammen leiden und ihren gemein-
samen Umzug in den Himmel beschleunigen konnte.!® Die Mit-Erlosung,
insbesondere beziiglich der Seelen im Fegfeuer, ist ein Thema, das sich auch
bei anderen spitmittelalterlichen und frithmodernen Mystikerinnen findet,
aber Juanas personliche Gestaltung dieses Themas ist von ganz eigener
Art." Eine weitere Predigt, in der sie von den armen Seelen im Fegfeuer
handelt, ist der heiligen Clara (am 11. August) gewidmet, der Mitpatronin
von Juanas Orden.'8

15 Uber diese autorisierenden Techniken siehe Surtz, Guitar of God 110-117. Juanas Hin-
zuftigungen zur biblischen Erzahlung beruhen z. T. auf Material, das sich in bekannten Quel-
len findet, wie etwa in den Meditationes Vitae Christi von Pseudo-Bonaventura und der Vita
Christi Ludolfs von Sachsen, aber viele entstammen auch ihrer eigenen sprithenden Phanta-
sie.

16 Dieser Ideenkomplex und Texte zu dessen Illustrierung finden sich bei Surtz, ,The Mother
Hen®, Kap. 2, in: Guitar of God 37-62.

17 Vgl. Barbara Newman, ,,On the Threshold of the Dead: Purgatory, Hell, and Religious
Women*, Kap. 4, in: Newman, From Virile Woman to WomanChrist: Studies in Medieval
Religion and Literature, Philadelphia 1995, 109-136, der Juana auf S. 121 erwihnt.

18 Diese Predigt analysiert Surtz in ,,The Chosen Vessels®, Kap. 4, in: Guitar of God 87-107.

28



