
38430_Schmidt_Konzil_K5	 3� 7. August 2019

Bernward Schmidt

Kleine Geschichte des 
Ersten Vatikanischen Konzils

38430_Schmidt_Konzil.indd   3 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 4� 7. August 2019

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Eröffnung des Ersten Vatikanischen Konzils am 8. Dezember 
1869, aus: Victor Pelletier, Célébration du Concile oecuménique premier du Va-
tican (…), Paris 1871
Satz: dtp studio eckart | Jörg Eckart
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-38430-1

38430_Schmidt_Konzil.indd   4 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 5� 7. August 2019

5

Inhalt

Dank  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 9

I. Die verdrängte Antimoderne, oder: Warum sollte man sich 
mit dem Ersten Vatikanischen Konzil beschäftigen?

II. Transformationen des Katholischen — der Weg 
ins 19. Jahrhundert

1.	 Säkularisationen und Säkularisierung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 17
2.	 Wurzeln und Wandlungen des Ultramontanismus  . .  .  .  .  .  . 	 27
3.	 Pluralität in Theologie und Kirche  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 30
4.	 Altes Bischofsideal und neue Professionalisierung  . .  .  .  .  .  . 	 38
5.	 Die italienische Einigungsbewegung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 47

III. Römer und Antirömer: Theologische „Schulen“ 
am Vorabend des Konzils

1.	 Giovanni Perrone und die Grundthemen 
der „römischen Schule“  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52

2.	 Die Weiterentwicklung der „römischen Schule“  . .  .  .  .  .  .  .  . 	 56
3.	 Der „Deutschrömer“: Joseph Kleutgen und 

die Neuscholastik  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 59
3.1	 Die Neuscholastik  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 59
3.2	 Joseph Kleutgen – ein exemplarischer 

Neuscholastiker  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 60
3.3	 Mediale Verbreitung der neuscholastischen 

Theologie  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 65
4.	 Die „Antirömer“ in Tübingen und München  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 66

IV. Das Lehramt des souveränen Monarchen
1.	 Päpstliche Souveränität um 1800  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 73

a) Das triumphierende Papsttum: Mauro Capellari  . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 73
b) Der Papst als Souverän: Joseph de Maistre  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 75
c) Römische Entwicklungen der Papstidee  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 79

38430_Schmidt_Konzil.indd   5 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 6� 7. August 2019

Inhalt

6

d) Die ultramontane Papstidee als Abwehr 
des Gallikanismus  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 83

2.	 Vereinheitlichung der Theologie durch Buchzensur  . .  .  .  .  . 	 87
3.	 Die Münchner Gelehrtenversammlung 1863  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 92
4.	 Das „doppelte Lehramt“ des Papstes  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 97
5.	 Das Mariendogma  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 101
6.	 Die Irrtümer der Gegenwart  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 109

V. Der Papst des Konzils: Pius IX.
1.	 Der junge Papst  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 115
2.	 Charakter und Überzeugungen Pius’ IX.  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 119
3.	 Nach der Revolution von 1848  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 121
4.	 Papstverehrung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 124

VI. Vorspiele zum Konzil
1.	 Vorspiel nördlich der Alpen: Köln 1860  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 127
2.	 Die Anfänge des Konzilsplans  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 131
3.	 Die organisatorische Vorbereitung des Konzils  . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 137
4.	 Die Geschäftsordnung des Konzils  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 140
5.	 Die publizistische Debatte und die Formierung 

der Parteien  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 144

VII. Das Konzil vor-denken: 
die Arbeit der Spezialkommissionen

1.	 Die dogmatische Kommission  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 153
2. Die Kommission für die Kirchendisziplin  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 158
3.	 Die Kommission für die Ordensleute  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 161
4.	 Die Kommission für die orientalischen Kirchen und 

die Missionen  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 162
5.	 Die Kommission für Kirchenpolitik  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 163

VIII. Ereignis Konzil: Der Verlauf des Ersten Vatikanums
1.	 Raum und Versammlung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 165
2.	 Die Unzufriedenheit mit der Geschäftsordnung  . .  .  .  .  .  .  .  . 	 173
3.	 Die Diskussion erster Schemata  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 180

3.1	 De doctrina catholica – gegen den Rationalismus  . .  .  .  .  .  . 	 180
3.2	 Bischöfe und Priester  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 182
3.3	 De parvo catechismo – ein „Weltkatechismus“?  . .  .  .  .  .  .  . 	 186
3.4	 Das erste Schema über die Kirche  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 188

38430_Schmidt_Konzil.indd   6 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 7� 7. August 2019

Inhalt

7

4.	 Die Unfehlbarkeit kommt auf die Tagesordnung  . .  .  .  .  .  .  .  . 	 191
4.1	 Ein Themenvorschlag wird erarbeitet  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 191
4.2	 Die Konzilsdebatte beginnt  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 195

5.	 Die Perspektive der europäischen Staaten  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 202
6.	 Die Konstitution Dei filius entsteht  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 205

6.1	 Die Vorbereitung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 205
6.2	 Die Debatte in den Generalkongregationen  . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 207
6.3	 Die Abstimmungsverfahren  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 213

7.	 Noch einmal: der Katechismus  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 216
8.	 Die Konstitution Pastor aeternus und der päpstliche 

Primat  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 219
8.1	 Die vorbereitenden Arbeiten in der Deputation  . .  .  .  .  .  . 	 219
8.2	 Die Generaldebatte (14. Mai bis 3. Juni 1870)  . .  .  .  .  .  .  .  . 	 225
a) Kirche und Welt  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 225
b) Historische Begründungsfiguren  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 228
c) Papst und Kirche  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 230
8.3	 Die Spezialdebatten (6. Juni bis 4. Juli 1870)  . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 233
a) Zur Begründung des Primats  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 233
b) Der Jurisdiktionsprimat  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 234
c) Ein Kompromissvorschlag zur Unfehlbarkeit?  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 236
d) Unfehlbarkeit – aber wie?  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 240
8.4	 Textredaktion und Verkündung von Pastor aeternus  . .  . 	 243
a) In der Glaubensdeputation  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 243
b) Letzte Klärungen  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 246
c) Eine Taktik scheitert  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 248
d) Der Sinai im Vatikan  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 252

9.	 Der Abschluss des Konzils  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 254

IX. Die Beschlüsse des Konzils
1.	 Das Glaubensbekenntnis  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 257
2.	 Dei Filius  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 259
3.	 Pastor aeternus  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 272
4.	 Ein unabgeschlossenes Dogma? Interpretationen 

der Unfehlbarkeit  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 284
a) Die maximalistische Interpretation  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 284
b) Die mittlere Position  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 285
c) Die Minoritätsposition und Interpretierbarkeit von 

Pastor aeternus  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 286

38430_Schmidt_Konzil.indd   7 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 8� 7. August 2019

Inhalt

8

IX. Mediale Verarbeitung: Das Konzil in der Öffentlichkeit
1.	 Das Konzil in der Presse  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 292
2.	 Das Konzil in den Illustrierten  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 298
3.	 Das Konzil in der Karikatur  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 304
4.	 Das Konzil im Gemälde  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 309

XI. Die Folgen des Konzils
1.	 Akzeptanz und Opposition: Frankreich, England, 

Österreich  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 313
2.	 Zwischen Annahme und Altkatholizismus: die Schweiz 

und Deutschland  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 315
3.	 Der Kulturkampf  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 327
4.	 Was ist eine unfehlbare Entscheidung?  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 332
5.	 Infragestellung der Unfehlbarkeit: Hans Küng  . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 337

XII. Aspekte einer Bewertung 
des Ersten Vatikanischen Konzils

1.	 Ein unfreies Konzil?  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 341
2.	 Ein unvollständiges Konzil?  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 344
3.	 Kirche gegen Welt?  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 349

Anhang
Chronologie zum Ersten Vatikanischen Konzil  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 356
Glossar  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 359
Grundlegende und weiterführende Literatur in Auswahl  . .  .  . 	 364
Abbildungen und Karten  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 368
Personenregister  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 369
Sachregister  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 373

38430_Schmidt_Konzil.indd   8 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 9� 7. August 2019

9

Dank

Am Anfang eines Buches darf der Dank stehen. Er soll sich nicht 
hinter der Textmasse und dem Register verstecken, denn er gebührt 
denen, die ein solches Buchprojekt möglich gemacht haben. An ers-
ter Stelle denke ich an meine Frau Almut und unsere Kinder Johan-
nes und Magdalena, die große Geduld mit einem Ehemann und 
Vater haben, dessen Beruf mehr ist als nur Brotverdienen. Dank 
schulde ich aber auch allen, die mich am Eichstätter Lehrstuhl für 
Mittlere und Neue Kirchengeschichte unterstützen: Meine Sekretä-
rin Natalia Prinzing hält mir in vielen Dingen den Rücken frei und 
hat ebenso wie meine studentische Hilfskraft Katharina Lurz un-
verzichtbare Korrekturarbeiten übernommen. Felix Steinbrecher, 
ebenfalls studentische Hilfskraft, hat Glossar und Register vorbe-
reitet. Meine wissenschaftliche Mitarbeiterin Iryna Brychuk hat 
die Artikel der Augsburger Allgemeinen Zeitung für das 10. Kapitel die-
ses Buches durchgesehen. Es ist eine Freude, mit diesem engagier-
ten Team zu arbeiten. Die Anregung zu diesem Buch kam von Cle-
mens Carl, Lektor beim Verlag Herder. Er hat mir damit nicht nur 
ein neues Arbeitsfeld erschlossen, sondern auch das Buchprojekt 
mit aller Kompetenz, Geduld und Beharrlichkeit begleitet, wofür 
ihm ebenfalls mein Dank gilt.

Dankbar denke ich aber auch an den bemerkenswertesten Stu-
denten, den ich in den letzten Jahren begleiten durfte: Hermann 
Stenten. Im Ruhestand hat er mit dem Studium der Theologie ein 
„neues Leben“ angefangen und mit seinen Fragen und Meinungen 
die Debatten in Lehrveranstaltungen und darüber hinaus enorm be-
reichert. Die Diskussionen, die wir bei der Entstehung seiner Exa-
mensarbeit über die Entstehung des Unfehlbarkeitsdogmas geführt 
haben, waren im besten Sinne herausfordernd. Sie haben mich man-
che Aspekte sorgfältiger durchdenken lassen und immer wieder auf 
die Frage verwiesen, was historische Forschung leisten kann und 
wo die Aufgaben der dogmatischen Reflexion beginnen.

Eichstätt, am 1. Juni 2019� Bernward Schmidt

38430_Schmidt_Konzil.indd   9 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 10� 7. August 2019
38430_Schmidt_Konzil.indd   10 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 11� 7. August 2019

11

I. Die verdrängte Antimoderne, 
oder: Warum sollte man sich mit 
dem Ersten Vatikanischen Konzil 

beschäftigen?

Das Erste Vatikanische Konzil, das von Dezember 1869 bis Juli 1870 
tagte, darf als das herausragende Ereignis der Kirchengeschichte 
des 19.  Jahrhunderts schlechthin gelten. Hier erreichten Entwick-
lungen, die am Beginn des Jahrhunderts ihren Anfang genommen 
hatten, ihren unbestrittenen Höhepunkt, zumal hier zum ersten 
Mal Teilnehmer aus der ganzen Welt zusammenkamen. Dies gilt 
für die Ausrichtung von Theologie und Frömmigkeit auf das Papst-
tum in Rom ebenso wie für die Stellungnahme gegen die bürgerli-
chen Freiheitsrechte. Es hat eine gewisse Berechtigung, das Erste Va-
tikanische Konzil als die katholische Antwort auf die Französische 
Revolution zu verstehen, der Historiker Thomas Nipperdey bezeich-
nete es als „Symbol und Herzstück des gesamten [ultramontanen] 
Systems“.1

Worum ging es auf dem Ersten Vatikanischen Konzil? Am be-
kanntesten ist sicherlich die Tatsache, dass hier die Unfehlbarkeit 
des Papstes „dogmatisiert“, als zum Glaubensgut der Kirche gehörig 
festgestellt wurde. Dieses Thema wurde heiß diskutiert und sollte 
zu erheblichen Missverständnissen und Verwerfungen führen. 
Das zweite „Papstdogma“ erregte schon während des Konzils weit-
aus weniger Aufsehen: die Lehre vom Jurisdiktionsprimat des Paps-
tes, derzufolge es zum katholischen Glauben gehört, dass der Papst 
die oberste Rechtsinstanz der Kirche ist. Während diese beiden in 
der dogmatischen Konstitution Pastor aeternus zusammengefassten 
Lehren das Bild vom Ersten Vatikanischen Konzil bis heute bestim-
men, ist die andere Konstitution des Konzils, Dei filius, heute beinahe 

1	 Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch. Deutschland 1870–1918, München 
1988, S. 10.

38430_Schmidt_Konzil.indd   11 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 12� 7. August 2019

I. Die verdrängte Antimoderne

12

auf den Bereich fundamentaltheologischer Lehrbücher und Fußno-
ten beschränkt. Hier ging das Konzil der Frage nach, wie Menschen 
zum Glauben kommen und in welchem Verhältnis Glaube und Ver-
nunft zueinander stehen.

Der Verfasser dieses Buches gesteht unumwunden, dass er als 
Student noch ein recht simples Bild vom Ersten Vatikanischen Kon-
zil hatte. Es diente ihm in erster Linie als Negativfolie, vor der insbe-
sondere die Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962–65) 
umso heller strahlte. Sicherlich hat er dabei unzulässig vereinfacht, 
aber doch die vorherrschende Tendenz der systematischen Theolo-
gie durchaus zutreffend erfasst. Sie zeigt sich insbesondere dort, wo 
es um die Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von Glaube und 
Vernunft geht. Die Frage nach Jurisdiktionsprimat und Unfehlbar-
keit scheint dagegen derzeit vorrangig in der Kirchenrechtswissen-
schaft behandelt zu werden und spielt in ekklesiologischen Darstel-
lungen eine eher untergeordnete Rolle.2

Ist das Erste Vatikanische Konzil also nur noch von histori-
schem Wert? Oder gibt es Gründe, sich auch nach 150 Jahren noch, 
im ersten Viertel des 21. Jahrhunderts, mit diesem ersten allgemei-
nen Konzil der Moderne zu beschäftigen? Zunächst muss die Flos-
kel vom „nur noch historischen Wert“ hinterfragt werden. Denn 
Aufgabe der Kirchengeschichte ist es ja gerade zu verstehen, warum 
Kirche so geworden ist, wie sie ist. Dazu gehört die Frage, welche 
historischen Alternativen es gab und warum sie sich letztlich nicht 
durchgesetzt haben. Wer in diesem Sinne um die Vergangenheit 
der Kirche weiß, wird die Debatten der Gegenwart leichter durch-
schauen können. Nicht grundlos hat der Jesuit John W. O’Malley sei-
ner Darstellung des Konzils aus dem Jahr 2018 ein berühmtes Zitat 
des Schriftstellers William Faulkner vorangestellt: „The past is ne-
ver dead. It’s not even past.“ Dies gilt auch für das Erste Vatikanum: 
Es ist nicht nur Teil der Vergangenheit, sondern wirkt bis in unsere 
Gegenwart.3

Verbindungen mag man beispielsweise bei der Frage nach 
dem Verhältnis von weltlicher und kirchlicher Gewalt ziehen: Im 

2	 Vgl. beispielsweise Gregor Maria Hoff, Ekklesiologie, Paderborn 2011; Georg 
Kraus, Die Kirche – Gemeinschaft des Heils. Ekklesiologie im Geist des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils, Regensburg 2012.

3	 Dieser Frage widmet sich Peter Neuner, Der lange Schatten des I. Vatikanums. 
Wie das Konzil die Kirche noch heute blockiert, Freiburg 2019.

38430_Schmidt_Konzil.indd   12 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 13� 7. August 2019

13

I. Die verdrängte Antimoderne

19. Jahrhundert musste dieses Verhältnis neu austariert werden, da 
sich die Staaten Europas in einer großen Transformationsphase von 
der „absoluten“ zur konstitutionellen Monarchie befanden. Die De-
finition von Jurisdiktionsprimat und Unfehlbarkeit wurde daher 
aufmerksam und mit einer gewissen Besorgnis verfolgt: Wollte der 
Papst in die Politik der Staaten eingreifen? In unseren Tagen wer-
fen die skandalösen Fälle sexuellen und finanziellen Missbrauchs 
erneut die Frage nach dem Verhältnis der Kirche zur weltlichen Ge-
richtsbarkeit (und damit zur staatlichen Ordnung) auf. Die Frage 
lautet nun freilich, ob die Kirche in hinreichendem Maß den staatli-
chen Organen unterstellt ist, ob mithin die staatliche Justiz auf Kle-
riker (die ja auch Staatsbürger sind) die gleichen Zugriffsmöglichkei-
ten hat wie auf Laien. Akzeptieren Katholiken und ihre Hierarchie, 
dass sie auch dem staatlichen Recht gegenüber rechenschaftspflich-
tig sind? Auch dass es auf dem Konzil die Forderung nach transpa-
renten Entscheidungsprozessen gab, erscheint heutigen Lesern und 
Historikern vertraut.

Auf der Ebene der Ekklesiologie ist es die altbekannte Frage 
nach dem Verhältnis von Papst und Bischöfen, von römischer Zen-
trale und Ortskirchen, die vom Ersten Vatikanischen Konzil ein-
deutig zugunsten der Zentrale beantwortet wurde. Das Zweite 
Vatikanische Konzil brachte hier mit dem Gedanken der bischöfli-
chen Kollegialität einen neuen Akzent, veränderte die Ekklesiolo-
gie seines Vorgängerkonzils aber nicht grundlegend. Unter Papst 
Franziskus scheint eine Gegenbewegung zum Zentralismus seiner 
Vorgänger einzusetzen, die den Ortskirchen größeres Gewicht ein-
räumt – aber auch nicht unumstritten ist.

Als Erbe des Konzils mag aber auch der Streit um das Verhält-
nis von Katholizismus und Moderne gelten: Wo die Unübersicht-
lichkeit der modernen Welt als Gefahr wahrgenommen wird, weil 
sie etwa zu Orientierungslosigkeit führe, da ist eine Grundtendenz 
des Ultramontanismus und des Ersten Vatikanischen Konzils nicht 
weit: die Vereinheitlichung des Katholizismus unter der Autorität 
Gottes und des Lehramtes.4 In diese Richtung geht auch eine De-
batte zwischen dem Freiburger Fundamentaltheologen Magnus 
Striet und dem emeritierten Bonner Dogmatiker Karl-Heinz Menke 

4	 Vgl. etwa das jüngste Buch von Kardinal Robert Sarah, Le soir approche et déjà 
le jour baisse, Paris 2019. Zur Einordnung ist hilfreich Medard Kehl, Die Kirche. 
Eine katholische Ekklesiologie, Würzburg 1992, S. 188–210.

38430_Schmidt_Konzil.indd   13 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 14� 7. August 2019

I. Die verdrängte Antimoderne

14

über die Auslegung des Apostolischen Schreibens Amoris laetitia 
von Papst Franziskus und die daran von einigen Kardinälen gerich-
tete Kritik. In der Auseinandersetzung der beiden Theologen geht 
es aber nur vordergründig um Papst Franziskus, eine weitaus grö-
ßere Rolle spielt eine Grundsatzfrage, an der sich alles entscheidet: 
In welchem Verhältnis stehen Wahrheit und Freiheit zueinander?5

Etwas vereinfacht lässt sich sagen, dass Striet die Freiheit im 
Sinne von Selbstbestimmung, aber nicht von ethischer Gleichgül-
tigkeit konzipiert. Konsequenterweise betont er die Bedeutung des 
Diskurses in theologischen Fragestellungen, was Menke etwas süf-
fisant hinterfragt: Ob denn die Freiheit wahr mache? Menke geht 
stattdessen von einer göttlichen Schöpfungsordnung und einer 
geoffenbarten Wahrheit aus, die von Christen notwendigerweise 
befolgt werden müssen. Je größer der Grad der Übereinstimmung 
des Gläubigen mit der göttlichen Ordnung, desto größere Freiheit 
genießt er auch, um das Gute zu tun. Striets Rückfrage an dieses 
Konzept lautet, ob denn wahr sein könne, was sich nicht am Recht 
auf freie Selbstbestimmung messe. Kirche konzipiert Striet vorran-
gig als Sozialsystem, das auf den offenen, aber nicht voraussetzungs-
losen Diskurs angelegt ist. Wahrheit will hier im Diskurs gefunden 
werden, die Pluralität von Meinungen ist daher nicht nur legitim, 
sondern notwendig. Konsequenterweise dient die Historisierung 
des Diskurses einer Selbstaufklärung der Theologie. Menke setzt 
gegen den Diskurs bei Striet diejenigen Autoritäten, die von katho-
lischen Christen Gehorsam einfordern können: Gott und das päpst-
liche Lehramt. Sie verbürgen die Einheitlichkeit der Lehre, an die 
sich die Gläubigen zu halten haben. Diese holzschnittartige Skizze 
wird den differenzierten Argumentationen beider Theologen allen-
falls ansatzweise gerecht, vermag aber doch grundlegende Differen-
zen in einem aktuellen Diskurs aufzeigen. Diese Differenzen haben 
es nun aber in hohem Maß mit dem Ersten Vatikanischen Konzil 
zu tun.

5	 Vgl. die Kurzfassungen: Magnus Striet, Wunderbar, man streitet sich, in: Her-
der Korrespondenz 71/2 (2017), S. 13–16; Karl-Heinz Menke, Macht die Freiheit 
wahr?, in: Herder Korrespondenz 71/3 (2017), S. 46–49; Magnus Striet, Natur-
rechtsfantasien und Zeitgeist, in: Herder Korrespondenz 71/4 (2017), S. 50f.; 
Stephan Goertz, Wider die Entweltlichung, in: Herder Korrespondenz 71/12 
(2017), S. 13–16. Die ausführlichere Debatte findet sich in: Karl-Heinz Menke, 
Macht die Wahrheit frei oder die Freiheit wahr? Eine Streitschrift, Regensburg 
2017; Magnus Striet, Ernstfall Freiheit: Arbeiten an der Schleifung der Bastio-
nen, Freiburg 2018.

38430_Schmidt_Konzil.indd   14 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 15� 7. August 2019

15

I. Die verdrängte Antimoderne

Denn die Betonung von Autorität und Gehorsam ebenso wie die 
Vereinheitlichung von Theologie und Kirchenstruktur dürfen als 
zentrales Anliegen des Konzils gelten – zumindest der Mehrheit der 
Konzilsväter, die zusammen mit Papst Pius IX. den Ton angab. Dass 
dieses Konzept von Kirche letztlich nur in kleinen Bruchstücken 
hinterfragt wurde (am deutlichsten mit Blick auf den Katechismus 
und die päpstliche Unfehlbarkeit), zeigt aber auch, wie sehr die Zeit-
genossen zumindest eine gewisse Einheitlichkeit von Kirche schätz-
ten. Nach dem Konzil, in den europäischen Kulturkämpfen, sollte 
Einheitlichkeit gleichbedeutend werden mit Zusammenhalt gegen 
die staatliche Gewalt sowie zum Schutz der katholischen Identität.

Aber auch mit dem Stichwort vom Diskurs verbindet sich eine 
eigene Geschichte des Ersten Vatikanischen Konzils. Es ist die Ge-
schichte von den menschlichen Abgründen auf einem Konzil, auf 
dem keine ernsthafte, kompromissorientierte Diskussion möglich 
war. Hier stellt sich die Frage, an welchem Punkt aus (theologischer) 
Überzeugung Rechthaberei wird, bis zu welchem Punkt Kompro-
misse legitim oder notwendig sind, und wann aus einer Meinungs-
verschiedenheit eine persönliche Beleidigung wird. Mit Letzterem 
mussten die Konzilsväter insbesondere bei Pius IX. rechnen. Eine 
Partei, die sich in der Frühphase des Konzils ausdrücklich der Su-
che nach Versöhnung und Kompromissen verschrieb, hatte letzt-
lich keine Chance auf Gehör. Dieser Teil der Geschichte des Ersten 
Vatikanischen Konzils sollte uns heutigen Katholiken eine War-
nung sein.

Was kann und möchte diese „Kleine Geschichte des Ersten Vatika-
nischen Konzils“ denn leisten? In erster Linie geht es, wie der Titel 
schon ankündigt, um eine Hinführung zum Konzil. Die grundle-
gende und umfassende Darstellung aus der Feder des Jesuiten und 
langjährigen Professors für Kirchengeschichte in Frankfurt-St. 
Georgen, Klaus Schatz, kann und soll dadurch nicht überholt wer-
den. Vielmehr schöpft dieses Buch ganz wesentlich aus dem Werk 
von Schatz. Es werden daher auch keine neuen Forschungsergeb-
nisse geboten, sondern eine Zusammenschau der vorhandenen Li-
teratur. Diese Zusammenschau ist schon deswegen wichtig, weil 
nicht nur der bloße Ablauf des Konzils beschrieben werden soll. 
Stattdessen möchte dieses Buch das Konzil historisieren und in die 
Kontexte seiner Zeit einbetten. Von seinen Lesern erwartet das Buch 

38430_Schmidt_Konzil.indd   15 07.08.19   11:28



38430_Schmidt_Konzil_K5	 16� 7. August 2019

I. Die verdrängte Antimoderne

16

also ein wenig Geduld  – aber in der Hoffnung, dass sich nach der 
Lektüre der ersten Kapitel die Geschichte des Ersten Vatikanischen 
Konzils besser erschließt. Denn wichtiger als alle äußeren Abläufe 
und Diskussionen in den Monaten des Konzils ist es zu verstehen, 
warum das Konzil gerade so ablief, welche Motive das Handeln und 
die Argumentationen prägten und wie das Konzil zum Motor für 
eine bestimmte Form des Katholizismus im 19. und frühen 20. Jahr-
hundert werden konnte. Eine umfassende Kontextualisierung kann 
freilich trotz allem nicht geleistet werden. Um den Rahmen nicht 
zu sprengen, wird der Fokus der Darstellung auf Deutschland, Ita-
lien und Frankreich liegen, mit einzelnen Seitenblicken in andere 
Länder. Die Grundfragen und  -probleme sollen damit exemplarisch 
aufgezeigt werden. Auf diese Weise versteht sich dieses Buch als 
eine Einladung ins 19. Jahrhundert. Aber darüber hinaus verbinden 
sich damit auch Hoffnungen seines Verfassers: ganz klassisch, dass 
es seinen Lesern nützen und sie erfreuen möge; dass sie darüber hi-
naus Spuren des 19.  Jahrhunderts im heutigen Katholizismus ent-
decken; dass sie sich schließlich einer Überzeugung des Verfassers 
anschließen können: dass nämlich auch in der Kirche die kämpfe-
rische Konfrontation stets weniger zielführend ist als der konstruk-
tive Dialog.

38430_Schmidt_Konzil.indd   16 07.08.19   11:28


