Orientalia Biblica et Christiana

Herausgegeben von
Eckart Otto und Siegbert Uhlig

Band 17

2009

Harrassowitz Verlag - Wiesbaden

Georg Giinter Blum

Die Geschichte der Begegnung
christlich-orientalischer Mystik
mit der Mystik des Islams

2009

Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Gedruckt mit Unterstitzung von Herrn Gerhard Lenz,

Beratendes Herausgebergremium:

Michael Lattke, Bernard M. Levinson, Peter Nagel, Jean-Marc Rosenstiehl, Udo Riitersworden,

Walther Sallaberger, Jiirgen Tubach

Titelvignette: Vergoldetes Glas (Nr. 357)
Vaticanmuseum, Nr. 233, Cat, Moray n. 114
(Durchmesser ca. 100 Millimeter)

Bibliografische Information der Peutschen Nationalbibliothek

Die Dentsche Mationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

ither http:/fdnb.d-sb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deuische Naticnalbibliothek lists this publication in the Devtsche
Nationalbibliografie; detailed bibiiographic data are available in the internet
at http://dnb.d-nb.de.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
http:/fwww.harrassowitz-verlag.de

© Otto Harrassowitz GmbH & Co. XG, Wiesbaden 2009

Das Werk einschlieBlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitze.

Jede Verwertung auBerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlages unzuliissig und strafbar. Das gilt insbesondere

fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und

fiir die Einspeicherung in elektronische Systeme.

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier.

Druck und Verarbeitung: Memminger MedienCentrom AG

Printed in Germany

ISSN 0946-5065
ISBN 978-3-447-03898-8

In dankbarer Erinnerung an

Professor Dr. Dr. Peter Kawerau

(1915-1988)
den Griinder des Seminars fiir Ostkirchengeschichte
an der Philipps-Universitét
in Marburg



Inhalt

Danksagiing . ... ... .. ... IX
EINFOHRUNG . . . . o i i it e e e e e e e et e e e e e e e e e X1
KONZEPTUND AUFBAU . . . . L o ittt e e s X1
ERSTER TEIL: Die Mystiker der ,Alten Kirche des Ostens®. . . . ... ... ... 1
I Kapitel - . ... 3
I Kapitel .. ..o 19
L Kapitel . .. ... 33
IV. Kapitel .. ... 71
V. Kapitel . . . . L 89
VL Kapitel . . . ... 99
VIL Kapitel ... ... 103
VIL Kapitel . . . . . e 117
IXo Kapitel . ... 145
X, Kapitel ... ... 285
XI. Kapitel . . . .. e 345
XIL Kapitel . . . . .o 443
XIIL Kapitel . . . . .. . 451
Quellen und Literatur des Ersten Teils . . ... . ... ... ... ... ... ... 467

ZWEITER TELL: Islam und Sufismus, ihre Begegnung mit Christlich-

Orientalischer Mystik . . . ... .. ... .. ... ... ........ 479
I Kapitel . .. ... 483
T Kapitel . . .. o 503
IIL. Kapitel .. . ... 525
IV, Kapitel .. ... ......... e 567
Quellen und Literatur zu Kapitel [--IV des Zweiten Teils . . .. ... . ... .. 581
V. Kapitel ... 585
Quellen und Literatur zu Kapitel V des Zweiten Teils . . . ... ... ... ... 617
VI. Kapifel . . . .. e 619
Quellen und Literator zu Kapitel VI des Zweiten Teils . ... ... ... . ... 709
VERZEICHNIS DER ABKURZUNGEN . . . ... ... ... i, 711
Uberblick: Mystik und Philosophie des Christentums und Islams . . . ... .. 713

Landkarten des Zweistromlandes . . . ... ... ... . . i 715



Einfiihrung

Die mit der Gotteserfahrung Jesu, seinem Kreuzestod und seiner Auferstehung be-
ginnende Geschichte der christlichen Mystik manifestierte sich in vielfiltiger Weise
in der Friihzeit des Christentums, dann in den mystischen Erfahrungen der Wiisten-
viter Agyptens und Paldstinas, in der Spiritualitiit der altsyrischen Anachoreten,
ebenso aber auch in den mystischen Erfahrungen altkirchlicher Theologen und Bi-
schife des Abendlandes und der mystischen Theologie der griechischen Kirchen-
viiter, — Thren Hohepunkt erreicht diese Entwicklung im 7. Fh. mit den groBen Mysti-
kern der ,Alten Kirche des Ostens’.

Es ist die Zeit eines epochalen Umbruchs. Der von Muvhammad empfangenen
Offenbarung Allahs und der Griindung eines Gottesstaates in Medina folgt eine bei-
spiellose kriegerische Expansion des Islams, in korzer Zeit werden die Provinzen
des ostromischen Reiches im Orient und in Afrika erobert, das Reich der Sasaniden
bricht zusammen und im 8. Jh. erreichen die Heere des Islams im Westen Spanien
und Siidfrankreich und im Osten das Tal des Indus. Diese gewaltsame Expansion der
Religion des Propheten Muhammad geht auch weiter im 2. Jahrtausend mit der Ein-
nahme Kleinasiens, einem Kernland des antiken Christentums und der Eroberung
Konstantinopels (1453), der Haupistadt der ostrdmischen Kaiserreiches. Die Um-
wandlung der Hagia Sophia in eine Moschee — vor dem Bau der Peterskirche in
Rom im 16. Jh. war sie das grofte Gotteshaus der Christenheit und symbolisierte in
ihrer Architektur und kiinstlerischen Gestaltung die mystische Spiritualitit der ortho-
doxen Kirche — wurde zum Fanal fiir die immer noch weitergehende Eroberungs-
welle, der die meisten griechischen Inseln und der grofite Teil des Balkans zum
Opfer fallen, sie kommt schliefflich erst zum Stillstand mit der zweiten vergeblichen
Belagerung Wiens im Jahr 1683.

Auf dem Hintergrund dieser tausendjihrigen Auseinandersetzung des Christen-
tums mit dem Islam beginnt nun in den letzten Jahrzehnten eine durch die modernen
Mittel der Kommunikation immer mehr miteinander vernetzte Gemeinschaft ver-
schiedener Rassen, Vilker und Kulturen zu entstehen. Dieser unaufhaltsame Prozef3
vollzieht sich jedoch in einer Welt immer never Spannungen und kriegerischer Aus-
einandersetzungen bis hin zu einem moglichen Kampf der Kulturen und Religionen
und dem Ausbruch eines atomaren Krieges.

Angesichts einer solchen Situation wird die Frage uwm so dringlicher, in welcher
Weise die Religionen zu einem friedlichen und fruchtbaren Zusammenleben in
dieser immer mehr zusammenwachsenden, aber in ihrem Zusammenleben tédlich
bedrohten Weltgemeinschaft beitragen kénnen. Im Hinblick auf Europa und den
Vorderen Orient gilt dies natiirlich besonders fiir das Christentum und den Islam.

Eine zufriedenstellende Antwort auf diese Frage setzt natiirlich voraus, daB keine




X1l Einfiihrung

dieser beiden Religionen sich von einer multireligidsen und multikulturelen Ideo-
logie vereinnahmen lassen darf und sich ihres unverwechselbaren Eigenstandes be-
wuBt bleibt. Dies gilt besonders im Hinblick auf die fiir sie maBgeblichen Schriften,
das Alte und das Neue Testament und den Koran, ebenso aber auch fir die auf diese
Urkunden goulicher Offenbarung zuriickgehenden Formen des Kultus, der Lehre,
der Ethik und des Welt- und Zeitverstindnisses.

Um so mehr gili dies aber noch filr den innersten Kern jeder Rehglon nidmlich
die Erfahrung Gottes, die sich kundtut in den Zeugnissen ihrer Mystiker. Dabei geht
es im 7.—10. Jh. um die Mystiker der hauptsichlich in Mesopotamien beheimateten
,Alten Kirche des Ostens'. Die groBten unter ihnen, Isaak von Ninive, Josef der
Seher und Johannes Dalyatha, lebten in den beiden Jahrhunderten nach der Hidschra
(622), dem Beginn der islamischen Zeitrechnung, sie sind auch Zeitgenossen einer
Reihe von bedeutenden Sufis, den Mystikern des Islams. — Im 9. und 10. Jh. beginnt
dann etwa zeitgleich mit der dritten und vierten Generation bekannter Sufis die in-
tensive Beschiftigung mit den durch christliche Ubersetzer dem arabischen Denken
erschiossenen Werken des Aristoteles. Al-Kindi (800-873), Al- Farabi (873-930)
und Tbn Sina/Avicenna (980-1037) sind die ersten grofien Philosophen des Islams,
die eine am Koran orientierte Theologie mit den Erkenntnissen antiker Philosophic
zu verbinden suchen. — Der entscheidende Wendepunkt dieses Prozesses einer Syn-
these aristotelischer und neuplatonischer Philosophie mit einem am Koran orientier-
ten Denken war dann im 11. Jh. die entschiedene Abkehr Al-Ghazalis (1058-1111)
von der in seiner Zeit fiir den Islam mafBgeblichen Philosophie und seine Hinwen-
dung zur Mystik des Korans und der Sufis. — Nach etwa einem Jahrhundert veran-
iaBte dann diese phinomenale Bekehrung Bar'Ebraya (1260-1328), den Maphrian
(Patriarch) der Jakobitischen Kirche des Orients — er war ein Universalgelehrter und
seine zahlreichen Werke umfassen alle Gebiete christlicher Theologie und arabi-
scher Wissenschaft — zu einer intensiven Beschiiftigung mit der mystischen Theolo-
gie und schlieBlich auch zu seiner eigenen, sein ganzes Leben verindernden mysti-
schen Erfahrung.

Frst etwa 300 Jahre spiter vollzog sich dann auch im Abendland eine dhnliche
Entwicklung. Durch die lateinischen Ubersetzungen der philosophischen Werke des
1126 in Cordoba geborenen, aber dann hauptsichlich in Marrakesch wirkenden fbn
Rushd [ lat. Averroes wurden fithrende, hauptsiichlich in Paris und Koln lehrende
Theologen entscheidend beeinfluBt: Albertus Magnus (1197-1280), Thomas von
Aquin (1225-1274), Bonaventura (1260-1328), Dun Scotus (1266-1328) und
schlieBlich auch Meister Eckhart (1260-1328). Im Vergleich zu Meister Eckhart und
seiner Synthese philosophisch-theologischen Denkens mit einer Intellekt-bezogenen
Metaphysik und Mystik ist Bar Ebraya der Reprisentant einer Mystik, die nach dem
Vorbild Al-Ghazalis sich nicht mehr auf ein philosophisch-theologisches Konzept
bezieht, sondern ausschlieflich begriindet ist in der Feier der Eucharistie, dem
unabldssigen Gebet, der Praxis strenger Askese, der Ubung des Schweigens, und
verschiedener Weisen der Meditation.

Konzept und Aufbau

Den Kapiteln I-XIII des ersten Teils folgt in entsprechender Reihenfolge zu jedem
Kapitel der Nachweis der ihnen zugrundeliegenden historischen Quellen, der kon-
sultierten Sekundérliteratur, der zahlreichen Monographien, der Aufsétze in Fach-
zeitschriften und der wichtigsten Lexikon-Artikel.

Zu den Kapiteln I-VI des zweiten Teils werden die betreffenden Anmerkungen
mit dem Nachweis der benutzten Literatur zum besseren Uberblick wieder in der
Reihenfolge dieser Kapitel angefithrt, diesmal aber im Anschiufl an die drei thema-
tischen Einheiten des zweiten Teils, das heilt, jeweils nach den Kapiteln I-1V, dann
nach dem Kapitel V und schlieBlich nach dem Kapitel VL.



Erster Teil

Die Mystiker der ,Alten Kirche des Ostens®

I. Kapitel

Der religionspolitische und konfessionsgeschichtliche Hintergrund . . . . . .. 3
Ii. Kapitel

Zeugnisse monastischer und mystischer Spiritualitiit der Kirche

inPersienim 5.und 6. Jahrhundert. . . . .. .. ... ... ... . oL 19

I, Kapitel
Babai der GroBle, Verteidiger der Rechtgldubigkeit und

Wegbereiter mystischer Theologie . . ... ... ... ... ....... ... 33
L IV. Kapitel
i Sahdona, Askese und mystische Erfabrung als Weg zur Vollkommenheit . .. 71
V. Kapitel
Dadischo Qatraya, das Leben der Stille, das reine Gebet,
die Schau des Christus-Lichtes . . . ... ... ... ... . .. ... 59
VI. Kapitel
Abraham bar Daschandad, entflammt von Feuer der Christusliebe., . . . . . .. 99

x f:i VIL Kapitel
& Simon ,von der Gnade’, seine Mystologie des gittlichen Erbarmens . . . . . . 103

G VIIIL Kapitel
0 Die Mystologie der sieben Zenturien eines anonymen Zeitgenossen

Simonsund Isaaks .. ....... ... 117
IX. Kapitel

Isaak von Ninive, Mystiker, Mystologe und Mystagoge . . .. ... ... . ... 145
X. Kapitel .

Joseph der Seher, Mystiker und Schipfer eines mystologischen Systems. . . . 285




Erster Tejl

Johannes von Dalyatha, Mystagoge und Mystograph seiner
mystischen Erfahrungen

Thomas von Marga |

XII. Kapite}

Joseph Busnaya, Krone und Abschiug der Mystik
der , Alten Kirche des Ostens®

Quellen ung Literatur

B
sEl
P

I. Kapitel

igi itische und
Der religionspolitisc : .
k:nfessionsgeschichthche Hintergrund



Witrend das Christentum des romischen Reiches sich seit der Bekehrung des Kai-
sers Konstantin (305-337) einer weitgehenden Anerkennung und Forderung erfreute
und schlieBlich durch Theodosios I. (379—408) mit den Privilegien einer Staatsreli-
gion ausgestattet wurde, war es im Herrschaftsbereich der Sasaniden stindigen Ver-
folgungen ausgesetzt. Da in ganz Persien Christen sich weigerten — in der Mehrzahl
gehorten sie der araméisch (syrisch} sprechenden Bevilkerung Mesopotamiens an —
der staatlich verordneten Verehrung des hchsten Gottes Ahura Mazda Folge zu
leisten und sich deshalb dem Verdacht aussetzten der Konspiration mit dem rismi-
schen Erbfeind, kam es in der Regierungszeit von Sapur 1. (309-379) zu blutigen
Verfolgungen, die schlieBlich ihren Hohepunkt erreichten mit dem Ziel der volligen
Ausrottung der Anhiéinger des christlichen Glaubens. Noch bedrohlicher wurde diese
Situation nach dem Feldzug des Kaisers Julian, nach dessen Tod (363) sein Nach-
folger Jovian gezwungen war, die dstlichen Provinzen am Oberlauf des Tigris mit
den Metropolen Singar und Nisibis an Persien abzutreten.

Die religionspolitische Lage entspannte sich erst wihrend der Herrschaft des
Grofikénigs Jezdegert 1. (399-420), mit dessen Einverstindnis es nun moglich
wurde, dall auf die TInitiative des ostrbmischen Kaisers Arkadios und seines Ge-
sandten, des Bischofs Maruta von Maipherkat, im Jahre 410 zum ersten Male im
Reich der Sasaniden eine christliche Synode einberufen werden konnte. Die Ver-
sammlung der Bischife Persiens in der Hauptstadt Seleukeia-Ktesiphon stand unter
der Leitung vor Mar Ishaq, dessen Amt im Westen dem eines Patriarchen entsprach.
Neben Fragen der kirchlichen Ordnung und des Kirchenrechtes ging es bei dieser
Synode hauptséichlich um die Anerkennung des vom Konzil von Nikaia (325) for-
mulierten Bekenntnisses zur Gottessohnschaft Jesu, nicht iibernommen wurde je-
doch das Bekenntnis der Viter des Konzils von Konstantinopel (381) zur Gottheit
des Heiligen Geistes. Auch in den folgenden Jahrhunderten weigerte sich die Kirche
Persiens, weitere dogmatische Festlegungen des byzantinischen Christentums zu
akzeptieren.

Der anstofige Tatbestand, daB die Annahme des Symbols von Nikaia ohne seine
nach 56 Jahren folgende Erweiterung wohl einen Okumenischen Konsens manife-
stierte, zugleich aber auch die Abhidngigkeit des persischen Christeniums von der
Kirche des romischen Reiches dokumentierte, war dann das Thema der von Katholi-
kos Dadifo’ — seit dem 5. Jh. war ,Katholikos® der offizielle Titel des obersten Bi-
schofs der Kirche in Persien — geleiteten Synode von Markabta (423/24). Durch die
Aufhebung des Appellationsrechtes seiner Bischéfe beim Patriarchen von Antio-
cheia konstitoierte sich die persische Christenheit als , Alte Kirche des Ostens*/edia
anika d-madneha — ott einfach ,Kirche des Ostens* oder auch , Apostolische Kirche
des Ostens’ genannt — von nun an war sie nicht mehr eine unter heidnischer Herr-
schaft stehende Provinz des Patriarchats von Antiocheia.

Da auch im 5. Jh. die Verfolgungen kein Ende nahmen, waren persische Christen
gezwungen, nach Edessa auszuwandern, um dort eine theologische und wissen-
schaftliche Ausbildung zu erhalten. Schon bevor Ephrim 363 als Exulant aus Nisibis
in dieser Stadt eine neue Wirkungsstitie fiir seine Lehrtitigkeit gefunden hatte, war




6 Erster Teil: I. Kapitel

Edessas ,Schule der Perser‘ ein geistliches Zentrum des ostlichen Christentums.
Qioras, der Leiter und Exeget/mepasyam dieser Schule (373—437) legte seinem
Unterricht die Schriften Ephrims zugrunde, betrachtete aber als seine Hauptanfgabe
die Ubertragung der Kommentare des Diodoros von Tarsos und des Theodoros von
Mepsuesteia ins Syrische, wihrend sich sein Helfer Ibas der Ubersetzung von
Schriften des Aristoteles und des Porphyrios widmete. Da Rabbula, der Bischof von
Edessa (412-435), nach anfinglichem Zogern die gegen Nestorios gerichteten 12
Anathematismen des Kyrillos von Alexandreia und dessen Verstindnis der einen
,Natur* des gottlichen Logos verteidigte, bekdmpite er auch die von der Schule
Edessas befiirwortete auf Diodoros und Theodoros zuriickgehende Lehre von der
Trennung beider Naturen Christi, er 148t die Schriften des Theodoros verbrennen,
vertreibt Ibas aus Edessa und 16st seine Schule voriibergehend auf. Nach seinem
Tode wird jedoch Ibas zum Bischof von Edessa gewiihlt und 437 iibernimmt Narses
die Leitung der wieder erdffneten Schule als dem Hort der von seinen Vorgingern
geprigten Tradition. Im Gegensatz zu Ibas ist Nonnos, sein Nachfolger im bischofli-
chen Amt, aber wieder ein Anhdnger der Einheitschristologie, ebenso anch sein
Nachfolger Kyros (471-498), der die Schule in Edessa schlieBen 1iift und Narses zur
Flucht nach Nisibis zwingt. Mit Hilfe des Bischofs und Metwropoliten Barsauma,
eines ehemaligen Schiilers der ,Schule der Perser’, griindete er dann die berithmte
Schule von Nisibis als neues Zentrum der theologischen und spirituellen Uberliefe-
rung der ,Alten Kirche des Ostens®. Als Barsauma im April 484 gegen den aus-
driicklichen Willen seines Vorgesetzten, des Katholikos Baboe, in Bet Lapat eine
Synode abhielt, wurde ein Bekenntnis verfat, das Theodoros von Mopsuesteia als
maBgebliche theologische Autoritiit anerkannte und damit auch die Christologie des
431 auf dem Konzil von Ephesos verurteilten Nestorios sanktionjerte. Im ersten
Kanon der 486 von Katholikos Aqag nach Bet Edrai einberufenen Synode wird
dieses Bekenntnis mit einer ihm vorausgehenden Erklirung iiber seinen AnlaB feier-
lich verkiindet.

,Es gibt in der Gegend von Bet Aramaya (einem. Distrikt in der Nihe von
Seleukeia-Ktesiphon) ... umherziehende Ménche, deren Gesinnung nicht ih-
rer Kieidung entspricht. Sie verderben das Denken einfacher Menschen, weil
sie den Glauben der katholischen und apostolischen Kirche gering achten. Sie
verbreiten der IHeiligen Schrift entgegengesetzte Lehren und schmihen die
Boten und Lehrer der Religion ... Deshalb unterrichten und ermahnen wir die
Gemeinschaft der Gliaubigen, daB unser Glaube an die menschliche Erschei-
nung Christi in dem Bekenntnis zu den beiden Naturen der Gottheit und
Menschheit besteht. Niemand unter uns wage es, von einer Verschmelzung
oder Vermischung dieser beiden unterschiedlichen Naturen zu sprechen. Weil
die Gottheit ebenso wie die Menschheit in ihrer Eigentheit erhalten bleibt, fas-
sen wir die Verschiedenheit der beiden Naturen wegen ihrer vollkommenen
und unteilbaren Verbindung/nagiputa der Gottheit und Menschheit zusam-
men in der einen Verehrung ihrer einzigen Herrschaft. Wenn aber jemand

Der religionspolitische und konfessionsgeschichtliche Hintergrund 7

wagt, Leiden und Verdnderung mit der Gottheit unseres Herrn zu verbinden
und im Hinblick auf die Einheit der Person unseres Erldsers das Bekenntnis
zum vollkommenen Gott und vollkommenen Menschen nicht bewahrt, der
sei anathema!® (Synodicon Orientale, Chabot 54-55; Braun, Synhodos 67).

Offensichtlich war diese Darlegung des wahren Glaubens notwendig, da auch in
Mesopotamien die Christologie der vom Konzil von Ephesos (431) gebilligten Ana-
thematismen des Kyrillos iiber Nestorios propagiert wurde. Vor allem sind es der 3.
und der 12. Urteilsspruch, denen hier widersprochen wird.

»Wenn jemand (wie Nestorios) an dem einen Christus nach der Einigung/
henosis (noch) die Hypostasen unterscheidet und sie durch eine bloBe Ver-
bindung/synhapheia in der Wiirde oder der Macht oder der Herrschaft verei-
nigt und nicht durch einen ZusammenschluB/synodos in der wesenhaften
Einigung, der sei anathema!” — ,Wenn jemand nicht bekennt, dafl der Logos
Gottes im Fleisch gelitten hat und mit dem Fleisch gekreuzigt worden ist und
im Fleisch den Tod geschmeckt hat und der Erstgeborene von den Toten
wurde, sofern er Leben ist und Leben schafft, der sei anathema'!” (ACO 1,1/

140 ).

Ebenso wie Athanasios ist auch Kyrillos in seiner Spiritualitit und Theologie inspi-
riert von dem Motiv der in der Gottmenschheit Jesu Christi begriindeten Vergottli-
chung des Menschen. Im Gegensatz zu der von Theologen antiochenischer Tradition
vertretenen Auffassung hat der gottliche Logos, als er Fleisch wurde (Joh 1,14),
nicht nur einen Menschen angenommen oder in einem Menschen gewohnt, sondern
ist selber Mensch geworden, ohne eine Veriinderung oder eine Vermischung hat sich
Gottes WORT mit einem menschlichen Leib und einer menschlichen Seele geeint.
Die gottliche und die menschliche Natur verbinden sich zu dem einen Christus,
dessen Einheit von Kyrillos miBverstindlich als ,.eine fleischgewordene Natur Got-
tes, des Logos®™ bezeichnet wird. Damit ist gemeint, dall in dieser von einer blof
moralischen und willensméifBigen Verbindung unterschiedenen ,wesenhaften Eini-
gung’ das Gottliche insofern dominiert, als das Menschliche ohne die ihm eigene
Individuation, aber unter Beibehaltung seiner Eigenschaften in das Subjekt des Lo-
gos aufgenommen wird. So ist auch der Logos ,dem Fleische nach®, d. h. gemilB
seiner menschlichen Natur, dem Leiden und Sterben unterworfen. Ist Gott wirklich
Mensch geworden, indem sich sein ewiges WORT mit einem menschlichen Leib
vereint hat und von einer Jungfrau geboren wurde, so ist es verstindlich, daB mit
dem Glauben an Christus als wahrhaftigen Gott und wirklichen Menschen auch die
Verehrung der Jungfrau Maria als Gottesgebiirerin verbunden ist. Eine gegenteilige
Auffassung wird deshalb ausdriicklich verworfen.

~Wer nicht bekennt, daB der Emmanuel in Wahrheit Gott und die heilige
Jungfrau Gottesgebirerin/theotokos ist, weil sie das Fleisch gewordene, aus
Gott stammende WORT dem Fleische nach geboren hat, der sei anathema!®
{ebd.).



