Eduard Prenga

Gottes Sein als Ereignis sich
schenkender Liebe

Von der trinitarischen Ontologie Piero Codas
zur trinitarischen Phdnomenologie der
Intersubjektivitdt und Interpersonalitét

Wi

HERDER

M

A
FREIBURG - BASEL - WIEN



Meinen Freunden,
stellvertretend fiir alle:

Ruth Maria Cerny
Piotr Krystian Lipka
Sr. Fidelis Freund

Meinen Lehrern:

Bernhard Korner
Piero Coda
Mario Imperatori SJ

in Dankbarkeit gewidmet

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gwsscga FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-37923-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84923-7



Inhalt
Danksagung . .......... ... 9
VOrwort . .. ... 12
Abkiirzungen .. ... ... 16
Einfuhrung .. ... .. ... . . . . . . . 17
L. Teil
Prolegomena
1. Kapitel: Terminologische Kldrungen . .. ........... .. .. ..... 29
a) Die Bedeutung des philosophischen Begriffs ,,Phinomeno-
logie ... 29
b) Unterschiedliche Ansitze zur Phinomenologie .......... 45
¢) Theologische Relevanz des philosophischen Begriffs . ... .. 62
2. Kapitel: Piero Coda: Biographisch-theologischer Hintergrund . .. ... .. 83
a) Ursprung: Philosophie und Theologie ................ 83
b) Begegnung mit Chiara Lubich und dem Charisma der
Fokolar-Bewegung . ......... ... .. ... .......... 89
¢) Die theologische Relevanz des Charismas ... .......... 96
d) ,,Gest Abbandonato® — ,,Jesus der Verlassene“ und die drei-
faltige Einheit bei Chiara Lubich . ............... ... 111
II. Teil

Trinitarische Ontologie versus trinitarische Phdnomenologie. Untersuchung
zur trinitarischen Ontologie bei Piero Coda als Briicke zur Trinitarischen
Phanomenologie

1. Kapitel: Entstehung des Projektes ,Trinitarische Ontologie“: Die Trilogie .. 125
a) ,,Il non-essere nell’amore come liberta“ — ,,Das Nicht-Sein in
der Liebe als Freiheit“: ein positivum der immanenten und
offenbarten Trinitat in: Evento pasquale. Trinita e storia
(1984) . .. 125
o) ,,Concentrazione cristica“ des Glaubens an die Dreifal-
tigkeit . ... 132



Inhalt

B) Jesus der Verlassene ist die Offenbarung der Agdpe-Iden-

titdt der Dreifaltigkeit . ........................ 140
Y) »Dio stesso ¢ in Sé dialogo”. Theo-logie als did-logos ... 151
8) Von der ,ontologia trinitaria intra-soggettiva“ zur ,,onto-

logia trinitaria inter-soggettiva“ als proleptische Ontologie.

Entscheidende Wende . .............. .......... 156
b) Theologisch-trinitarische Wiederentdeckung Hegels: I/ nega-
tivo e la Trinita. Ipotesi su Hegel (1987) . ............. 180

¢) Der hermeneutische Schliissel zur Trinititslehre bei Sergej
Bulgakov: L’altro di Dio. Rivelazione e kenosi in Sergej

Bulgakov (1998) . . ... ... . . . ... 238

. Kapitel: Die Trinitét als prius ontologicum . . .. ................ 274

a) Der Sinn des Seins ist die Liebe ... ................. 274

b) Trinitarische Freiheit des Seins und #72 Sein . . ... ....... 286
c¢) Die Gegenseitigkeit der Liebe zwischen Vater, Sohn und

Heiligem Geist. Eine christlich-existenzielle Frage ....... 298

. Kapitel: Das trinitarische Sich-geschehen-lassen ... ............ 304

a) Die trinitarische passive und aktive Form der Seinsmitteilung 304

b) Jesus der Verlassene: Ontologischer Aus-druck der Liebes-
gegenseitigkeit .. ....... .. ... . .. ... 313

c) Jesus der Christus: Logos des Vaters — Logos des Menschen 324

. Kapitel: Jesus der Christus: Menschliches Gesicht der géttlichen
Dreifaltigkeit: # Logos e il Nulla(2003) . . ................... 334
a) Der Logos und das Nichts: Begegnung der Andersheiten als
Begegnung der Oppositionen und die Relevanz des €€ fir die
trinitarische Ontologie in dia-logischer Perspektive ... ... 334
b) Die Selbstinklusion des Vaters und des Geistes im Ereignis
des Sohnes. Der Logos, das Nichts und die Freiheit ...... 345
¢) Die Mystik: Das Hineingenommenwerden des Menschen in
die Trinitdt als seine Identifizierung mit dem trinitarischen
Lebenin Jesus . ......... .. ... . ... ... 365



Inhalt 7

5. Kapitel: Ergebnisse und Zwischenbilanz . . .. ... .............. 381
a) Das Reziprozititsprinzip: Die trinitarische Identitat des
Heiligen Geistes als relational-personale Reziprozitat in Dalla

Trinita (2011) ... 381
b) Zwischenbilanz: Philosophie, Theologie, Mystik: Trinitarische
Ontologie versus trinitarische Phanomenologie? ... ... ... 392
MI. Teil

Reale und relationale trinitarische Phidnomenologie der Intersubjektivitéit
und Interpersonalitét

1. Kapitel: Préliminarien . . ... ... ... .. . .. ... 409
a) Ontologie und Phinomenologie .................... 409
b) Die Gegebenheit Gottes in der Offenbarung als Urphdnomen.
Darlegung der mit der Gegebenheit zusammenhangenden

Begriffe ... .. . . .. 423
2. Kapitel: Ansatz von oben: Das innertrinitarische Sich-Geben ... ... .. 434
a) Die Unterschiedenheit der trinitarischen Personen als
personal-subjektiver Identitatsausdruck ............... 434
o) Das Ich des Vaters und das Ich des Sohnes . .. ........ 449
B) Das Ich des Heiligen Geistes: Unterschied zur Perspektive
Heribert Mihlens . ........ ... .. ... ... ... ... 456
b) Die reziproke Perzeption der intersubjektiven und inter-
personalen Erscheinung .. ......... .. ... ... ... . ... 462
o) Die intersubjektive und interpersonale Ich-Du-Relation
zwischen Vater und Sohn als reziproke Perzeption . . . .. 466

B) Der Heilige Geist als Ich und Wir in der perzeptiven
Relation zu personlich-personalem Du und Thr des Vaters

unddes Sohnes . ......... ... ... ... .. ... ... 469

c) Aufstellung der These . ............ ... ... ......... 471

3. Kapitel: Ansatz von unten: Die Trinitatswelt in der Offenbarung . ... ... 479
a) Die Offenbarung des Gottesnamens als relational-phdno-

menale Selbstobjektivierung: ,,Ich bin der ,Ich-bin-da‘“ ... 479

b) Gottlich-menschlich: Begegnung der Welten .. ...... ... 488

¢) Vereinigung der Welten: Die Inkarnation als innerweltliches
Werden der trinitarischen Intersubjektivitit und Interpersona-
BEAE .o 496



8 Inhalt

4. Kapitel: Die Trinitdtswelt wéhrend des Osterlichen Ereignisses ... .. .. 515
a) Die Eucharistie als erscheinende Einheit von Ubergabe und
Hingabe in der Phinomenalitit der Exposition und Position 515
b) Kreuzesverlassenheit und Tod als real-phinomenales Moment
der trinitarischen Intersubjektivitit und Interpersonalitit .. 525
¢) Mario Imperatori: Das ,offene Grab“ als fundamentalphino-
menologische These. Auferstehung und Himmelfahrt:

Menschlich-trinitarische Phanomenalitat . ............. 533

Erdffnung . .. ... 544
a) Allgemeines . ... ... ... 544
b) Riickblick .. ... ... .. ... ... 545
¢) Eroffnung als Aus-blick . ......................... 548

Nachwort

Die Habilitationsschrift von Eduard Prenga: Vicenzo Di Pilato im

GesprachmitPieroCoda .. ...... ... ... ... 555

Anhénge

Piero Coda

Biographische Tafel . ................. .. .. ... .. ..... 569
Wichtige biographische Daten und Veréffentlichungen . .. ... .. 569
Mit Chiara Lubich in seiner Tdtigkeit als theologischer Berater .. 569
Wissenschaftliche und akademische Tatigkeit ... ........... 570

Hiufig verwendete bzw. angewandte Begriffe . ............. 572

Literaturverzeichnis . .......... ... ... ... ... ... 576
Quellentexte . ... ..ot 576
Sekundarliteratur . ........ .. ... ... 578
Exegetische und bibeltheologische Literatur ... ............ 578
Werke der Kirchenviter und des Mittelalters . .. ............ 580
Philosophische Literatur . ... .... ... ... uiiuineenn.n.. 581
Mystische, fundamentaltheologische und dogmatische Literatur .. 586
Schriften des kirchlichen Lebramtes . ... ................. 590

Allgemeine Literatur . . ... ...... ... 590



Danksagung

Der Abschluss der Habilitationsschrift, die im vorliegenden Band nun
der Offentlichkeit zur Verfiigung gestellt wird, dringt mich, meinen
Freunden, Fordererinnen und Forderern Dank zu sagen.

Nach der Forschungszeit und der endgiiltigen Erstellung des Habilita-
tionsprojektes sah ich mich mit groflem Zeitmangel konfrontiert, sodass
ich mich im Herbst 2010 mit dem Gedanken befasste, auf die Habilita-
tion und damit auf die wissenschaftliche Tatigkeit endgiltig zu verzich-
ten. Ein Gesprach mit Seiner Eminenz Dr. Christoph Kardinal Schon-
born, am 7. Dezember 2010, brachte darin eine radikale Wende. Daher
sei Kardinal Schonborn fiir seine Ermutigung und sein stetes Interesse,
mit dem er bis zum Abschluss das Projekt begleitete, mein erster Dank
gesagt. Von Seiner Eminenz durfte ich schlieflich am 12. November
2016, in freudigem Riickblick den mir von der zustindigen Kommission
zugedachten Kardinal-Innitzer-Forderungspreis fur die Habilitation ent-
gegennehmen.

Im Sinne dieser Ermutigung und des steten Interesses fiir meine wis-
senschaftliche Titigkeit sei dem ehemaligen Ditzesanverantwortlichen
fiir die Weiterbildung und Begleitung der in die Diozese Graz-Seckau
neuangekommenen Kapline und jetzigem Ditzesanbischof derselben Di-
ozese, Dr. Wilhelm Krautwaschl, herzlich gedankt. In dieser Reihe gilt
mein besonderer Dank Univ.-Prof. Dr. Markus Tiwald und Br. Valentin
Fekete OFM.

Danken mochte ich dem Provinzial der Franziskaner Provinz Austria
P. Mag. Oliver Ruggenthaler OFM fur die mir erteilte Erlaubnis, neben
meiner Tatigkeit als Kaplan die Habilitation zum Abschluss zu bringen.

Dem Philosophen und Germanisten P. Dr. phil. Willibald Hopfgart-
ner OFM bin ich fiir das letzte Korrekturlesen des Manuskripts, seine sti-
listische Fertigstellung fiir den Druck, das Vorwort, die im Nachwort
enthaltene deutsche Ubersetzung des Gesprichs zwischen Piero Coda
und Vincenzo Di Pilato iiber meine Habilitationsschrift, das aktive und
begeisternde Interesse an meiner theologischen Arbeit, die fachlichen An-
regungen und die unterschiedlichen, tiberaus kompetenten Hinweise zu-
tiefst dankbar.

Zum Dank bin ich allen meinen Freunden verpflichtet, besonders
Herrn Sebastian Low, Frau Inge Vogel, Herrn Alexander Low, Herrn
Piotr Lipka und Herrn Mag. Marco Kargl, mit deren Unterstiitzung in



10 Danksagung

unterschiedlichen Weisen ich stets rechnen konnte. Thre Namen stehen

hier stellvertretend fiir meinen ganzen internationalen Freundeskreis.

Fir die unbezahlbare Miihe des ersten Korrekturlesens des Manu-
skriptes mochte ich meinen Freunden aus Wien, Frau Christine Holbling,
Sr. Fidelis Freund und Herrn Prof. Conrad Artmiiller sehr herzlich dan-
ken.

Besonderer Dank gebithrt dem Dekan der Katholisch-Theologischen
Fakultiat der Karl-Franzens-Universitait Graz Herrn Univ.-Prof. DDr.
Reinhold Esterbauer und der Habilitationskommission fiir die freundli-
che Annahme der vorliegenden Untersuchung als Habilitationsschrift,
sowie fiir die rege Diskussion beim Habilitationskolloquium im Januar
2016.

Zum Dank verpflichtet bin ich den Herren Univ.-Prof. Dr. Michael
Schulz, Univ.-Prof. DDr. Kurt Appel und Univ.-Prof. Dr. Stefan Tobler
fur die bereitwillige Erstellung der externen Gutachten, sowie fiir die da-
rin angesprochenen und zukunftsweisenden Diskussionspunkte der vor-
liegenden Untersuchung.

Dem Verlag Herder sei fur die mir erwiesene Ehre der Aufnahme des
vorliegenden Bandes in sein Publikationsprogramm ein herzlicher Dank
ausgesprochen. Dabei sei es mir erlaubt die Kompetenz und die Prizision
von Herrn Clemens Carl sowie die unkomplizierte Zusammenarbeit mit
ihm besonders hervorheben zu diirfen.

Die Finanzierung des Druckkostenzuschusses wurde durch den Be-
trag des eingangs erwahnten Kardinal-Innitzer-Forderpreises, die Grof3-
ziigigkeit von Frau Ruth Maria Cerny, Frau Mag. Elisabeth Gyorfy und
St. Fidelis Freund ermoglicht. Moge ihnen meine bescheidene Arbeit als
bester Dank gelten.

Zum Schluss mochte ich meinen Lehrern und Wegbegleitern in tiefs-
ter Verehrung danken:

— Univ.-Prof. Dr. theol. Bernhard Korner, dem Betreuer der vorliegen-
den Untersuchung und Vorsitzenden der Habilitationskommission.
Von ihm durfte und darf ich lernen, dass es sich immer lohnt, den
theologischen Blick auf die ,,Selbst-Ver(w)ortung® Gottes in die Ge-
schichte des Menschen wachzuhalten — gleich wie diese Geschichte
aussieht.

- Prof. Dr. phil. Dr. theol. Piero Coda, dem ich fiir Vieles zu Dank ver-
pflichtet bin. Die erste Anregung zum Thema dieser Schrift verdanke
ich seinen Vorlesungen, unseren Gesprachen und unserer Zusammen-
arbeit.



Danksagung 11

— Prof. Dr. phil. Dr. theol. Mario Imperatori SJ, der mich schon am An-
fang meines Theologiestudiums in die vielschichtigen Fragen der
Neuzeitlichen Philosophie und ihres Verhiltnisses zur Theologie ein-
fithrte.

Ich hoffe, im Weitergeben einigermafSen dem zu entsprechen, was ich von
ihnen empfangen durfte.

Eduard Prenga
Graz, am Hochfest der Verkiindigung des Herrn 2017



12

Vorwort

von Dr. Willibald Hopfgartner OFM

Die christliche Existenz beginnt mit der Taufe, im Namen des dreifaltigen
Gottes. Und jede liturgische Feier nachher wird er6ffnet ,,im Namen des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes“. Der alles begriindenden
Prisenz der Dreifaltigkeit im liturgischen Geschehen entspricht aber
nicht derselbe Grad an Aufmerksamkeit in der theologischen Reflexion.
Denn das tiefste der christlichen Glaubensgeheimnisse ist nicht das meist-
bedachte der Theologie. In der sich zunehmend sikularisierenden Gesell-
schaft der letzten Jahrzehnte beschiftigte sie sich wohl mit der ,,Gottes-
frage“, die allerdings vorwiegend als Monotheismus reflektiert wurde,
zumal eine starke Tradition weiterhin aus dem Denken der griechischen
Metaphysik schopfte. Da war dann von den Eigenschaften Gottes die Re-
de, wie von der ,,Allwissenheit®, , Unverinderlichkeit“ oder ,,absoluten
Gutheit“ — Pridikate, die andererseits heute kaum mehr vermittelbar
sind zur Welt des Menschen, in der das Zerbrechliche die wesentliche Ei-
genschaft bildet, und schon gar nicht in eine Erfahrung von Geschichte
hinein, in der man sprachlos war (und bleibt) vor den ,,Strukturen des
Bosen® mit ihren unfassbaren Grausambkeiten.

Deshalb interessierte sich die Offentlichkeit umso mehr fiir ,,auf-
regende“ Diskussionen, die die Bibelwissenschaft ausloste, weil sie die
Frage der gottmenschlichen Person des Jesus von Nazareth zur Diskus-
sion stellte. Dabei trat zwar wieder der Zusammenhang mit der Lehre
von der Dreifaltigkeit in den Blick — ,,war Jesus wirklich die menschge-
wordene zweite Person der Dreifaltigkeit?“ —, wobei diese Frage dann
oft nur dazu diente, um den niichternen ,,Empirismus der Exegese* den
abgehobenen ,,Konstruktionen der dogmatischen Theologie“ gegeniiber-
zustellen. So wurde, in der theologischen Wissenschaft selbst, aber noch
mehr im allgemeinen Verstindnis der Christen, die Dreifaltigkeit zu ei-
nem entlegenen, nur fur wenige Spezialisten zuginglichen Thema. Aber
noch verhdngnisvoller: auch in der Praxis des gelebten Glaubens, in der
Frommigkeit, bildete die Dreifaltigkeit nicht das lebensbewegende Mys-
terium, an dem der Glaubige durch die Taufe teilhat.

Was aber, wenn nun jemand zeigt, dass die Dreifaltigkeit der Aus-
gangspunkt der Freiheitsgeschichte der Menschheit ist? Dass in ihr das



Vorwort 13

Risiko grundgelegt ist, das in jeder Begegnung eingeschlossen ist? Dass
sie das Netz ist, das jede menschliche Liebe unterfingt? Und dass sie
schlieSlich die dufSerste Spannung auszieht, von der Fiille des Seins zum
Nichts und zum Tod? Plétzlich riickt dann die Dreifaltigkeit mitten ins
Zentrum des Verstehens von Menschheitsentwicklung und Kultur, von
Gottinnigkeit ebenso wie von Gottesferne. Nichts Geringeres unter-
nimmt die vorliegende Arbeit des Franziskaners P. Eduard Prenga.

Den wesentlichen Bezugspunkt bildet dabei der italienische Theologe
Piero Coda, der an der Pépstlichen Lateran-Universitit sein Lehrer war.
Die entscheidende Inspirationsquelle von dessen theologischem Denken
war die Zusammenarbeit mit einer der grofSen Frauengestalten des italie-
nischen Katholizismus, Chiara Lubich aus Trient (1920-2008), der
Griinderin der ,,Fokolar-Bewegung® (Movimento dei focolari). Thr mys-
tisches Ursprungserlebnis war der Verlassenheitsruf Jesu am Kreuz:
»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ Hier hat Gott
den weitesten Raum aufgespannt zwischen sich und der Welt. Piero Coda
geht es darum, dieser mystischen Erfahrung Chiara Lubichs eine entspre-
chende theologische Erschliefung zu bieten: Er mochte aufzeigen, wie
die Einheit von Vater und Sohn im Kreuzesruf eine bis zum ZerreifSen ge-
spannte Dehnung erfihrt und wie dabei zugleich das Liebesgeheimnis
Gottes seine uniiberbietbare Bestitigung erfihrt. Eine erste begriffliche
Konsequenz daraus: die christliche Gotteslehre sollte eigentlich ,, Agape-
logie“, ,,Wissenschaft von der gottlichen Liebe“ genannt werden: von
der gottlichen Liebe, insofern sie zwischen den gottlichen Personen
stromt und die Menschheitsgeschichte umfasst, und die von der Theo-
logie unter den Begriffen von ,,Perichorese“ und ,,Heilsokonomie“ eror-
tert wurde.

Indem P. Prenga dem theologischen Programm Piero Codas nachgeht,
stellt er sich die grundsitzliche Frage nach der Leistungsfahigkeit der bei-
den Erkenntnisformen, der ontologischen und der phinomenologischen.
Die erste fragt nach dem Platz einer Sache im Aufbau der Wirklichkeit,
die zweite setzt auf die unvoreingenommene Begegnung mit ihr (Epo-
ché). Der Autor ist spiirbar getragen von der Sympathie fur den phino-
menologischen Weg, nicht weil er den ontologischen geringschitzt, son-
dern weil er in der Theologie noch wenig begangen wurde und von
seinem Begriinder, dem Philosophen Edmund Husserl, insbesondere von
seinem Alterswerk her, tiberraschende religiose Dimensionen offenbart.
Die aus der ,,Lebenswelt“, einem zentralen Begriff Husserls, herangezo-
genen Phianomene von Begegnung und Liebe bilden den Ausgangspunkt



14 Vorwort

fiir die Annaherung an das Geheimnis der innergottlichen Beziehung der
drei Personen, mit ihrem Ausgespannt-Sein zwischen ,Fulle und
»Nichts“ und ihrer Beziehung zu den Menschen, deren Ziel es ist, sie in
ihre Gemeinschaft aufzunehmen.

Von der Reflexion auf die Methode ausgehend blickt der Autor auf
die Entwicklung von Codas theologischer Arbeit, zu der auch das Durch-
denken von entscheidenden Weichenstellungen der Trinititstheologie ge-
hort, vornehmlich bei Hans Urs von Balthasar, Karl Rahner und Klaus
Hemmerle, aber auch — mit Blick auf Protestantismus und Orthodoxie —
bei G. W. E. Hegel und Karl Barth und dann bei Sergej Bulgakov. Dahin-
ter steht ein 6kumenisches Anliegen, das wiederum der Spiritualitit der
Einheit von Chiara Lubich kongenial ist, die vom Kreuzesruf Jesu aus-
gehend auch sein Gebet um die Einheit der Jinger mitversteht.

Auf dem Gebiet des trinitarischen Denkens ist die Sprache ohnehin
aufs duflerste gefordert, und so wird es niemanden wundernehmen,
wenn sie sich auch in dieser Untersuchung oft an der Grenze des Sag-
baren befindet. Das verlangt naturlich auch vom Leser die Bereitschaft,
sich fihren zu lassen und das Warum bestimmter Neologismen oder
komplexer Mehrwort-Abstrakta wohlwollend mitzubedenken. Die
Grenzen der Sprache sind nun einmal die Grenzen der Erkenntnis, auch
in der Theologie, und wenn sie ihr Gebiet ausdehnen will, darf sie sich
solchen Versuchen nicht versagen. Uberfliissig zu sagen, dass die Groflen
der Geschichte des Denkens in die Darlegungen vielfach hereinspielen,
von Heraklit tiber den franziskanischen Kirchenlehrer Bonaventura bis
zu Heidegger. Seine eigene Denkleistung bringt der Autor mit einer Neu-
definition zum Personsein des Heiligen Geistes zur Geltung. Gentigt es,
ihn mit Karl Barth und anderen als ,,das gottliche Wir“ zu bezeichnen,
das Vater und Sohn verbindet? Widerspricht das nicht dem Ursprungser-
fordernis des Personseins, das ein unverwechselbares Eigensein verlangt?
P. Prenga betritt hier mit seinen Uberlegungen Neuland in der Trinitits-
theologie.

Mit diesen Hinweisen wurde vielleicht schon deutlich, dass wir in der
Denkleistung Piero Codas einerseits und in ihrer kritischen Wurdigung
durch den Autor andererseits einer kraftigen Intuition begegnen, die
auch das Verdienst hat, die erhebliche sprachliche und kulturelle Barriere
zwischen der italienischen und der deutschen Geisteswelt zu iberwinden.
Eigens hervorzuheben ist darum die Ubersetzungsleistung des Autors.
Piero Codas Werke sind bisher kaum ins Deutsche iibersetzt worden,
und so geschieht die Darstellung seiner Theologie auf der Basis einer syn-



Vorwort 15

chron mit der Untersuchung erbrachten Eindeutschung seiner Thesen
durch P. Prenga.

Fiir den Schluss der Arbeit fiithlt man sich an Wittgensteins Bild von
der Leiter erinnert, die man zuriickstofSen kann, wenn man einmal oben
angelangt ist. In einem spiirbaren — man mochte sogar sagen atemberau-
benden Crescendo — fiihrt P. Prenga den Leser mithilfe einer phinomeno-
logischen Betrachtung der johanneischen Ostererzihlungen hinauf zur
Schau der Dynamik von Verbergen und Enthiillen, das von der Auferste-
hung an die Weise sein wird, in der die Kirche von ihrem Herrn begleitet
wird. Der explizite Reisesegen fur den Weg dieses Buches in die theologi-
sche Landschaft sei die letzte Strophe des ,,Veni creator Spiritus“, die, al-
les zusammenfassend, das Grundlegende sagt:

Per te sciamus da Patrem

noscamus atque Filium

te utriusque Spiritum
credamus omni tempore. Amen.



16

Abkiirzungen

AT

ATI
Bd(e)
Brevil
CTI

De Trin.
DN

GA
GRBS
GW

H

Hua

In Hex.
(15 2; 3) In Sent.

IThK

Itin. Men. Deum
Leg. Mai.
Leg. Min.
LThK
MJTh

NT

NU

PATH

PhG

PUL

S. Th.
Serm. Dom.
SW

TCA

TD
ThWNT
TL

TRE

Tri. Vi.
WG

Altes Testament

Associazione Teologica Italiana

Band (Binde)

Breviloquium (Bonaventura)

Commissione Teologica Internazionale

De Trinitate (Augustinus)

De Divinis Nominibus (Dionysius Areopagit)
Gesamtausgabe

Greek, Roman, and Byzantine Studies
Glauben und Wissen (G. W. E. Hegel)
Herrlichkeit (H. U. v. Balthasar)

Husserliana (Ausgabe der Schriften E. Husserl)
Collationes in Hexaémeron (Bonaventura)
Commentaria in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri
Lombardi (Bonaventura)

Internationale Theologische Kommission
Itinerarium mentis in Deum (Bonaventura)
Legenda Maior (Bonaventura)

Legenda Minor (Bonaventura)

Lexikon fir Theologie und Kirche

Marburger Jahrbuch Theologie

Neues Testament

Nuova Umanita

Pontificia Academia Theologica
Phanomenologie des Geistes (Hegel)

Pontificia Universita Lateranense

Summa Theologica (Thomas von Aquin)
Sermones Dominicales (Bonaventura)
Samtliche Werke

Teologia — Cristologia — Antropologia (Bericht der IThK
von 1983)

Theodramatik (H. U. v. Balthasar)
Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament
Theologik (H. U. v. Balthasar)

Theologische Realenzyklopidie

De triplici via (Bonaventura)

Wissenschaft und Glaube



17

Einfiihrung

Zur Vorgeschichte der Untersuchung

Es war im Wintersemester 2000, als ich mit der Lektiire der Trilogie Bal-
thasars unter Begleitung von Prof. Dr. Dr. Mario Imperatori SJ begann.
Bald wurde mir klar, dass das grofle Werk des Schweizer Theologen viele
philosophie- und theologiegeschichtliche Kenntnisse voraussetzt — und
nicht nur diese. So fing ich an, mich intensiver mit der Philosophie der
Neuzeit, insbesondere mit Hegel auseinanderzusetzen. Im Jahr 2003
konnte ich das Grundstudium der Theologie in Albanien mit einer
schriftlichen Arbeit tiber die Innertrinitarische Kenose in einigen Werken
von Hans Urs von Balthasar' und mit der miindlichen Priifung an der
Papstlichen Lateran-Universitit in Rom abschlieflen. Fiir diese Arbeit
spielte theologisch Sergej Bulgakov, an dessen Kenose-Verstindnis Bal-
thasar sich anlehnt, und philosophisch das Hegel’sche Verstindnis des
Negativums eine wichtige Rolle. Sowohl fur Bulgakov als auch fiir Hegel
waren mir die Werke Codas tiber Bulgakov und tiber Hegel zur primaren
Orientierung geworden. Dadurch konnte ich auf die urspriinglichen
theologischen Interessen Codas zuriickgreifen und mich darin vertiefen.
Im Wintersemester desselben Jahres begann ich mit dem Lizenziatsstu-
dium im Fachbereich ,Trinititslehre“ an der Lateran-Universitit in
Rom. Der Ordinarius fiir den Lehrstuhl ,, Trinititslehre“Z war Univ.-Prof.
Dr. Dr. Piero Coda. Dadurch konnte ich alle seine Lehrveranstaltungen
besuchen. Zudem wurde er bald zu meinem Tutor, und spater nahm er
mich unter seine Lizenzianden auf. Damit begann auch ein gemeinsamer
Gedankenaustausch und vor allem ein gemeinsames Weiterdenken. Fiir
mich bedeutete dieser von der trinitarischen Ontologie Codas stam-
mende Gedankenaustausch und theologische Ansatz eine ErschliefSung
neuer Denkhorizonte. Beim theologischen Ansatz Codas, d. h. der trini-
tarischen Ontologie, erschien es mir notwendig, die Phinomenologie als
ihre Voraussetzung noch griindlicher zu bedenken. Diese Anfangsidee
konkretisierte sich sowohl in den Gesprachen mit Coda als auch in mei-

! Der Arbeitstitel lautet: Hans Urs von Balthasar: Il mistero della kenosis intratrinita-
ria, Manuskript, eingereicht am 30. Juni 2003.

2 Es sei hier zur Erklirung angemerkt, dass die verschiedenen dogmatischen Ficher in
der romischen Fachstudienordnung jeweils einem Lehrstuhl entsprechen.



18 Einfiihrung

nen Studien. Allerdings musste ich bei meiner Doktorarbeit aufgrund ei-
nes gemeinsamen Forschungsprojekts auf eine Studie im Bereich der Pha-
nomenologie verzichten, um mich mit der Theologie Bonaventuras aus-
einanderzusetzen. Zu meinem Erstaunen stellte sich bald heraus, dass
die Trinitdtstheologie Bonaventuras fruchtbare phinomenologische An-
satzmoglichkeiten bietet. Immer mehr erschien mir die Phinomenologie
als ein fiir den heutigen Wissenschaftskontext bedeutsamer Ansatz zur
Trinitdtslehre. So konnte ich nach der Promotion ein Habilitationspro-
jekt zur trinitarischen Phdnomenologie erstellen, das ausschliefSlich im
Zusammenhang mit der trinitarischen Ontologie Piero Codas ausgear-
beitet werden sollte. Univ.-Prof. Dr. Bernhard Korner erklirte sich schon
im Jahr 2008 bereit, diese nicht leichte und noch zu gestaltende Arbeit zu
begleiten. Das war fiir mich deshalb besonders ermutigend, weil ich in
Prof. Korner jemanden hatte, dem die trinitarische Ontologie Piero
Codas und sein theologisches Werk von seinen denkgeschichtlichen An-
fingen an bekannt war. Damit war der Forschungsweg gebahnt, und ich
konnte im Wintersemester 2010 mit der schriftlichen Arbeit beginnen
und sie im Sommer 2013 in der vorliegenden Form abschliefSen.

Anliegen und Ziel

Das Hauptanliegen der vorliegenden Untersuchung besteht in der Er-
schlieffung einer bis jetzt noch nicht explizit in Anspruch genommenen
Ansatzmoglichkeit zur Trinititslehre, die ich als trinitarische Phanome-
nologie bezeichnen mochte. Sie verdankt — wie in der Vorgeschichte
erwahnt — ihre Entstehung dem trinitdtstheologischen Ansatz Piero
Codas. Dieser Ansatz fithrt nicht nur zum Mitdenken, sondern auch
und zugleich zum Weiterdenken. Deswegen hat sich die vorliegende Un-
tersuchung die analytisch-systematische Darstellung der Werke Codas
zur Hauptaufgabe gemacht. Sie versucht zwei Grundfragen zu beantwor-
ten: 1. Kann die #rinitarische Ontologie Codas die unmittelbare Briicke
zwischen Phanomenologie als philosophische Richtung und der trinitari-
schen Phanomenologie bilden? 2. Erschlieflen seine Werke Forschungs-
moglichkeiten in diese Richtung? Durch die Beantwortung dieser Fragen
aber wird dariiber hinaus der Zugang zum Werk eines bedeutenden
Theologen unserer Zeit erleichtert, weil so seine Werke zum ersten Mal
in ihren Grundlinien in deutscher Sprache vorgestellt und untersucht
werden. Vom theologischen Ansatz Piero Codas ausgehend wird dann



Einfiihrung 19

deutlich werden, dass von der Theologie heute die Dialogbereitschaft mit
anderen Disziplinen gefragt ist, insbesondere mit der neueren philosophi-
schen Gedankenentwicklung. Deswegen will diese Untersuchung nicht
zuletzt auch ein Beitrag zum interdiszipliniren Wissenschaftskontext
sein, in dem auch die Theologie ihren Platz im Integrationsbereich der
Geisteswissenschaften in Anspruch nehmen kann und behaupten muss.
Davon ausgehend erweist sich meines Erachtens die Phinomenologie als
eine geeignete Moglichkeit fur die Integration der Theologie in den be-
sagten Kontext. Aber bei der vorliegenden Untersuchung handelt es sich
nicht nur um eine wissenschaftliche Frage der Theologie, sondern und
primidr um die Mitte des Christentums: um die Dreieinigkeit als ur-
spriingliches christliches Erbe. So habe ich mir die Phinomenologie als
Zugang zur und Vertiefung der Trinititslehre zum philosophisch-theo-
logischen Hauptanliegen gemacht.

Die Ermoglichung dieses Zuganges zur Trinititslehre, der #rinitari-
schen Phinomenologie also, macht das Ziel der vorliegenden Unter-
suchung aus. Denn die trinitarische Phinomenologie versteht sich so
wie die trinitarische Omntologie Codas, in deren Kontinuitit sie aus-
gefiihrt wird, als integrativer Ansatz zur Trinitdtstheologie und nicht als
ein Komplex von langst festgelegten Begriffen und Denkkategorien, die
Gefahr laufen, in hohle theologische Spekulation zu miinden. Bei der tri-
nitarischen Phdnomenologie handelt es sich letztlich nicht um einen
Ubergang von der trinitarischen Ontologie Codas in die trinitarische
Phinomenologie, so als handelte es sich um einen Ubergang vom Alten
ins Neue, weil dies schon denkgeschichtlich eine haltlose Einstellung wa-
re. Es geht vielmehr um eine Kontinuitit zwischen den beiden Ansitzen,
welche etwas zeigen will, was schon Klaus Hemmerle in seinen Thesen
deutlich gemacht hatte, dass namlich die #rinitarische Ontologie nur
»aus einer Phinomenologie des Sich-Gebens, aus einer Phinomenologie
der Liebe“? entwickelt werden kann. Sowohl bei Coda wie bei Hem-
merle stellt der dialogische Aspekt das wesentliche Anliegen dar. Wenn
namlich die trinitarische Phanomenologie nicht herausarbeitet, wie sehr
hier alles auf das Sich-Geben der Trinitit als solches ankommt, dann
fehlt der trinitarischen Ontologie die Bedingung der Moglichkeit, das
Sein als Agdpe zur Sprache zu bringen. Deswegen darf die Phanomenolo-
gie nicht nur als Met-hode zur Ontologie verstanden werden, weil sie die

3 Klaus Hemmerle: Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, 2. Auflage, Johannes
Verlag, Einsiedeln 1992, 39.



20 Einfiihrung

der Ontologie vorausgesetzte Wesenswissenschaft schlechthin ist. Die
Phianomenologie erkennt nimlich das Objekt/Subjekt in seinem Sich-Ge-
ben und sie erfasst es in seinem In-Erscheinung-Treten als das Sich-Geben
selbst. Erst aus den Ergebnissen einer solchen Phinomenologie entsteht
der wissenschaftliche Status einer entsprechenden Ontologie.

Aufbau und Vorgehensweise

Die Artikulation der gesamten Untersuchung ldsst sich in ihrer Vor-
gehensweise schwer mit einem Wort bezeichnen. Deswegen soll zuerst
die interne Gliederung der Untersuchung erklidrt werden und davon aus-
gehend ihre Methode. Die vorliegende Studie gliedert sich in drei Teile.
Beim ersten Teil handelt es sich um Einleitungsfragen. Das erste Kapitel
dieses Teiles setzt sich einerseits mit der denkgeschichtlichen Entwick-
lung des Phanomen-Begriffs und seiner Bedeutung fur die Theologie im
Allgemeinen auseinander, andererseits mochte ich hier die diesem Thema
am nichsten liegenden Beitridge verschiedener Autoren in den Blick neh-
men und die zwischen ihnen und dem Thema meiner Arbeit bestehenden
Unterschiede aufweisen. Wihrend das erste Kapitel die Erleichterung des
begrifflichen Verstandnisses zum Ziel hat, soll das zweite Kapitel mit der
Darstellung der biographischen und denkerischen Hintergriinde der
Theologie Codas einen hermeneutischen Schliissel zu seinem gesamten
Werk vermitteln. In diesem Kapitel wird der Person und dem Charisma
Chiara Lubichs und der von ihr gegriindeten Fokolar-Bewegung beson-
dere Aufmerksamkeit geschenkt. Allerdings erhebt die Untersuchung ih-
rer Schriften keinen Anspruch auf Vollstindigkeit und Systematik. Sie
mochte einzig den biographisch-intellektuellen Hintergrund des theo-
logischen Ansatzes Piero Codas erschliefSen. Meines Erachtens werden
dort auch neue Zugangsmoglichkeiten angeboten, wie z.B. die Unter-
scheidung zwischen dem ,,Jesus dem Verlassenen“ der Synoptiker und
der johanneischen Sicht der ,,Einheit“. Allerdings besitzt das gesamte Pa-
norama dieses Kapitels nur einen Einleitungscharakter. Aus diesen Griin-
den mochte ich den ersten Teil als Prolegomena bezeichnen.

Im zweiten Teil wird eine systematische Untersuchung der theologi-
schen Werke Codas ausgefithrt. Dieser Teil hat ein doppeltes Ziel: Einer-
seits besteht seine Aufgabe darin, einen Zugang zur theologischen Denk-
form Codas fir den deutschen Sprachraum zu bieten, andererseits wird
darin die trinitarische Ontologie als dialogischer Ansatz zur Trinitats-



Einfiihrung 21

lehre und damit als Briicke zur trinitarischen Phdanomenologie ausgear-
beitet und ausgelegt. Das erste Kapitel dieses Teils setzt sich ausfiithrlich
mit der Trilogie Codas auseinander. In diesen drei Binden — besonders im
ersten und zweiten Band — konnen wir die Entwicklung der dialogischen
Methode im theologischen Denken Codas wie auch, vor allem im ersten
Band, sein Projekt zur trinitarischen Ontologie beobachten. Die folgen-
den vier Kapitel untersuchen sein Schrifttum vor allem thematisch. Hier
geht es darum, die Relevanz der trinitarischen Ontologie fur die trinitari-
sche Phanomenologie zu erhellen. Vom urspringlichen Projekt der vor-
liegenden Arbeit war nur die Untersuchung der bis 2008 entstandenen
Werke vorgesehen. Aber aufgrund der Bedeutung, die Coda selbst seinem
im Jahr 2011 erschienenen Werk Dalla Trinita zuschreibt, und wegen des
darin behandelten Reziprozitatsprinzips, habe ich auch dieses Werk in
meine Untersuchung hineingenommen.

Nach einer Zwischenbilanz im zweiten Teil, in welcher ich Grenzen
und Moglichkeiten der trinitarischen Ontologie in Bezug auf die #rinita-
rische Phdnomenologie noch einmal zusammenfasse und zugleich die
Kontinuitit zwischen den beiden Ansitzen darstelle, setze ich mich im
dritten Teil mit der Moglichkeit der realen und relationalen trinitarischen
Phinomenologie der Intersubjektivitit und Interpersonalitit auseinan-
der. Sie bildet die eigentliche These der gesamten analytischen Uber-
legungen. In diesem Teil widme ich mich der Kliarung von Begriffen, die
fiir das Verstdndnis meiner Untersuchung wichtig sind. Dabei soll sich
zeigen, dass es sich um eine Anwendung und nicht um eine wortliche
Ubertragung philosophisch-phianomenologischer Terminologie auf die
Trinitatslehre handelt, was erkenntnistheoretisch und methodologisch
inkorrekt wire.

Nachdem im ersten und im zweiten Kapitel ausfiihrliche Begriin-
dungsmoglichkeiten der besagten These unterbreitet werden, wird dann
am Ende des zweiten Kapitels die These vorgestellt. Darauf folgen zwei
weitere Erkliarungskapitel. Dieser Teil wird grundsitzlich durch einen
»Ansatz von oben“ und einen ,,Ansatz von unten®, d. h. von der imma-
nenten und von der 6konomischen Trinitdt her strukturiert, damit die
These unter verschiedenen Aspekten und Blickwinkeln ausgelegt und
aufgefasst werden kann. Der dritte Teil endet mit einem bewusst als Er-
Offnung bezeichneten Abschnitt. Er soll zum einen die Moglichkeit einer
trinitarischen Phidnomenologie begrinden, zum anderen ein anfanghaf-
tes Verstindnis einer trinitarischen Phdanomenologie vermitteln. Die ge-
samte Untersuchung und ihre Uberlegungen wollen im Grunde die Er-



22 Einfiihrung

schliefung dieser neuen, meines Wissens bis jetzt unbehandelten Per-
spektive in der Trinititslehre darstellen, die vor allem auf Interdisziplina-
ritit und daher auf offenen Dialog zwischen Theologie und anderen
Geisteswissenschaften — in diesem Fall der Philosophie bzw. der Phiano-
menologie — ausgerichtet ist. In dieser Hinsicht verstehe ich meine Uber-
legungen als Moglichkeit des Mit- und Weiterdenkens und der weiteren
(auch kritischen) Prizisierung dessen, was in dieser Arbeit er6ffnet wird.

Mit dem Aufbau der Untersuchung hingt ihre Methode zusammen.
Aufler dem ersten Teil, der als allgemeine Einleitung in die gesamte Ar-
beit gedacht ist, kann die Methode des zweiten Teils als texthermeneuti-
sche Methode bezeichnet werden. Darunter verstehe ich nicht nur eine
textinterpretative Vorgehensweise, sondern und vor allem ein Mitdenken
und Weiterdenken der theologischen Anliegen von Piero Coda. Diese
Moglichkeit bietet sein gesamtes theologisches Werk, das den Akzent
auf ein Denken setzt, das er als ,,perichoretisch® (pensiero pericoretico)
bezeichnet. Im ersten Teil, bei dem es sowohl um die Textiibertragung
vom Italienischen ins Deutsche als auch um Textinterpretation geht, wer-
den die sprachlichen Erkliarungen meistens in den Fufsnoten ausgefiihrt.

Diese Vorgangsweise soll den Text leichter lesbar machen, indem
textinterne Unterbrechungen vermieden werden. Was die Ubertragung
vom Italienischen ins Deutsche betrifft, habe ich folgende Entscheidung
getroffen: Wenn es nur um das Stilistische geht, dann versuche ich die
Ausdrucksweise auch im Deutschen zu bewahren. Im Fall von ins Deut-
sche schwer, ja nahezu unmoglich tibertragbaren italienischen Begriffen
bevorzuge ich eine dem Sinn entsprechende, aber doch wortliche Uber-
tragung, die aber in der jeweiligen FufSnote mit zusitzlichen sprach-
lichen Erklarungen versehen wird. In diesem Fall kann es wohl sein,
dass das Stilistische darunter leidet, aber andererseits wiirde eine be-
grifflich ungenaue Ubersetzung oft inhaltliche Missverstindnisse her-
vorrufen. Deswegen sind fiir das richtige Verstindnis die Fufinoten
von erheblicher Bedeutung, auch wenn sie oft etwas linger als gewohn-
lich sind. Die von Coda untersuchten philosophischen oder theologi-
schen Werke werden, soweit sie auf Deutsch verfasst wurden, aus den
deutschen Originaltexten wiedergegeben. Andernfalls werden sie aus-
schlieSlich aus der Sprache ubertragen, von der Coda die besagten
Texte tibernimmt. Diese Wahl musste von Anfang an aufgrund der Be-
griffsentsprechung zwischen den Werken dritter Autoren und ihrer In-
terpretation bei Coda getroffen werden. Damit soll die terminologische
Einstimmigkeit bewahrt werden.



Einfiihrung 23

Eine Bezeichnung firr die Methode im dritten Teil ist nicht leicht. Ich
mochte sie, gemafs dem Anliegen und dem Ziel dieses Teils als epocheti-
sche und dialogisch-spekulative Vorgangsweise bezeichnen. Als ,,dia-
logisch-spekulativ® bezeichne ich sie deshalb, weil dieser Teil keine
Untersuchung einzelner Autoren bietet, sondern ausschliefSlich die argu-
mentativen Uberlegungen enthilt, die aber aus dem stindigen denkeri-
schen Dialog zu verschiedenen Autoren entwickelt sind. ,,Epochetisch®
bezeichne ich nicht nur eine vorurteils- und projektionslose Vorgangs-
weise, sondern vielmehr steht ,epochetisch — im Sinne Hemmerles —
fiir ,lassendes“ im Gegensatz zum ,fassenden Denken“4. Diese Me-
thode haben auf verschiedene Weise auch Miihlen®, Balthasar® und
Marion’, der sich in seiner Phinomenologie stark von Balthasar inspi-

* Michael Bohnke: ,, Weg zu Gott ohne Gott“? Zur Phianomenologie der Gotteserfab-
rung bei Klaus Hemmerle und Paul Ricoeur, in: Klaus Held — Thomas S6ding (Hrsg.):
Phédnomenologie und Theologie, Herder, Freiburg — Basel — Wien 2009, 5273, hier
66. Hemmerle hatte mehrmals dieses ,,lassende und nicht fassende Denken* als Denk-
prinzip iiber den ,,gottlichen Gott* betont. So schreibt er z. B. in den 60 -er Jahren tiber
Das Denken und den gottlichen Gott: ,,Nicht das beherrschende Fassen, sondern erst
das gehorsame Fragen erfiillt den transzendentalen Anspruch des Denkens, nichts au-
Ber sich zu lassen; denn die zulassende Gebarde des Fragens ist nicht mehr wie die zu-
greifende Gebirde des Fassens sich selbst entzogen: Fassen fasst sich nicht selbst, doch
Fragen befragt sich selbst, was und warum sein Fragen sei“ (Klaus Hemmerle: Auf den
gottlichen Gott zudenken. Beitrige zur Religionsphilosophie und Fundamentaltheolo-
gie, Bd. 1 der Ausgewdiblten Schriften, herausgegeben von Reinhard Feiter, Herder,
Freiburg — Basel - Wien 1996, 143.

5 Miihlen bezeichnet seine ,,personologische Methode“ mit folgendem Wort: ,,Die
Methode als Nach-Weg muss sich dem Gegenstand, welcher erforscht werden soll,
moglichst anpassen® (Heribert Miihlen: Der Heilige Geist als Person: In der Trinitdt,
bei der Inkarnation und im Gnadenbund. Ich — Du — Wir, 5. Auflage, Aschendorff,
Munster 1988, 53).

¢ Balthasar macht deutlich, dass ,,die Theologie Schritt fiir Schritt die Etappen des
gottlichen Weges und die Aspekte des gottlichen Modells mitzuvollziehen und dieses
von der Einheit her auf die Einheit hin zu bedenken [hat]“ (Hans Urs von Balthasar:
Theodramatik 11/1. Die Personen des Spiels. Der Mensch in Gott, Johannes Verlag,
Einsiedeln 1976, 114).

7 Bei seinem Aufsatz iiber die Sakramente, insbesondere iiber die Eucharistie, erklirt
Marion: ,,Die zwei Seiten des Sakramentes [sichtbare — unsichtbare] bleiben nicht in-
nerhalb der Phanomenalitit des Sichtbaren, da sich allein die erstere in ihr bewegt,
wihrend die zweite sich ihr entschieden und unwiderruflich entzieht“. Methodolo-
gisch bedeutet dies wiederum projektionsloses Lassen, denn — und das macht die Theo-
logizitit der Phinomenologie aus — ,,die Gnade Christi [...] kann niemals zu den welt-
lichen Phdnomenen hinzugerechnet werden, selbst wenn sich die sakramentalen
Handlungen von unserer Taufe an in jedem Augenblick unseres Lebens vollziehen
wiirden — denn deren Sichtbarkeit wird niemals tiber die innerweltlichen Dinge hinaus-



24 Einfiihrung

rieren lisst®, angewendet. Als Grundsatz dieser Methode kann das Wort
»nichts ist selbstverstandlich“ gelten. Das Denken muss von der Selbst-
Gegebenheit Gottes im absoluten Freiheitsakt der dydnn ausgehen, was
ich in dieser Untersuchung auch als ,,origindre Gegebenheit“ bezeichnen
mochte. Aus diesem Grund liegt der Ausgangspunkt bei einem ,,Ansatz
von oben® nahe. Ein solcher Ansatz ist allerdings nur aufgrund der
Selbstoffenbarung Gottes moglich, die das Denken tiber Gott an sich
tiberhaupt erst moglich macht.

gehen, um an das reichen zu kénnen, ,,was kein Auge gesehen hat* (1 Kor 2,9)“ (Jean-
Luc Marion: La fenomenalita del sacramento: essere e donazione, in: Nicola Reali
[Hrsg.]: Il mondo del sacramento. Teologia e filosofia a confronto, Paoline, Mailand
2001, 134-154, hier 138). Die Erkldarung der Hintergriinde dieses Aufsatzes Marions
findet sich in infra, 1II. Teil, 4. Kap., § a). ,,Lassendes Denken“ (Hemmerle) besagt
Selbst-Gabe des Phdnomens, indem es von sich aus in Erscheinung tritt. In diesem
Sinne sind die Aussagen Marions beziiglich der Sakramente zu verstehen, die sehr
wohl auf die trinitarische Phanomenologie ausgedehnt werden kénnen.

8 Puntel zeigt sich allerdings skeptisch beziiglich des Einflusses Balthasars auf die Phi-
nomenologie Marions. Es gibt nach Puntel zwei Stellen bei Balthasar, bei denen in die-
ser Hinsicht deutliche Kritik gedufSert wird. Die zwei Stellen sind dem 2. Band der
Theologik entnommen worden. Dort schreibt Balthasar: ,,Die Unvordenklichkeit der
Selbsthingabe oder SelbstentdufSerung, die den Vater allererst zum Vater macht, [kann]
nicht der Erkenntnis, sondern nur der grundlosen Liebe zugeschrieben werden, was
diese als das ,, Transzendentale schlechthin“ ausweist* (Hans Urs von Balthasar: Theo-
logik II. Wahrheit Gottes, Johannes Verlag, Einsiedeln 1985, 163). In der FufSnote fiigt
Balthasar an: ,,Diese Aussage ist mit dem platonischen ,epekeina tés ousias [jenseits des
Wesens]‘ (Politeia VI, 509¢) schon gesichert, darf aber nicht zu einer Entriickung Got-
tes vom Sein weg verleiten (Jean-Luc Marion, Dieu sans I’étre, Fayard, Paris 1982). Die
grundlose Liebe ist nicht vor dem Sein, sondern sein hochster Akt, woran seine Begreif-
barkeit scheitert: ,gnonai tés hyperballousan tés gn{seos agapén [die Liebe zu erkennen,
die alle Erkenntnis iibersteigt]® (Eph 3,19)“ (Ebd. Fufinote 9). Puntel schreibt diesbe-
ziiglich: ,, Angesichts dieser allzu deutlichen Kritik von Balthasars ist es schlechterdings
unverstindlich, dass Marion des Ofteren versichert, er verdanke hauptsichlich von
Balthasar die Einsicht, dass Gott nur auf der Basis einer totalen Entkoppelung vom
Sein addquat zu verstehen sei; neben Henri de Lubac habe ihm vor allem von Balthasar
geholfen, ,einen anderen Zugang zu Gott [zu] finden als [den] durch das Sein‘“ (Lorenz
B. Puntel: Eine fundamentale und wmfassende Kritik der Denkrichtung Jean-Luc Ma-
rions, in: Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz [Hrsg.]: Jean-Luc Marion. Studien zu seinem
Werk, Verlag Text & Dialog, Dresden 2013, 47-101, hier 53). Fiir eine umfassendere
Darstellung der Bezugnahme Marions auf die Theologie Balthasars siehe: Thomas Al-
feri: ,,... die Unfasslichkeit der uns iibersteigend-zuvorkommenden Liebe Gottes ...“.
Von Balthasar als Orientierung fiir Marion, in: Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz (Hrsg.):
Jean-Luc Marion. Studien zu seinem Werk, Verlag Text & Dialog, Dresden 2013,
103-125.



Einfiihrung 25
Allgemeines

Zur Einfiihrung gehort ein allgemeiner Hinweis auf den Denkhinter-
grund des Verfassers, damit das Verstindnis seiner Uberlegungen und
Aussagen von deren Mitte her moglich wird. Dieser Hintergrund — vor
allem fiir den dritten, aber auch fiir den zweiten Teil — kann in vier
Grundrichtungen gesehen werden: philosophisch, biblisch, theologisch
und mystisch. Als philosophischer Hintergrund stehen an erster Stelle
die Werke Edmund Husserls und Edith Steins, denen der Verfasser den
phianomenologischen Ansatz zur Trinitatslehre tberhaupt verdankt.
Zum philosophischen Hintergrund zdhlen weiters die Werke Hegels.
Der Verfasser ist der Meinung, dass Hegel implizit oder explizit am An-
fang vieler aktueller Denkstromungen steht, und daher darf und kann
von seiner ,,Denkform“ (Coda) nicht abgesehen werden.

Was den biblischen Hintergrund angeht, spielen in dieser Untersuchung
besonders die johanneischen Schriften eine wichtige Rolle — vor allem das
Johannesevangelium, von dem ausgehend auch manche alttestamentliche
Stellen ausgelegt werden. Das Johannesevangelium gilt dem Verfasser die-
ser Untersuchung als Beginn aller trinitarischen Phinomenologie. Das jo-
hanneische Schrifttum stellt den biblisch-intertextuellen Einheitspunkt,
d.h. die biblische Grundlage der vorliegenden Uberlegungen, dar.

Den theologiegeschichtlichen Hintergrund der vorliegenden Unter-
suchung bilden Augustinus, Bonaventura, Balthasar und Coda. Das be-
deutet aber nicht, dass es keine Divergenzen zwischen ihrem Denken
und der vorliegenden Uberlegung gibt, sondern vielmehr, dass ihr theo-
logisches Schaffen in diesem Rahmen den unverzichtbaren denkerischen
Bezugspunkt bildet.

An diesen theologischen Hintergrund schliefSt sich unmittelbar der
mystische Hintergrund an. Der Verfasser sieht in seinem Ordensvater
Franziskus von Assisi die Konkretion der reziproken Phinomenalitit
zwischen der Dreieinigkeit Gottes und der Erhebung des Menschen zu
Gott in der Inkarnation. Dieser Ansatz wird besonders deutlich im Wort
des Franziskus von Assisi: ,,Behaltet [...] nichts von euch fiir euch zu-
riick, damit euch ganz aufnehme, der sich euch ganz hingibt“’.

Abschlieflend sei darauf hingewiesen, dass die vorliegende Arbeit in
der Auslegung von Positionen einiger Autoren an manchen Stellen als

° Franziskus von Assisi: Epistola toti Ordini missa, 2, 29. Hervorhebungen durch
mich.



26 Einfiihrung

Kritik aufgefasst werden konnte. Es liegt nicht in der Absicht des Ver-
fassers, Kritik an Denkern zu tiben, die dauerhafte Spuren in der Theo-
logiegeschichte hinterlassen haben oder die das theologische Denken
voranbringen. Die Auseinandersetzung mit manchen ihrer Ansitze ist
vielmehr ein Zeichen tiefer Verehrung und Wertschitzung gegentiber ih-
rem theologischen Schaffen einerseits, andererseits geht es ausschliefSlich
darum, die Perspektivenunterschiede zwischen den besagten Autoren
und der These der vorliegenden Untersuchung so deutlich wie moglich
zum Ausdruck zu bringen. Es hitten noch mehrere Denker in die Uber-
legungen einbezogen werden sollen. Fur den Rahmen dieser Arbeit wire
dies aber ein Ding der Unmoglichkeit gewesen. Es musste deswegen von
Anfang an eine Autorenauswahl getroffen werden. Die Auseinanderset-
zung mit in diesem Rahmen nicht genannten Autoren wird anderen Ge-
legenheiten bzw. Forschungsprojekten tiberlassen.



1. Teil
Prolegomena






29

1. Kapitel
Terminologische Kldrungen

a) Die Bedeutung des philosophischen Begriffs ,Phdnomenologie”

In einem Aufsatz aus dem Jahr 1999 schrieb der Theologe Piero Coda,
dass ,,die Phanomenologie des Christus-Ereignisses [...] als eine Herme-
neutik der einzigartigen religiosen Erfahrung Jesu, d.h. als mit Gott/
Abba erlebte Beziehung verstanden werden muss“!. Eine solche Anforde-
rung stofst auf zentrale Begriffe der Phianomenologie, wie jene von
»Erfahrung“ und ,,Erlebnis“. Von daher ergibt sich die Notwendigkeit
zu untersuchen, was der Begriff ,,Phinomenologie“ bedeutet und woher
er stammt. Erst dann konnen theologische Ansitze zur Phinomenologie
in Erwigung gezogen werden. Es ist auch nachzupriifen, ob der Begriff
»Phinomenologie“ eine denkgeschichtliche Entwicklung genommen hat
und — wenn dies der Fall ist — um welche Entwicklung es sich handelt,
bzw. wie sich der Begriff entwickelt hat. Der Begriff der Phinomenologie
gehort an und fur sich zum philosophischen Bereich, und er kann nur
dann auf die theologische Ebene angewandt werden, wenn die Fragen ge-
klart sind, die die semantische und philosophiegeschichtliche Herkunft
des Begriffs betreffen.

Wie ist das Wort ,,Phidnomenologie“ semantisch gebildet? Stamm-
silbe scheint im klassischen Griechisch @d zu sein, die auf der Wurzel
von @nui steht?, das auf dorisch® opl ausgesprochen wurde und das

I Piero Coda: Fenomenologia e ontologia dell’evento Cristo, in: Lateranum, 65,1999,
463-480, hier 471. Ubersetzung durch mich. Hervorhebungen im originalen Text. ,,La
fenomenologia dell’evento Cristo va intesa [...] come ermeneutica della singolare espe-
rienza religiosa di Gesu quale relazione vissuta con Dio/Abba“. In diesem Aufsatz ver-
sucht Coda die Perspektiven christologischer Phinomenologie denkgeschichtlich dar-
zustellen, die in der Ontologie verankert sind und in der trinitarischen Ontologie
miinden. Als Ausgangspunkt nimmt Coda die Studie von Armido Rizzi: Cristo verita
dell’'nomo, AVE, Rom 1972 (zitiert auf 467 des Aufsatzes). Zur selben Studie kehrt
Coda wieder zuriick in: Ders.: La percezione della forma. Fenomenologia e cristologia
in Hegel, Citta Nuova, Rom 2007, 19.

2 Vgl. Wilhelm Gemoll: onpi, in: Griechisch — Deutsch. Schul- und Handwdérterbuch,
2. Auflage, G. Freytag G.M.B.H., Leipzig 1923, 776 und 782.

3 ,Dorisch ist die Sprache eines der drei iltesten griechischen Volkshauptstimme, der
»Dorer“ gewesen, die urspriinglich Thessalien (orthografische Variante: ,,Dorien) be-
wohnt haben.



30 Terminologische Klé&rungen

,Offenbaren®, das ,Auflern® eigener Meinung oder Einstellung bedeu-
tet*. Gerade diese Bedeutung stellt den Zusammenhang mit dem anderen
Verb goivo her, das sowohl in aktiver als auch in passiver Form verwen-
det werden kann. In aktiver Form bedeutet es so viel wie ,,ans Licht brin-
gen®, ,erscheinen lassen®, ,,glinzen®, ,einem leuchten®, ,,das Licht vor-
tragen®. In passiver Form bedeutet es ,gezeigt werden®, ,sich zeigen®,
»ans Licht kommen. Damit lasst sich die Verbindung zum ¢dog feststel-
len, wobei @dog sowohl ,Licht und Helligkeit“, als auch , Offentlich-
keit“ — im Sinne von ,,offenbar machen (¢¢ @dog &vdaryeiv)“’ — bedeutet.
Daraus wird dann das Adverb pavopévag gebildet, das ins Deutsche mit
»sichtlich®, ,offenkundig® und mit dem oft auch als Adjektiv verwende-
ten Adverb ,,offenbar® iibersetzt wird®. An diesem Punkt tritt in das Sze-
nario der Wortbildung die Substantivierung 10 @ovépevov, was schon
von Aristoteles — wie spater gezeigt wird — als philosophischer bzw. me-
taphysischer Begriff verwendet wurde. Zu demselben Wortstamm gehort
auch das Wort 10 @&v0ev, das ,,Ereignis“ bedeutet, im Sinne von ,etwas,
das sich vor Augen stellt, sich ans Licht bringt“’. Die hier skizzierte
Wortbildung lasst die Verbindung zum Begriff ,,Phinomenologie“ als
»Beschreibung® des Erscheinenden bzw. ,,Lehre“ vom Erscheinenden
deutlicher werden®. Dieses Verstindnis von ,,Phinomenologie® sei hier
zundchst nur vom allgemeinen Sinn her aufgefasst. Die Entwicklungs-
geschichte der Begriffe im Bereich der Philosophie scheint namlich etwas
komplizierter zu sein.

4 Vgl. Gemoll: zit., 782.

5 Ebd. 778.

¢ Vgl. Franco Montari: fainom@nws, in: Vocabolario della lingua greca, 11. Auflage,
Loescher Editore, Mailand 2003, 2128-2130, hier 2129; Renate Wahrig-Burfeind:
Deutsches Worterbuch mit einem Lexikon der Sprachlebre, Wissen Media Verlag, Gu-
tersloh/Miinchen 2008, 1088.

7 Das deutsche Wort ,,Ereignis®, in seiner Etymologie betrachtet, ist besonders wich-
tig, um dann besser verstehen zu konnen, warum dieses Wort — v. a. durch Heidegger —
zu einem der zentralen Begriffe der Phinomenologie geworden ist. Der Begriff ,, Ereig-
nis (eventum) gehort zu <«(sich) ereignens. Dieses ist neuhochdeutsch bis ins 18. Jh.: <er-
dugner>, <ereugnemn, <ereignens, <ereugnern, <eraignern, <ereignem, <erdugnemn; dazu
<Ereugnifd>, Erdugnifd. Grundbedeutung ist: «vor Augen> (Wurzel ug = offen) «stellen>,
«(sich) zeigen>, <erscheinem, «sich offenbarens, ichtbar werden, <in die Augen fallen>
(accidere)“ (Dieter Sinn: Ereignis, in: Joachim Ritter [Hrsg.]: Historisches Worterbuch
der Philosophie, Bd. 2, Schwabe & Co.AG Verlag, Basel 1972, 608-609, hier 608. Die
Anfiihrungszeichen fiir die Einzelnworter im Original).

8 Vgl. Nicola Abbagnano: Fenomenologia, in: Ders. (Hrsg.): Dizionario di filosofia, 3.
Auflage, UTET - Verlag, Turin 2003, 473-474, hier 473.



