
Eduard Prenga

Gottes Sein als Ereignis sich
schenkender Liebe

Von der trinitarischen Ontologie Piero Codas
zur trinitarischen Phänomenologie der
Intersubjektivität und Interpersonalität



Meinen Freunden,
stellvertretend für alle:

Ruth Maria Cerny
Piotr Krystian Lipka

Sr. Fidelis Freund

Meinen Lehrern:

Bernhard Körner
Piero Coda

Mario Imperatori SJ

in Dankbarkeit gewidmet

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-37923-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84923-7



Inhalt

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

I. Teil
Prolegomena

1. Kapitel: Terminologische Klärungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
a) Die Bedeutung des philosophischen Begriffs „Phänomeno-

logie“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
b) Unterschiedliche Ansätze zur Phänomenologie . . . . . . . . . . 45
c) Theologische Relevanz des philosophischen Begriffs . . . . . . 62

2. Kapitel: Piero Coda: Biographisch-theologischer Hintergrund . . . . . . . . 83
a) Ursprung: Philosophie und Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . 83
b) Begegnung mit Chiara Lubich und dem Charisma der

Fokolar-Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
c) Die theologische Relevanz des Charismas . . . . . . . . . . . . . 96
d) „Gesù Abbandonato“ – „Jesus der Verlassene“ und die drei-

faltige Einheit bei Chiara Lubich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

II. Teil
Trinitarische Ontologie versus trinitarische Phänomenologie. Untersuchung
zur trinitarischen Ontologie bei Piero Coda als Brücke zur Trinitarischen
Phänomenologie

1. Kapitel: Entstehung des Projektes „Trinitarische Ontologie“: Die Trilogie . . 125
a) „Il non-essere nell’amore come libertà“ – „Das Nicht-Sein in

der Liebe als Freiheit“: ein positivum der immanenten und
offenbarten Trinität in: Evento pasquale. Trinità e storia
(1984) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
a) „Concentrazione cristica“ des Glaubens an die Dreifal-

tigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132

5



b) Jesus der Verlassene ist die Offenbarung der Agápe-Iden-
tität der Dreifaltigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

g) „Dio stesso è in Sé dialogo“. Theo-logie als diá-lógos . . . 151
d) Von der „ontologia trinitaria intra-soggettiva“ zur „onto-

logia trinitaria inter-soggettiva“ als proleptische Ontologie.
Entscheidende Wende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

b) Theologisch-trinitarische Wiederentdeckung Hegels: Il nega-
tivo e la Trinità. Ipotesi su Hegel (1987) . . . . . . . . . . . . . . 180

c) Der hermeneutische Schlüssel zur Trinitätslehre bei Sergej
Bulgakov: L’altro di Dio. Rivelazione e kenosi in Sergej
Bulgakov (1998) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238

2. Kapitel: Die Trinität als prius ontologicum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274
a) Der Sinn des Seins ist die Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274
b) Trinitarische Freiheit des Seins und im Sein . . . . . . . . . . . . 286
c) Die Gegenseitigkeit der Liebe zwischen Vater, Sohn und

Heiligem Geist. Eine christlich-existenzielle Frage . . . . . . . 298

3. Kapitel: Das trinitarische Sich-geschehen-lassen . . . . . . . . . . . . . . . 304
a) Die trinitarische passive und aktive Form der Seinsmitteilung 304
b) Jesus der Verlassene: Ontologischer Aus-druck der Liebes-

gegenseitigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
c) Jesus der Christus: Logos des Vaters – Logos des Menschen 324

4. Kapitel: Jesus der Christus: Menschliches Gesicht der göttlichen
Dreifaltigkeit: Il Logos e il Nulla (2003) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334
a) Der Logos und das Nichts: Begegnung der Andersheiten als

Begegnung der Oppositionen und die Relevanz des §x für die
trinitarische Ontologie in dia-logischer Perspektive . . . . . . 334

b) Die Selbstinklusion des Vaters und des Geistes im Ereignis
des Sohnes. Der Logos, das Nichts und die Freiheit . . . . . . 345

c) Die Mystik: Das Hineingenommenwerden des Menschen in
die Trinität als seine Identifizierung mit dem trinitarischen
Leben in Jesus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 365

6 Inhalt



5. Kapitel: Ergebnisse und Zwischenbilanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 381
a) Das Reziprozitätsprinzip: Die trinitarische Identität des

Heiligen Geistes als relational-personale Reziprozität in Dalla
Trinità (2011) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 381

b) Zwischenbilanz: Philosophie, Theologie, Mystik: Trinitarische
Ontologie versus trinitarische Phänomenologie? . . . . . . . . . 392

III. Teil
Reale und relationale trinitarische Phänomenologie der Intersubjektivität
und Interpersonalität

1. Kapitel: Präliminarien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 409
a) Ontologie und Phänomenologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 409
b) Die Gegebenheit Gottes in der Offenbarung als Urphänomen.

Darlegung der mit der Gegebenheit zusammenhängenden
Begriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 423

2. Kapitel: Ansatz von oben: Das innertrinitarische Sich-Geben . . . . . . . . 434
a) Die Unterschiedenheit der trinitarischen Personen als

personal-subjektiver Identitätsausdruck . . . . . . . . . . . . . . . 434
a) Das Ich des Vaters und das Ich des Sohnes . . . . . . . . . . . 449
b) Das Ich des Heiligen Geistes: Unterschied zur Perspektive

Heribert Mühlens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 456
b) Die reziproke Perzeption der intersubjektiven und inter-

personalen Erscheinung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 462
a) Die intersubjektive und interpersonale Ich-Du-Relation

zwischen Vater und Sohn als reziproke Perzeption . . . . . 466
b) Der Heilige Geist als Ich und Wir in der perzeptiven

Relation zu persönlich-personalem Du und Ihr des Vaters
und des Sohnes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 469

c) Aufstellung der These . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 471

3. Kapitel: Ansatz von unten: Die Trinitätswelt in der Offenbarung . . . . . . . 479
a) Die Offenbarung des Gottesnamens als relational-phäno-

menale Selbstobjektivierung: „Ich bin der ‚Ich-bin-da‘“ . . . 479
b) Göttlich-menschlich: Begegnung der Welten . . . . . . . . . . . 488
c) Vereinigung der Welten: Die Inkarnation als innerweltliches

Werden der trinitarischen Intersubjektivität und Interpersona-
lität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496

7Inhalt



4. Kapitel: Die Trinitätswelt während des österlichen Ereignisses . . . . . . . 515
a) Die Eucharistie als erscheinende Einheit von Übergabe und

Hingabe in der Phänomenalität der Exposition und Position 515
b) Kreuzesverlassenheit und Tod als real-phänomenales Moment

der trinitarischen Intersubjektivität und Interpersonalität . . 525
c) Mario Imperatori: Das „offene Grab“ als fundamentalphäno-

menologische These. Auferstehung und Himmelfahrt:
Menschlich-trinitarische Phänomenalität . . . . . . . . . . . . . . 533

Eröffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 544
a) Allgemeines . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 544
b) Rückblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 545
c) Eröffnung als Aus-blick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 548

Nachwort
Die Habilitationsschrift von Eduard Prenga: Vicenzo Di Pilato im
Gespräch mit Piero Coda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 555

Anhänge

Piero Coda
Biographische Tafel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 569

Wichtige biographische Daten und Veröffentlichungen . . . . . . . . 569
Mit Chiara Lubich in seiner Tätigkeit als theologischer Berater . . 569
Wissenschaftliche und akademische Tätigkeit . . . . . . . . . . . . . . 570

Häufig verwendete bzw. angewandte Begriffe . . . . . . . . . . . . . . 572

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 576
Quellentexte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 576
Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 578
Exegetische und bibeltheologische Literatur . . . . . . . . . . . . . . . 578
Werke der Kirchenväter und des Mittelalters . . . . . . . . . . . . . . . 580
Philosophische Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 581
Mystische, fundamentaltheologische und dogmatische Literatur . . 586
Schriften des kirchlichen Lehramtes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 590
Allgemeine Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 590

8 Inhalt



Danksagung

Der Abschluss der Habilitationsschrift, die im vorliegenden Band nun
der Öffentlichkeit zur Verfügung gestellt wird, drängt mich, meinen
Freunden, Fördererinnen und Förderern Dank zu sagen.

Nach der Forschungszeit und der endgültigen Erstellung des Habilita-
tionsprojektes sah ich mich mit großem Zeitmangel konfrontiert, sodass
ich mich im Herbst 2010 mit dem Gedanken befasste, auf die Habilita-
tion und damit auf die wissenschaftliche Tätigkeit endgültig zu verzich-
ten. Ein Gespräch mit Seiner Eminenz Dr. Christoph Kardinal Schön-
born, am 7. Dezember 2010, brachte darin eine radikale Wende. Daher
sei Kardinal Schönborn für seine Ermutigung und sein stetes Interesse,
mit dem er bis zum Abschluss das Projekt begleitete, mein erster Dank
gesagt. Von Seiner Eminenz durfte ich schließlich am 12. November
2016, in freudigem Rückblick den mir von der zuständigen Kommission
zugedachten Kardinal-Innitzer-Förderungspreis für die Habilitation ent-
gegennehmen.

Im Sinne dieser Ermutigung und des steten Interesses für meine wis-
senschaftliche Tätigkeit sei dem ehemaligen Diözesanverantwortlichen
für die Weiterbildung und Begleitung der in die Diözese Graz-Seckau
neuangekommenen Kapläne und jetzigem Diözesanbischof derselben Di-
özese, Dr. Wilhelm Krautwaschl, herzlich gedankt. In dieser Reihe gilt
mein besonderer Dank Univ.-Prof. Dr. Markus Tiwald und Br. Valentin
Fekete OFM.

Danken möchte ich dem Provinzial der Franziskaner Provinz Austria
P. Mag. Oliver Ruggenthaler OFM für die mir erteilte Erlaubnis, neben
meiner Tätigkeit als Kaplan die Habilitation zum Abschluss zu bringen.

Dem Philosophen und Germanisten P. Dr. phil. Willibald Hopfgart-
ner OFM bin ich für das letzte Korrekturlesen des Manuskripts, seine sti-
listische Fertigstellung für den Druck, das Vorwort, die im Nachwort
enthaltene deutsche Übersetzung des Gesprächs zwischen Piero Coda
und Vincenzo Di Pilato über meine Habilitationsschrift, das aktive und
begeisternde Interesse an meiner theologischen Arbeit, die fachlichen An-
regungen und die unterschiedlichen, überaus kompetenten Hinweise zu-
tiefst dankbar.

Zum Dank bin ich allen meinen Freunden verpflichtet, besonders
Herrn Sebastian Löw, Frau Inge Vogel, Herrn Alexander Löw, Herrn
Piotr Lipka und Herrn Mag. Marco Kargl, mit deren Unterstützung in

9



unterschiedlichen Weisen ich stets rechnen konnte. Ihre Namen stehen
hier stellvertretend für meinen ganzen internationalen Freundeskreis.

Für die unbezahlbare Mühe des ersten Korrekturlesens des Manu-
skriptes möchte ich meinen Freunden aus Wien, Frau Christine Hölbling,
Sr. Fidelis Freund und Herrn Prof. Conrad Artmüller sehr herzlich dan-
ken.

Besonderer Dank gebührt dem Dekan der Katholisch-Theologischen
Fakultät der Karl-Franzens-Universität Graz Herrn Univ.-Prof. DDr.
Reinhold Esterbauer und der Habilitationskommission für die freundli-
che Annahme der vorliegenden Untersuchung als Habilitationsschrift,
sowie für die rege Diskussion beim Habilitationskolloquium im Januar
2016.

Zum Dank verpflichtet bin ich den Herren Univ.-Prof. Dr. Michael
Schulz, Univ.-Prof. DDr. Kurt Appel und Univ.-Prof. Dr. Stefan Tobler
für die bereitwillige Erstellung der externen Gutachten, sowie für die da-
rin angesprochenen und zukunftsweisenden Diskussionspunkte der vor-
liegenden Untersuchung.

Dem Verlag Herder sei für die mir erwiesene Ehre der Aufnahme des
vorliegenden Bandes in sein Publikationsprogramm ein herzlicher Dank
ausgesprochen. Dabei sei es mir erlaubt die Kompetenz und die Präzision
von Herrn Clemens Carl sowie die unkomplizierte Zusammenarbeit mit
ihm besonders hervorheben zu dürfen.

Die Finanzierung des Druckkostenzuschusses wurde durch den Be-
trag des eingangs erwähnten Kardinal-Innitzer-Förderpreises, die Groß-
zügigkeit von Frau Ruth Maria Cerny, Frau Mag. Elisabeth Györfy und
Sr. Fidelis Freund ermöglicht. Möge ihnen meine bescheidene Arbeit als
bester Dank gelten.

Zum Schluss möchte ich meinen Lehrern und Wegbegleitern in tiefs-
ter Verehrung danken:
– Univ.-Prof. Dr. theol. Bernhard Körner, dem Betreuer der vorliegen-

den Untersuchung und Vorsitzenden der Habilitationskommission.
Von ihm durfte und darf ich lernen, dass es sich immer lohnt, den
theologischen Blick auf die „Selbst-Ver(w)ortung“ Gottes in die Ge-
schichte des Menschen wachzuhalten – gleich wie diese Geschichte
aussieht.

– Prof. Dr. phil. Dr. theol. Piero Coda, dem ich für Vieles zu Dank ver-
pflichtet bin. Die erste Anregung zum Thema dieser Schrift verdanke
ich seinen Vorlesungen, unseren Gesprächen und unserer Zusammen-
arbeit.

Danksagung10



– Prof. Dr. phil. Dr. theol. Mario Imperatori SJ, der mich schon am An-
fang meines Theologiestudiums in die vielschichtigen Fragen der
Neuzeitlichen Philosophie und ihres Verhältnisses zur Theologie ein-
führte.

Ich hoffe, im Weitergeben einigermaßen dem zu entsprechen, was ich von
ihnen empfangen durfte.

Eduard Prenga
Graz, am Hochfest der Verkündigung des Herrn 2017

Danksagung 11



Vorwort

von Dr. Willibald Hopfgartner OFM

Die christliche Existenz beginnt mit der Taufe, im Namen des dreifaltigen
Gottes. Und jede liturgische Feier nachher wird eröffnet „im Namen des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes“. Der alles begründenden
Präsenz der Dreifaltigkeit im liturgischen Geschehen entspricht aber
nicht derselbe Grad an Aufmerksamkeit in der theologischen Reflexion.
Denn das tiefste der christlichen Glaubensgeheimnisse ist nicht das meist-
bedachte der Theologie. In der sich zunehmend säkularisierenden Gesell-
schaft der letzten Jahrzehnte beschäftigte sie sich wohl mit der „Gottes-
frage“, die allerdings vorwiegend als Monotheismus reflektiert wurde,
zumal eine starke Tradition weiterhin aus dem Denken der griechischen
Metaphysik schöpfte. Da war dann von den Eigenschaften Gottes die Re-
de, wie von der „Allwissenheit“, „Unveränderlichkeit“ oder „absoluten
Gutheit“ – Prädikate, die andererseits heute kaum mehr vermittelbar
sind zur Welt des Menschen, in der das Zerbrechliche die wesentliche Ei-
genschaft bildet, und schon gar nicht in eine Erfahrung von Geschichte
hinein, in der man sprachlos war (und bleibt) vor den „Strukturen des
Bösen“ mit ihren unfassbaren Grausamkeiten.

Deshalb interessierte sich die Öffentlichkeit umso mehr für „auf-
regende“ Diskussionen, die die Bibelwissenschaft auslöste, weil sie die
Frage der gottmenschlichen Person des Jesus von Nazareth zur Diskus-
sion stellte. Dabei trat zwar wieder der Zusammenhang mit der Lehre
von der Dreifaltigkeit in den Blick – „war Jesus wirklich die menschge-
wordene zweite Person der Dreifaltigkeit?“ –, wobei diese Frage dann
oft nur dazu diente, um den nüchternen „Empirismus der Exegese“ den
abgehobenen „Konstruktionen der dogmatischen Theologie“ gegenüber-
zustellen. So wurde, in der theologischen Wissenschaft selbst, aber noch
mehr im allgemeinen Verständnis der Christen, die Dreifaltigkeit zu ei-
nem entlegenen, nur für wenige Spezialisten zugänglichen Thema. Aber
noch verhängnisvoller: auch in der Praxis des gelebten Glaubens, in der
Frömmigkeit, bildete die Dreifaltigkeit nicht das lebensbewegende Mys-
terium, an dem der Gläubige durch die Taufe teilhat.

Was aber, wenn nun jemand zeigt, dass die Dreifaltigkeit der Aus-
gangspunkt der Freiheitsgeschichte der Menschheit ist? Dass in ihr das

12



Risiko grundgelegt ist, das in jeder Begegnung eingeschlossen ist? Dass
sie das Netz ist, das jede menschliche Liebe unterfängt? Und dass sie
schließlich die äußerste Spannung auszieht, von der Fülle des Seins zum
Nichts und zum Tod? Plötzlich rückt dann die Dreifaltigkeit mitten ins
Zentrum des Verstehens von Menschheitsentwicklung und Kultur, von
Gottinnigkeit ebenso wie von Gottesferne. Nichts Geringeres unter-
nimmt die vorliegende Arbeit des Franziskaners P. Eduard Prenga.

Den wesentlichen Bezugspunkt bildet dabei der italienische Theologe
Piero Coda, der an der Päpstlichen Lateran-Universität sein Lehrer war.
Die entscheidende Inspirationsquelle von dessen theologischem Denken
war die Zusammenarbeit mit einer der großen Frauengestalten des italie-
nischen Katholizismus, Chiara Lubich aus Trient (1920–2008), der
Gründerin der „Fokolar-Bewegung“ (Movimento dei focolari). Ihr mys-
tisches Ursprungserlebnis war der Verlassenheitsruf Jesu am Kreuz:
„Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ Hier hat Gott
den weitesten Raum aufgespannt zwischen sich und der Welt. Piero Coda
geht es darum, dieser mystischen Erfahrung Chiara Lubichs eine entspre-
chende theologische Erschließung zu bieten: Er möchte aufzeigen, wie
die Einheit von Vater und Sohn im Kreuzesruf eine bis zum Zerreißen ge-
spannte Dehnung erfährt und wie dabei zugleich das Liebesgeheimnis
Gottes seine unüberbietbare Bestätigung erfährt. Eine erste begriffliche
Konsequenz daraus: die christliche Gotteslehre sollte eigentlich „Agape-
logie“, „Wissenschaft von der göttlichen Liebe“ genannt werden: von
der göttlichen Liebe, insofern sie zwischen den göttlichen Personen
strömt und die Menschheitsgeschichte umfasst, und die von der Theo-
logie unter den Begriffen von „Perichorese“ und „Heilsökonomie“ erör-
tert wurde.

Indem P. Prenga dem theologischen Programm Piero Codas nachgeht,
stellt er sich die grundsätzliche Frage nach der Leistungsfähigkeit der bei-
den Erkenntnisformen, der ontologischen und der phänomenologischen.
Die erste fragt nach dem Platz einer Sache im Aufbau der Wirklichkeit,
die zweite setzt auf die unvoreingenommene Begegnung mit ihr (Epo-
ché). Der Autor ist spürbar getragen von der Sympathie für den phäno-
menologischen Weg, nicht weil er den ontologischen geringschätzt, son-
dern weil er in der Theologie noch wenig begangen wurde und von
seinem Begründer, dem Philosophen Edmund Husserl, insbesondere von
seinem Alterswerk her, überraschende religiöse Dimensionen offenbart.
Die aus der „Lebenswelt“, einem zentralen Begriff Husserls, herangezo-
genen Phänomene von Begegnung und Liebe bilden den Ausgangspunkt

Vorwort 13



für die Annäherung an das Geheimnis der innergöttlichen Beziehung der
drei Personen, mit ihrem Ausgespannt-Sein zwischen „Fülle“ und
„Nichts“ und ihrer Beziehung zu den Menschen, deren Ziel es ist, sie in
ihre Gemeinschaft aufzunehmen.

Von der Reflexion auf die Methode ausgehend blickt der Autor auf
die Entwicklung von Codas theologischer Arbeit, zu der auch das Durch-
denken von entscheidenden Weichenstellungen der Trinitätstheologie ge-
hört, vornehmlich bei Hans Urs von Balthasar, Karl Rahner und Klaus
Hemmerle, aber auch – mit Blick auf Protestantismus und Orthodoxie –
bei G. W. F. Hegel und Karl Barth und dann bei Sergej Bulgakov. Dahin-
ter steht ein ökumenisches Anliegen, das wiederum der Spiritualität der
Einheit von Chiara Lubich kongenial ist, die vom Kreuzesruf Jesu aus-
gehend auch sein Gebet um die Einheit der Jünger mitversteht.

Auf dem Gebiet des trinitarischen Denkens ist die Sprache ohnehin
aufs äußerste gefordert, und so wird es niemanden wundernehmen,
wenn sie sich auch in dieser Untersuchung oft an der Grenze des Sag-
baren befindet. Das verlangt natürlich auch vom Leser die Bereitschaft,
sich führen zu lassen und das Warum bestimmter Neologismen oder
komplexer Mehrwort-Abstrakta wohlwollend mitzubedenken. Die
Grenzen der Sprache sind nun einmal die Grenzen der Erkenntnis, auch
in der Theologie, und wenn sie ihr Gebiet ausdehnen will, darf sie sich
solchen Versuchen nicht versagen. Überflüssig zu sagen, dass die Großen
der Geschichte des Denkens in die Darlegungen vielfach hereinspielen,
von Heraklit über den franziskanischen Kirchenlehrer Bonaventura bis
zu Heidegger. Seine eigene Denkleistung bringt der Autor mit einer Neu-
definition zum Personsein des Heiligen Geistes zur Geltung. Genügt es,
ihn mit Karl Barth und anderen als „das göttliche Wir“ zu bezeichnen,
das Vater und Sohn verbindet? Widerspricht das nicht dem Ursprungser-
fordernis des Personseins, das ein unverwechselbares Eigensein verlangt?
P. Prenga betritt hier mit seinen Überlegungen Neuland in der Trinitäts-
theologie.

Mit diesen Hinweisen wurde vielleicht schon deutlich, dass wir in der
Denkleistung Piero Codas einerseits und in ihrer kritischen Würdigung
durch den Autor andererseits einer kräftigen Intuition begegnen, die
auch das Verdienst hat, die erhebliche sprachliche und kulturelle Barriere
zwischen der italienischen und der deutschen Geisteswelt zu überwinden.
Eigens hervorzuheben ist darum die Übersetzungsleistung des Autors.
Piero Codas Werke sind bisher kaum ins Deutsche übersetzt worden,
und so geschieht die Darstellung seiner Theologie auf der Basis einer syn-

Vorwort14



chron mit der Untersuchung erbrachten Eindeutschung seiner Thesen
durch P. Prenga.

Für den Schluss der Arbeit fühlt man sich an Wittgensteins Bild von
der Leiter erinnert, die man zurückstoßen kann, wenn man einmal oben
angelangt ist. In einem spürbaren – man möchte sogar sagen atemberau-
benden Crescendo – führt P. Prenga den Leser mithilfe einer phänomeno-
logischen Betrachtung der johanneischen Ostererzählungen hinauf zur
Schau der Dynamik von Verbergen und Enthüllen, das von der Auferste-
hung an die Weise sein wird, in der die Kirche von ihrem Herrn begleitet
wird. Der explizite Reisesegen für den Weg dieses Buches in die theologi-
sche Landschaft sei die letzte Strophe des „Veni creator Spiritus“, die, al-
les zusammenfassend, das Grundlegende sagt:

Per te sciamus da Patrem
noscamus atque Filium
te utriusque Spiritum
credamus omni tempore. Amen.

Vorwort 15



Abkürzungen

AT Altes Testament
ATI Associazione Teologica Italiana
Bd(e) Band (Bände)
Brevil Breviloquium (Bonaventura)
CTI Commissione Teologica Internazionale
De Trin. De Trinitate (Augustinus)
DN De Divinis Nominibus (Dionysius Areopagit)
GA Gesamtausgabe
GRBS Greek, Roman, and Byzantine Studies
GW Glauben und Wissen (G. W. F. Hegel)
H Herrlichkeit (H. U. v. Balthasar)
Hua Husserliana (Ausgabe der Schriften E. Husserl)
In Hex. Collationes in Hexaëmeron (Bonaventura)
(1; 2; 3) In Sent. Commentaria in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri

Lombardi (Bonaventura)
IThK Internationale Theologische Kommission
Itin. Men. Deum Itinerarium mentis in Deum (Bonaventura)
Leg. Mai. Legenda Maior (Bonaventura)
Leg. Min. Legenda Minor (Bonaventura)
LThK Lexikon für Theologie und Kirche
MJTh Marburger Jahrbuch Theologie
NT Neues Testament
NU Nuova Umanità
PATH Pontificia Academia Theologica
PhG Phänomenologie des Geistes (Hegel)
PUL Pontificia Università Lateranense
S. Th. Summa Theologica (Thomas von Aquin)
Serm. Dom. Sermones Dominicales (Bonaventura)
SW Sämtliche Werke
TCA Teologia – Cristologia – Antropologia (Bericht der IThK

von 1983)
TD Theodramatik (H. U. v. Balthasar)
ThWNT Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament
TL Theologik (H. U. v. Balthasar)
TRE Theologische Realenzyklopädie
Tri. Vi. De triplici via (Bonaventura)
WG Wissenschaft und Glaube

16



Einführung

Zur Vorgeschichte der Untersuchung

Es war im Wintersemester 2000, als ich mit der Lektüre der Trilogie Bal-
thasars unter Begleitung von Prof. Dr. Dr. Mario Imperatori SJ begann.
Bald wurde mir klar, dass das große Werk des Schweizer Theologen viele
philosophie- und theologiegeschichtliche Kenntnisse voraussetzt – und
nicht nur diese. So fing ich an, mich intensiver mit der Philosophie der
Neuzeit, insbesondere mit Hegel auseinanderzusetzen. Im Jahr 2003
konnte ich das Grundstudium der Theologie in Albanien mit einer
schriftlichen Arbeit über die Innertrinitarische Kenose in einigen Werken
von Hans Urs von Balthasar1 und mit der mündlichen Prüfung an der
Päpstlichen Lateran-Universität in Rom abschließen. Für diese Arbeit
spielte theologisch Sergej Bulgakov, an dessen Kenose-Verständnis Bal-
thasar sich anlehnt, und philosophisch das Hegel’sche Verständnis des
Negativums eine wichtige Rolle. Sowohl für Bulgakov als auch für Hegel
waren mir die Werke Codas über Bulgakov und über Hegel zur primären
Orientierung geworden. Dadurch konnte ich auf die ursprünglichen
theologischen Interessen Codas zurückgreifen und mich darin vertiefen.
Im Wintersemester desselben Jahres begann ich mit dem Lizenziatsstu-
dium im Fachbereich „Trinitätslehre“ an der Lateran-Universität in
Rom. Der Ordinarius für den Lehrstuhl „Trinitätslehre“2 war Univ.-Prof.
Dr. Dr. Piero Coda. Dadurch konnte ich alle seine Lehrveranstaltungen
besuchen. Zudem wurde er bald zu meinem Tutor, und später nahm er
mich unter seine Lizenzianden auf. Damit begann auch ein gemeinsamer
Gedankenaustausch und vor allem ein gemeinsames Weiterdenken. Für
mich bedeutete dieser von der trinitarischen Ontologie Codas stam-
mende Gedankenaustausch und theologische Ansatz eine Erschließung
neuer Denkhorizonte. Beim theologischen Ansatz Codas, d. h. der trini-
tarischen Ontologie, erschien es mir notwendig, die Phänomenologie als
ihre Voraussetzung noch gründlicher zu bedenken. Diese Anfangsidee
konkretisierte sich sowohl in den Gesprächen mit Coda als auch in mei-

1 Der Arbeitstitel lautet: Hans Urs von Balthasar: Il mistero della kenosis intratrinita-
ria, Manuskript, eingereicht am 30. Juni 2003.
2 Es sei hier zur Erklärung angemerkt, dass die verschiedenen dogmatischen Fächer in
der römischen Fachstudienordnung jeweils einem Lehrstuhl entsprechen.

17



nen Studien. Allerdings musste ich bei meiner Doktorarbeit aufgrund ei-
nes gemeinsamen Forschungsprojekts auf eine Studie im Bereich der Phä-
nomenologie verzichten, um mich mit der Theologie Bonaventuras aus-
einanderzusetzen. Zu meinem Erstaunen stellte sich bald heraus, dass
die Trinitätstheologie Bonaventuras fruchtbare phänomenologische An-
satzmöglichkeiten bietet. Immer mehr erschien mir die Phänomenologie
als ein für den heutigen Wissenschaftskontext bedeutsamer Ansatz zur
Trinitätslehre. So konnte ich nach der Promotion ein Habilitationspro-
jekt zur trinitarischen Phänomenologie erstellen, das ausschließlich im
Zusammenhang mit der trinitarischen Ontologie Piero Codas ausgear-
beitet werden sollte. Univ.-Prof. Dr. Bernhard Körner erklärte sich schon
im Jahr 2008 bereit, diese nicht leichte und noch zu gestaltende Arbeit zu
begleiten. Das war für mich deshalb besonders ermutigend, weil ich in
Prof. Körner jemanden hatte, dem die trinitarische Ontologie Piero
Codas und sein theologisches Werk von seinen denkgeschichtlichen An-
fängen an bekannt war. Damit war der Forschungsweg gebahnt, und ich
konnte im Wintersemester 2010 mit der schriftlichen Arbeit beginnen
und sie im Sommer 2013 in der vorliegenden Form abschließen.

Anliegen und Ziel

Das Hauptanliegen der vorliegenden Untersuchung besteht in der Er-
schließung einer bis jetzt noch nicht explizit in Anspruch genommenen
Ansatzmöglichkeit zur Trinitätslehre, die ich als trinitarische Phänome-
nologie bezeichnen möchte. Sie verdankt – wie in der Vorgeschichte
erwähnt – ihre Entstehung dem trinitätstheologischen Ansatz Piero
Codas. Dieser Ansatz führt nicht nur zum Mitdenken, sondern auch
und zugleich zum Weiterdenken. Deswegen hat sich die vorliegende Un-
tersuchung die analytisch-systematische Darstellung der Werke Codas
zur Hauptaufgabe gemacht. Sie versucht zwei Grundfragen zu beantwor-
ten: 1. Kann die trinitarische Ontologie Codas die unmittelbare Brücke
zwischen Phänomenologie als philosophische Richtung und der trinitari-
schen Phänomenologie bilden? 2. Erschließen seine Werke Forschungs-
möglichkeiten in diese Richtung? Durch die Beantwortung dieser Fragen
aber wird darüber hinaus der Zugang zum Werk eines bedeutenden
Theologen unserer Zeit erleichtert, weil so seine Werke zum ersten Mal
in ihren Grundlinien in deutscher Sprache vorgestellt und untersucht
werden. Vom theologischen Ansatz Piero Codas ausgehend wird dann

Einführung18



deutlich werden, dass von der Theologie heute die Dialogbereitschaft mit
anderen Disziplinen gefragt ist, insbesondere mit der neueren philosophi-
schen Gedankenentwicklung. Deswegen will diese Untersuchung nicht
zuletzt auch ein Beitrag zum interdisziplinären Wissenschaftskontext
sein, in dem auch die Theologie ihren Platz im Integrationsbereich der
Geisteswissenschaften in Anspruch nehmen kann und behaupten muss.
Davon ausgehend erweist sich meines Erachtens die Phänomenologie als
eine geeignete Möglichkeit für die Integration der Theologie in den be-
sagten Kontext. Aber bei der vorliegenden Untersuchung handelt es sich
nicht nur um eine wissenschaftliche Frage der Theologie, sondern und
primär um die Mitte des Christentums: um die Dreieinigkeit als ur-
sprüngliches christliches Erbe. So habe ich mir die Phänomenologie als
Zugang zur und Vertiefung der Trinitätslehre zum philosophisch-theo-
logischen Hauptanliegen gemacht.

Die Ermöglichung dieses Zuganges zur Trinitätslehre, der trinitari-
schen Phänomenologie also, macht das Ziel der vorliegenden Unter-
suchung aus. Denn die trinitarische Phänomenologie versteht sich so
wie die trinitarische Ontologie Codas, in deren Kontinuität sie aus-
geführt wird, als integrativer Ansatz zur Trinitätstheologie und nicht als
ein Komplex von längst festgelegten Begriffen und Denkkategorien, die
Gefahr laufen, in hohle theologische Spekulation zu münden. Bei der tri-
nitarischen Phänomenologie handelt es sich letztlich nicht um einen
Übergang von der trinitarischen Ontologie Codas in die trinitarische
Phänomenologie, so als handelte es sich um einen Übergang vom Alten
ins Neue, weil dies schon denkgeschichtlich eine haltlose Einstellung wä-
re. Es geht vielmehr um eine Kontinuität zwischen den beiden Ansätzen,
welche etwas zeigen will, was schon Klaus Hemmerle in seinen Thesen
deutlich gemacht hatte, dass nämlich die trinitarische Ontologie nur
„aus einer Phänomenologie des Sich-Gebens, aus einer Phänomenologie
der Liebe“3 entwickelt werden kann. Sowohl bei Coda wie bei Hem-
merle stellt der dialogische Aspekt das wesentliche Anliegen dar. Wenn
nämlich die trinitarische Phänomenologie nicht herausarbeitet, wie sehr
hier alles auf das Sich-Geben der Trinität als solches ankommt, dann
fehlt der trinitarischen Ontologie die Bedingung der Möglichkeit, das
Sein als Agápe zur Sprache zu bringen. Deswegen darf die Phänomenolo-
gie nicht nur als Met-hode zur Ontologie verstanden werden, weil sie die

3 Klaus Hemmerle: Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, 2. Auflage, Johannes
Verlag, Einsiedeln 1992, 39.

Einführung 19



der Ontologie vorausgesetzte Wesenswissenschaft schlechthin ist. Die
Phänomenologie erkennt nämlich das Objekt/Subjekt in seinem Sich-Ge-
ben und sie erfasst es in seinem In-Erscheinung-Treten als das Sich-Geben
selbst. Erst aus den Ergebnissen einer solchen Phänomenologie entsteht
der wissenschaftliche Status einer entsprechenden Ontologie.

Aufbau und Vorgehensweise

Die Artikulation der gesamten Untersuchung lässt sich in ihrer Vor-
gehensweise schwer mit einem Wort bezeichnen. Deswegen soll zuerst
die interne Gliederung der Untersuchung erklärt werden und davon aus-
gehend ihre Methode. Die vorliegende Studie gliedert sich in drei Teile.
Beim ersten Teil handelt es sich um Einleitungsfragen. Das erste Kapitel
dieses Teiles setzt sich einerseits mit der denkgeschichtlichen Entwick-
lung des Phänomen-Begriffs und seiner Bedeutung für die Theologie im
Allgemeinen auseinander, andererseits möchte ich hier die diesem Thema
am nächsten liegenden Beiträge verschiedener Autoren in den Blick neh-
men und die zwischen ihnen und dem Thema meiner Arbeit bestehenden
Unterschiede aufweisen. Während das erste Kapitel die Erleichterung des
begrifflichen Verständnisses zum Ziel hat, soll das zweite Kapitel mit der
Darstellung der biographischen und denkerischen Hintergründe der
Theologie Codas einen hermeneutischen Schlüssel zu seinem gesamten
Werk vermitteln. In diesem Kapitel wird der Person und dem Charisma
Chiara Lubichs und der von ihr gegründeten Fokolar-Bewegung beson-
dere Aufmerksamkeit geschenkt. Allerdings erhebt die Untersuchung ih-
rer Schriften keinen Anspruch auf Vollständigkeit und Systematik. Sie
möchte einzig den biographisch-intellektuellen Hintergrund des theo-
logischen Ansatzes Piero Codas erschließen. Meines Erachtens werden
dort auch neue Zugangsmöglichkeiten angeboten, wie z. B. die Unter-
scheidung zwischen dem „Jesus dem Verlassenen“ der Synoptiker und
der johanneischen Sicht der „Einheit“. Allerdings besitzt das gesamte Pa-
norama dieses Kapitels nur einen Einleitungscharakter. Aus diesen Grün-
den möchte ich den ersten Teil als Prolegomena bezeichnen.

Im zweiten Teil wird eine systematische Untersuchung der theologi-
schen Werke Codas ausgeführt. Dieser Teil hat ein doppeltes Ziel: Einer-
seits besteht seine Aufgabe darin, einen Zugang zur theologischen Denk-
form Codas für den deutschen Sprachraum zu bieten, andererseits wird
darin die trinitarische Ontologie als dialogischer Ansatz zur Trinitäts-

Einführung20



lehre und damit als Brücke zur trinitarischen Phänomenologie ausgear-
beitet und ausgelegt. Das erste Kapitel dieses Teils setzt sich ausführlich
mit der Trilogie Codas auseinander. In diesen drei Bänden – besonders im
ersten und zweiten Band – können wir die Entwicklung der dialogischen
Methode im theologischen Denken Codas wie auch, vor allem im ersten
Band, sein Projekt zur trinitarischen Ontologie beobachten. Die folgen-
den vier Kapitel untersuchen sein Schrifttum vor allem thematisch. Hier
geht es darum, die Relevanz der trinitarischen Ontologie für die trinitari-
sche Phänomenologie zu erhellen. Vom ursprünglichen Projekt der vor-
liegenden Arbeit war nur die Untersuchung der bis 2008 entstandenen
Werke vorgesehen. Aber aufgrund der Bedeutung, die Coda selbst seinem
im Jahr 2011 erschienenen Werk Dalla Trinità zuschreibt, und wegen des
darin behandelten Reziprozitätsprinzips, habe ich auch dieses Werk in
meine Untersuchung hineingenommen.

Nach einer Zwischenbilanz im zweiten Teil, in welcher ich Grenzen
und Möglichkeiten der trinitarischen Ontologie in Bezug auf die trinita-
rische Phänomenologie noch einmal zusammenfasse und zugleich die
Kontinuität zwischen den beiden Ansätzen darstelle, setze ich mich im
dritten Teil mit der Möglichkeit der realen und relationalen trinitarischen
Phänomenologie der Intersubjektivität und Interpersonalität auseinan-
der. Sie bildet die eigentliche These der gesamten analytischen Über-
legungen. In diesem Teil widme ich mich der Klärung von Begriffen, die
für das Verständnis meiner Untersuchung wichtig sind. Dabei soll sich
zeigen, dass es sich um eine Anwendung und nicht um eine wörtliche
Übertragung philosophisch-phänomenologischer Terminologie auf die
Trinitätslehre handelt, was erkenntnistheoretisch und methodologisch
inkorrekt wäre.

Nachdem im ersten und im zweiten Kapitel ausführliche Begrün-
dungsmöglichkeiten der besagten These unterbreitet werden, wird dann
am Ende des zweiten Kapitels die These vorgestellt. Darauf folgen zwei
weitere Erklärungskapitel. Dieser Teil wird grundsätzlich durch einen
„Ansatz von oben“ und einen „Ansatz von unten“, d. h. von der imma-
nenten und von der ökonomischen Trinität her strukturiert, damit die
These unter verschiedenen Aspekten und Blickwinkeln ausgelegt und
aufgefasst werden kann. Der dritte Teil endet mit einem bewusst als Er-
öffnung bezeichneten Abschnitt. Er soll zum einen die Möglichkeit einer
trinitarischen Phänomenologie begründen, zum anderen ein anfanghaf-
tes Verständnis einer trinitarischen Phänomenologie vermitteln. Die ge-
samte Untersuchung und ihre Überlegungen wollen im Grunde die Er-

Einführung 21



schließung dieser neuen, meines Wissens bis jetzt unbehandelten Per-
spektive in der Trinitätslehre darstellen, die vor allem auf Interdisziplina-
rität und daher auf offenen Dialog zwischen Theologie und anderen
Geisteswissenschaften – in diesem Fall der Philosophie bzw. der Phäno-
menologie – ausgerichtet ist. In dieser Hinsicht verstehe ich meine Über-
legungen als Möglichkeit des Mit- und Weiterdenkens und der weiteren
(auch kritischen) Präzisierung dessen, was in dieser Arbeit eröffnet wird.

Mit dem Aufbau der Untersuchung hängt ihre Methode zusammen.
Außer dem ersten Teil, der als allgemeine Einleitung in die gesamte Ar-
beit gedacht ist, kann die Methode des zweiten Teils als texthermeneuti-
sche Methode bezeichnet werden. Darunter verstehe ich nicht nur eine
textinterpretative Vorgehensweise, sondern und vor allem ein Mitdenken
und Weiterdenken der theologischen Anliegen von Piero Coda. Diese
Möglichkeit bietet sein gesamtes theologisches Werk, das den Akzent
auf ein Denken setzt, das er als „perichoretisch“ (pensiero pericoretico)
bezeichnet. Im ersten Teil, bei dem es sowohl um die Textübertragung
vom Italienischen ins Deutsche als auch um Textinterpretation geht, wer-
den die sprachlichen Erklärungen meistens in den Fußnoten ausgeführt.

Diese Vorgangsweise soll den Text leichter lesbar machen, indem
textinterne Unterbrechungen vermieden werden. Was die Übertragung
vom Italienischen ins Deutsche betrifft, habe ich folgende Entscheidung
getroffen: Wenn es nur um das Stilistische geht, dann versuche ich die
Ausdrucksweise auch im Deutschen zu bewahren. Im Fall von ins Deut-
sche schwer, ja nahezu unmöglich übertragbaren italienischen Begriffen
bevorzuge ich eine dem Sinn entsprechende, aber doch wörtliche Über-
tragung, die aber in der jeweiligen Fußnote mit zusätzlichen sprach-
lichen Erklärungen versehen wird. In diesem Fall kann es wohl sein,
dass das Stilistische darunter leidet, aber andererseits würde eine be-
grifflich ungenaue Übersetzung oft inhaltliche Missverständnisse her-
vorrufen. Deswegen sind für das richtige Verständnis die Fußnoten
von erheblicher Bedeutung, auch wenn sie oft etwas länger als gewöhn-
lich sind. Die von Coda untersuchten philosophischen oder theologi-
schen Werke werden, soweit sie auf Deutsch verfasst wurden, aus den
deutschen Originaltexten wiedergegeben. Andernfalls werden sie aus-
schließlich aus der Sprache übertragen, von der Coda die besagten
Texte übernimmt. Diese Wahl musste von Anfang an aufgrund der Be-
griffsentsprechung zwischen den Werken dritter Autoren und ihrer In-
terpretation bei Coda getroffen werden. Damit soll die terminologische
Einstimmigkeit bewahrt werden.

Einführung22



Eine Bezeichnung für die Methode im dritten Teil ist nicht leicht. Ich
möchte sie, gemäß dem Anliegen und dem Ziel dieses Teils als epocheti-
sche und dialogisch-spekulative Vorgangsweise bezeichnen. Als „dia-
logisch-spekulativ“ bezeichne ich sie deshalb, weil dieser Teil keine
Untersuchung einzelner Autoren bietet, sondern ausschließlich die argu-
mentativen Überlegungen enthält, die aber aus dem ständigen denkeri-
schen Dialog zu verschiedenen Autoren entwickelt sind. „Epochetisch“
bezeichne ich nicht nur eine vorurteils- und projektionslose Vorgangs-
weise, sondern vielmehr steht „epochetisch“ – im Sinne Hemmerles –
für „lassendes“ im Gegensatz zum „fassenden Denken“4. Diese Me-
thode haben auf verschiedene Weise auch Mühlen5, Balthasar6 und
Marion7, der sich in seiner Phänomenologie stark von Balthasar inspi-

4 Michael Böhnke: „Weg zu Gott ohne Gott“? Zur Phänomenologie der Gotteserfah-
rung bei Klaus Hemmerle und Paul Ricoeur, in: Klaus Held – Thomas Söding (Hrsg.):
Phänomenologie und Theologie, Herder, Freiburg – Basel – Wien 2009, 52–73, hier
66. Hemmerle hatte mehrmals dieses „lassende und nicht fassende Denken“ als Denk-
prinzip über den „göttlichen Gott“ betont. So schreibt er z. B. in den 60-er Jahren über
Das Denken und den göttlichen Gott: „Nicht das beherrschende Fassen, sondern erst
das gehorsame Fragen erfüllt den transzendentalen Anspruch des Denkens, nichts au-
ßer sich zu lassen; denn die zulassende Gebärde des Fragens ist nicht mehr wie die zu-
greifende Gebärde des Fassens sich selbst entzogen: Fassen fasst sich nicht selbst, doch
Fragen befragt sich selbst, was und warum sein Fragen sei“ (Klaus Hemmerle: Auf den
göttlichen Gott zudenken. Beiträge zur Religionsphilosophie und Fundamentaltheolo-
gie, Bd. 1 der Ausgewählten Schriften, herausgegeben von Reinhard Feiter, Herder,
Freiburg – Basel – Wien 1996, 143.
5 Mühlen bezeichnet seine „personologische Methode“ mit folgendem Wort: „Die
Methode als Nach-Weg muss sich dem Gegenstand, welcher erforscht werden soll,
möglichst anpassen“ (Heribert Mühlen: Der Heilige Geist als Person: In der Trinität,
bei der Inkarnation und im Gnadenbund. Ich – Du – Wir, 5. Auflage, Aschendorff,
Münster 1988, 53).
6 Balthasar macht deutlich, dass „die Theologie Schritt für Schritt die Etappen des
göttlichen Weges und die Aspekte des göttlichen Modells mitzuvollziehen und dieses
von der Einheit her auf die Einheit hin zu bedenken [hat]“ (Hans Urs von Balthasar:
Theodramatik II/1. Die Personen des Spiels. Der Mensch in Gott, Johannes Verlag,
Einsiedeln 1976, 114).
7 Bei seinem Aufsatz über die Sakramente, insbesondere über die Eucharistie, erklärt
Marion: „Die zwei Seiten des Sakramentes [sichtbare – unsichtbare] bleiben nicht in-
nerhalb der Phänomenalität des Sichtbaren, da sich allein die erstere in ihr bewegt,
während die zweite sich ihr entschieden und unwiderruflich entzieht“. Methodolo-
gisch bedeutet dies wiederum projektionsloses Lassen, denn – und das macht die Theo-
logizität der Phänomenologie aus – „die Gnade Christi […] kann niemals zu den welt-
lichen Phänomenen hinzugerechnet werden, selbst wenn sich die sakramentalen
Handlungen von unserer Taufe an in jedem Augenblick unseres Lebens vollziehen
würden – denn deren Sichtbarkeit wird niemals über die innerweltlichen Dinge hinaus-

Einführung 23



rieren lässt8, angewendet. Als Grundsatz dieser Methode kann das Wort
„nichts ist selbstverständlich“ gelten. Das Denken muss von der Selbst-
Gegebenheit Gottes im absoluten Freiheitsakt der #g!ph ausgehen, was
ich in dieser Untersuchung auch als „originäre Gegebenheit“ bezeichnen
möchte. Aus diesem Grund liegt der Ausgangspunkt bei einem „Ansatz
von oben“ nahe. Ein solcher Ansatz ist allerdings nur aufgrund der
Selbstoffenbarung Gottes möglich, die das Denken über Gott an sich
überhaupt erst möglich macht.

gehen, um an das reichen zu können, „was kein Auge gesehen hat“ (1 Kor 2,9)“ (Jean-
Luc Marion: La fenomenalità del sacramento: essere e donazione, in: Nicola Reali
[Hrsg.]: Il mondo del sacramento. Teologia e filosofia a confronto, Paoline, Mailand
2001, 134–154, hier 138). Die Erklärung der Hintergründe dieses Aufsatzes Marions
findet sich in infra, III. Teil, 4. Kap., § a). „Lassendes Denken“ (Hemmerle) besagt
Selbst-Gabe des Phänomens, indem es von sich aus in Erscheinung tritt. In diesem
Sinne sind die Aussagen Marions bezüglich der Sakramente zu verstehen, die sehr
wohl auf die trinitarische Phänomenologie ausgedehnt werden können.
8 Puntel zeigt sich allerdings skeptisch bezüglich des Einflusses Balthasars auf die Phä-
nomenologie Marions. Es gibt nach Puntel zwei Stellen bei Balthasar, bei denen in die-
ser Hinsicht deutliche Kritik geäußert wird. Die zwei Stellen sind dem 2. Band der
Theologik entnommen worden. Dort schreibt Balthasar: „Die Unvordenklichkeit der
Selbsthingabe oder Selbstentäußerung, die den Vater allererst zum Vater macht, [kann]
nicht der Erkenntnis, sondern nur der grundlosen Liebe zugeschrieben werden, was
diese als das „Transzendentale schlechthin“ ausweist“ (Hans Urs von Balthasar: Theo-
logik II. Wahrheit Gottes, Johannes Verlag, Einsiedeln 1985, 163). In der Fußnote fügt
Balthasar an: „Diese Aussage ist mit dem platonischen ‚epekeina tēs ousias [jenseits des
Wesens]‘ (Politeia VI, 509c) schon gesichert, darf aber nicht zu einer Entrückung Got-
tes vom Sein weg verleiten (Jean-Luc Marion, Dieu sans l’être, Fayard, Paris 1982). Die
grundlose Liebe ist nicht vor dem Sein, sondern sein höchster Akt, woran seine Begreif-
barkeit scheitert: ‚gnònai tès hyperballousan tès gn{seos agapèn [die Liebe zu erkennen,
die alle Erkenntnis übersteigt]‘ (Eph 3,19)“ (Ebd. Fußnote 9). Puntel schreibt diesbe-
züglich: „Angesichts dieser allzu deutlichen Kritik von Balthasars ist es schlechterdings
unverständlich, dass Marion des Öfteren versichert, er verdanke hauptsächlich von
Balthasar die Einsicht, dass Gott nur auf der Basis einer totalen Entkoppelung vom
Sein adäquat zu verstehen sei; neben Henri de Lubac habe ihm vor allem von Balthasar
geholfen, ‚einen anderen Zugang zu Gott [zu] finden als [den] durch das Sein‘“ (Lorenz
B. Puntel: Eine fundamentale und umfassende Kritik der Denkrichtung Jean-Luc Ma-
rions, in: Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz [Hrsg.]: Jean-Luc Marion. Studien zu seinem
Werk, Verlag Text & Dialog, Dresden 2013, 47–101, hier 53). Für eine umfassendere
Darstellung der Bezugnahme Marions auf die Theologie Balthasars siehe: Thomas Al-
feri: „… die Unfasslichkeit der uns übersteigend-zuvorkommenden Liebe Gottes …“.
Von Balthasar als Orientierung für Marion, in: Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz (Hrsg.):
Jean-Luc Marion. Studien zu seinem Werk, Verlag Text & Dialog, Dresden 2013,
103–125.

Einführung24



Allgemeines

Zur Einführung gehört ein allgemeiner Hinweis auf den Denkhinter-
grund des Verfassers, damit das Verständnis seiner Überlegungen und
Aussagen von deren Mitte her möglich wird. Dieser Hintergrund – vor
allem für den dritten, aber auch für den zweiten Teil – kann in vier
Grundrichtungen gesehen werden: philosophisch, biblisch, theologisch
und mystisch. Als philosophischer Hintergrund stehen an erster Stelle
die Werke Edmund Husserls und Edith Steins, denen der Verfasser den
phänomenologischen Ansatz zur Trinitätslehre überhaupt verdankt.
Zum philosophischen Hintergrund zählen weiters die Werke Hegels.
Der Verfasser ist der Meinung, dass Hegel implizit oder explizit am An-
fang vieler aktueller Denkströmungen steht, und daher darf und kann
von seiner „Denkform“ (Coda) nicht abgesehen werden.

Was den biblischen Hintergrund angeht, spielen in dieser Untersuchung
besonders die johanneischen Schriften eine wichtige Rolle – vor allem das
Johannesevangelium, von dem ausgehend auch manche alttestamentliche
Stellen ausgelegt werden. Das Johannesevangelium gilt dem Verfasser die-
ser Untersuchung als Beginn aller trinitarischen Phänomenologie. Das jo-
hanneische Schrifttum stellt den biblisch-intertextuellen Einheitspunkt,
d. h. die biblische Grundlage der vorliegenden Überlegungen, dar.

Den theologiegeschichtlichen Hintergrund der vorliegenden Unter-
suchung bilden Augustinus, Bonaventura, Balthasar und Coda. Das be-
deutet aber nicht, dass es keine Divergenzen zwischen ihrem Denken
und der vorliegenden Überlegung gibt, sondern vielmehr, dass ihr theo-
logisches Schaffen in diesem Rahmen den unverzichtbaren denkerischen
Bezugspunkt bildet.

An diesen theologischen Hintergrund schließt sich unmittelbar der
mystische Hintergrund an. Der Verfasser sieht in seinem Ordensvater
Franziskus von Assisi die Konkretion der reziproken Phänomenalität
zwischen der Dreieinigkeit Gottes und der Erhebung des Menschen zu
Gott in der Inkarnation. Dieser Ansatz wird besonders deutlich im Wort
des Franziskus von Assisi: „Behaltet […] nichts von euch für euch zu-
rück, damit euch ganz aufnehme, der sich euch ganz hingibt“9.

Abschließend sei darauf hingewiesen, dass die vorliegende Arbeit in
der Auslegung von Positionen einiger Autoren an manchen Stellen als

9 Franziskus von Assisi: Epistola toti Ordini missa, 2, 29. Hervorhebungen durch
mich.

Einführung 25



Kritik aufgefasst werden könnte. Es liegt nicht in der Absicht des Ver-
fassers, Kritik an Denkern zu üben, die dauerhafte Spuren in der Theo-
logiegeschichte hinterlassen haben oder die das theologische Denken
voranbringen. Die Auseinandersetzung mit manchen ihrer Ansätze ist
vielmehr ein Zeichen tiefer Verehrung und Wertschätzung gegenüber ih-
rem theologischen Schaffen einerseits, andererseits geht es ausschließlich
darum, die Perspektivenunterschiede zwischen den besagten Autoren
und der These der vorliegenden Untersuchung so deutlich wie möglich
zum Ausdruck zu bringen. Es hätten noch mehrere Denker in die Über-
legungen einbezogen werden sollen. Für den Rahmen dieser Arbeit wäre
dies aber ein Ding der Unmöglichkeit gewesen. Es musste deswegen von
Anfang an eine Autorenauswahl getroffen werden. Die Auseinanderset-
zung mit in diesem Rahmen nicht genannten Autoren wird anderen Ge-
legenheiten bzw. Forschungsprojekten überlassen.

Einführung26



I. Teil
Prolegomena





1. Kapitel

Terminologische Klärungen

a) Die Bedeutung des philosophischen Begriffs „Phänomenologie“

In einem Aufsatz aus dem Jahr 1999 schrieb der Theologe Piero Coda,
dass „die Phänomenologie des Christus-Ereignisses […] als eine Herme-
neutik der einzigartigen religiösen Erfahrung Jesu, d. h. als mit Gott/
Abbà erlebte Beziehung verstanden werden muss“1. Eine solche Anforde-
rung stößt auf zentrale Begriffe der Phänomenologie, wie jene von
„Erfahrung“ und „Erlebnis“. Von daher ergibt sich die Notwendigkeit
zu untersuchen, was der Begriff „Phänomenologie“ bedeutet und woher
er stammt. Erst dann können theologische Ansätze zur Phänomenologie
in Erwägung gezogen werden. Es ist auch nachzuprüfen, ob der Begriff
„Phänomenologie“ eine denkgeschichtliche Entwicklung genommen hat
und – wenn dies der Fall ist – um welche Entwicklung es sich handelt,
bzw. wie sich der Begriff entwickelt hat. Der Begriff der Phänomenologie
gehört an und für sich zum philosophischen Bereich, und er kann nur
dann auf die theologische Ebene angewandt werden, wenn die Fragen ge-
klärt sind, die die semantische und philosophiegeschichtliche Herkunft
des Begriffs betreffen.

Wie ist das Wort „Phänomenologie“ semantisch gebildet? Stamm-
silbe scheint im klassischen Griechisch f2 zu sein, die auf der Wurzel
von fhmË steht2, das auf dorisch3 famË ausgesprochen wurde und das

1 Piero Coda: Fenomenologia e ontologia dell’evento Cristo, in: Lateranum, 65, 1999,
463–480, hier 471. Übersetzung durch mich. Hervorhebungen im originalen Text. „La
fenomenologia dell’evento Cristo va intesa […] come ermeneutica della singolare espe-
rienza religiosa di Gesù quale relazione vissuta con Dio/Abbà“. In diesem Aufsatz ver-
sucht Coda die Perspektiven christologischer Phänomenologie denkgeschichtlich dar-
zustellen, die in der Ontologie verankert sind und in der trinitarischen Ontologie
münden. Als Ausgangspunkt nimmt Coda die Studie von Armido Rizzi: Cristo verità
dell’uomo, AVE, Rom 1972 (zitiert auf 467 des Aufsatzes). Zur selben Studie kehrt
Coda wieder zurück in: Ders.: La percezione della forma. Fenomenologia e cristologia
in Hegel, Città Nuova, Rom 2007, 19.
2 Vgl. Wilhelm Gemoll: fhmË, in: Griechisch – Deutsch. Schul- und Handwörterbuch,
2. Auflage, G. Freytag G.M.B.H., Leipzig 1923, 776 und 782.
3 „Dorisch“ ist die Sprache eines der drei ältesten griechischen Volkshauptstämme, der
„Dorer“ gewesen, die ursprünglich Thessalien (orthografische Variante: „Dorien“) be-
wohnt haben.

29



„Offenbaren“, das „Äußern“ eigener Meinung oder Einstellung bedeu-
tet4. Gerade diese Bedeutung stellt den Zusammenhang mit dem anderen
Verb faËnw her, das sowohl in aktiver als auch in passiver Form verwen-
det werden kann. In aktiver Form bedeutet es so viel wie „ans Licht brin-
gen“, „erscheinen lassen“, „glänzen“, „einem leuchten“, „das Licht vor-
tragen“. In passiver Form bedeutet es „gezeigt werden“, „sich zeigen“,
„ans Licht kommen“. Damit lässt sich die Verbindung zum f!oj feststel-
len, wobei f!oj sowohl „Licht und Helligkeit“, als auch „Öffentlich-
keit“ – im Sinne von „offenbar machen (§j f!oj #n!gein)“5 – bedeutet.
Daraus wird dann das Adverb fainom¤nwj gebildet, das ins Deutsche mit
„sichtlich“, „offenkundig“ und mit dem oft auch als Adjektiv verwende-
ten Adverb „offenbar“ übersetzt wird6. An diesem Punkt tritt in das Sze-
nario der Wortbildung die Substantivierung t| fain{menon, was schon
von Aristoteles – wie später gezeigt wird – als philosophischer bzw. me-
taphysischer Begriff verwendet wurde. Zu demselben Wortstamm gehört
auch das Wort t| f!nqen, das „Ereignis“ bedeutet, im Sinne von „etwas,
das sich vor Augen stellt, sich ans Licht bringt“7. Die hier skizzierte
Wortbildung lässt die Verbindung zum Begriff „Phänomenologie“ als
„Beschreibung“ des Erscheinenden bzw. „Lehre“ vom Erscheinenden
deutlicher werden8. Dieses Verständnis von „Phänomenologie“ sei hier
zunächst nur vom allgemeinen Sinn her aufgefasst. Die Entwicklungs-
geschichte der Begriffe im Bereich der Philosophie scheint nämlich etwas
komplizierter zu sein.

4 Vgl. Gemoll: zit., 782.
5 Ebd. 778.
6 Vgl. Franco Montari: fainom¤nws, in: Vocabolario della lingua greca, 11. Auflage,
Loescher Editore, Mailand 2003, 2128–2130, hier 2129; Renate Wahrig–Burfeind:
Deutsches Wörterbuch mit einem Lexikon der Sprachlehre, Wissen Media Verlag, Gü-
tersloh/München 2008, 1088.
7 Das deutsche Wort „Ereignis“, in seiner Etymologie betrachtet, ist besonders wich-
tig, um dann besser verstehen zu können, warum dieses Wort – v. a. durch Heidegger –
zu einem der zentralen Begriffe der Phänomenologie geworden ist. Der Begriff „Ereig-
nis (eventum) gehört zu ‹(sich) ereignen›. Dieses ist neuhochdeutsch bis ins 18. Jh.: ‹er-
äugnen›, ‹ereugnen›, ‹ereignen›, ‹ereugnen›, ‹eraignen›, ‹ereignen›, ‹eräugnen›; dazu
‹Ereugniß›, ‹Eräugniß›. Grundbedeutung ist: ‹vor Augen› (Wurzel ug = offen) ‹stellen›,
‹(sich) zeigen›, ‹erscheinen›, ‹sich offenbaren›, ‹sichtbar werden›, ‹in die Augen fallen›
(accidere)“ (Dieter Sinn: Ereignis, in: Joachim Ritter [Hrsg.]: Historisches Wörterbuch
der Philosophie, Bd. 2, Schwabe & Co.AG Verlag, Basel 1972, 608–609, hier 608. Die
Anführungszeichen für die Einzelnwörter im Original).
8 Vgl. Nicola Abbagnano: Fenomenologia, in: Ders. (Hrsg.): Dizionario di filosofia, 3.
Auflage, UTET – Verlag, Turin 2003, 473–474, hier 473.

Terminologische Klärungen30


