
Immoralisten-27-2-2018.qxp_Buchreihe  21.03.18  15:23  Seite 8



Unmoralische Moralisten?

„Nichts ist ohne sein Gegenteil wahr.“
Martin Walser

Die Moralisten begründeten eine ganz neue, erfrischend lebendige Art des
Philosophierens: subjektiv und intuitiv, assoziativ und antisystematisch, es-
sayistisch und aphoristisch, dabei aber stets von höchster ästhetisch-literari-
scher Qualität. Mit ihnen vollzog sich nicht weniger als ein markanter stilis-
tischer Paradigmenwechsel in der Philosophie. Schon vielen Generationen
von Lesern wurden sie durch ihre Sammlungen kristallin geschliffener Re-
flexionen, Sentenzen und Maximen, die bei ihren Landsleuten schon bald
nach ihrer Veröffentlichung als chef-d’œuvres, als Meisterwerke, galten, zu in-
spirierenden geistigen Wegbegleitern. Heute genießen ihre in viele Sprachen
übersetzten Werke weltweiten Ruhm. Vorliegendes Buch versteht sich als ei-
ne Hommage in Wort und Bild an die französischen Moralisten des 16., 17.
und 18. Jahrhunderts, zuvörderst in Gestalt von Michel de Montaigne (1533–
1592), Blaise Pascal (1623–1662), François de La Rochefoucauld (1613–1680)
und Nicolas Chamfort (1741–1794).
    Im Zentrum steht die Erörterung ihres provokativ-subversiven Denkens
über das Rätselwesen Mensch, sein oftmals unverständliches, weil unvermit-
teltes und widersprüchliches Verhalten sowie seine vermeintlich wahren Be-
weggründe. Ein weiterer damit verbundener Schwerpunkt liegt auf der He-
rausstellung ihrer ungeheuren Modernität durch die geniale Antizipation
ganzer philosophischer, aber auch psychologischer Diskurse. Die Moralisten
nahmen ein Denken vorweg, wie es uns später etwa in Friedrich Nietzsches
(1844–1900) radikaler Destruktion althergebrachter Moralvorstellungen ent-
gegentritt, aber auch in der das bisherige Selbstverständnis des Menschen
„kränkenden“ Psychoanalyse Sigmund Freuds (1856–1939) oder im desillu-
sionierenden Pessimismus Arthur Schopenhauers (1788–1860) und E.M.
Ciorans (1911–1995).
    Trotz ihrer zweifellos bewunderungswürdigen philosophisch-psychologi-
schen Verdienste soll im Folgenden aber gleichzeitig der „ketzerischen“ Fra-
ge nachgegangen werden, inwieweit die französischen Moralisten in ihrer
Eigenschaft als scharfsinnige Diagnostiker der condition humaine nicht viel-
mehr philosophische „Immoralisten“ waren. Gerade weil sie nicht als eifrige,
geschweige denn moralinsaure Tugendprediger auftraten, muss die Frage ge-
stellt werden, ob sie im wirkungsgeschichtlichen Rückblick auch als solche
zu lesen und zu deuten sind. Zugespitzt formuliert: Ob diese Autoren, die
das tatsächliche Verhalten ihrer Mitmenschen klarsichtig analysierten, indem

9

Immoralisten-27-2-2018.qxp_Buchreihe  21.03.18  15:23  Seite 9



10 Unmoralische Moralisten?

sie phänomenologisch-distanziert vorgingen und die unterschiedlichen Ge-
sichtspunkte einer normativen Ethik mehr oder weniger bewusst ausblende-
ten, nicht nur die metaphysisch-moralischen Werte der griechischen Antike
und der jüdisch-christlichen Tradition ins Wanken brachten, sondern auch
einer totalen Leugnung der Verbindlichkeit moralischer Grundsätze und Vor-
schriften deutlich Vorschub leisteten. Insofern geht es zugleich um den am-
bitionierten Versuch einer philosophie- und ideengeschichtlichen Situierung
der französischen Moralisten.
    Den Ausgangspunkt unserer Betrachtung bildet Montaigne, dessen Wahl-
spruch nicht von ungefähr „Was weiß ich (eigentlich)?“ lautet. Mit seiner
freigeistig-skeptischen Philosophie und der Begründung der literarischen
Form des Essays in den Jahren 1580/88, in der er „methodisch unmetho-
disch“1 (Theodor W. Adorno) verfährt, kann er gleich in zweifacher Art und
Weise als Urvater der französischen Moralisten und ihrer gleichermaßen
pointierten wie brillanten Formulierungskunst gelten. Wie einst für den grie-
chischen Sophisten Protagoras von Abdera (um 490 v. Chr.– um 411 v. Chr.)
in der Antike, stellt der Mensch auch für Montaigne das Maß aller Dinge dar.
Montaigne erweist sich in seinen Schriften aber nicht nur als vehementer
Verfechter der Freiheit des menschlichen Geistes, sondern auch als nach-
drücklicher Fürsprecher eines dezidierten Erkenntnisskeptizismus und mo-
ralischen Relativismus.
    Im Anschluss an Montaigne wenden wir uns dem „erleuchteten“ Univer-
salgenie Pascal und seiner schonungslosen, bereits klar existenzialistische
Züge aufweisenden Diagnose menschlicher Geworfenheit, Haltlosigkeit und
Verlorenheit in der Welt zu. Diese zeigt sich ihm zufolge nicht zuletzt auf
moralischem Terrain. Denn wo sollen wir in der Moral „einen festen Punkt“2

finden?, fragt er der Verzweiflung nahe, die zerrissene Natur des Menschen
zwischen Engel und Tier auslotend, in seinen Pensées (Gedanken). Dabei sol-
len sowohl Pascals negative philosophische Anthropologie, einschließlich
seiner Auseinandersetzung mit dem antiken Pyrrhonismus, als auch seine
positive theologische Anthropologie umrissen werden.
    Dass Pascal sich spätestens nach seinem mystischen „Erleuchtungser lebnis“
ganz dem Christentum verschrieb, sollte ihm unter anderen von Nietzsche
vorgeworfen werden. Denn wäre er nicht zu früh gestorben, hätte er „aus seiner
prachtvollen, bitterbösen Seele“ heraus über das Christentum „hohngelacht“3.

1. Adorno, Theodor W.: „Der Essay als Form“. In: Ders., Gesammelte Schriften, Band 1,

Herausgegeben von Rolf Tiedemann. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1974, S. 21

2. Pascal, Blaise: Gedanken. Nach der endgültigen Ausgabe übertragen von Wolfgang Rüttenauer.

Einführung von Romano Guardini. Verlag Schibli-Doppler, Birsfelden-Basel o.J., S. 163

3. Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1885–1885. In: Nietzsche, Friedrich:

Immoralisten-27-2-2018.qxp_Buchreihe  21.03.18  15:23  Seite 10



11Unmoralische Moralisten?

Aufgrund seiner denkerischen Leidenschaftlichkeit, Authentizität und Radi-
kalität nannte Nietzsche ihn zwar den „ersten Christen“, sein Denken aber
doch auch ein sacrificium intellectus, einen „Selbstmord der Vernunft“4.
    An die bei Montaigne und Pascal diskutierte, vom antiken Skeptizismus
eines Pyrrhon von Elis (um 362 v. Chr.–um 270/75 v. Chr.) und Sextus Em-
piricus (2. Jahrhundert n. Chr,), aber auch von den Sophisten präfigurierte
Idee, dass es sich bei der Moral möglicherweise lediglich um eine bloße
gesellschaftliche Konvention und keineswegs um etwas Metaphysisches von
absoluter, zeitloser Gültigkeit handeln könne, wird sodann der „Genealoge“
und selbsternannte „Immoralist“ Nietzsche anknüpfen. Dieser reiht sich
nach eigener Aussage in die Tradition der französischen Moralisten ein,
dieser „Meister der Seelenprüfung“ und „Sentenzen-Schleiferei“5. Nietzsche,
der die Moral wie seine großen Vorbilder gleichsam auf den Seziertisch legt,
wird aber über Letztere in der Befreiung des Geistes, insbesondere vom Re-
ligiösen, noch weit hinausgehen, indem er eine radikale „Umwerthung der
Werthe“ fordert. Auch ihm und seinem von starker Anziehung wie Absto-
ßung gleichermaßen geprägten Verhältnis zu den französischen Moralisten
wird ein eigenes Kapitel gewidmet, zumal er es war, der für diese neue philo-
sophische Literaturgattung den späterhin geläufigen Begriff der „Moralistik“
prägte, aber auch eine erste Theorie aphoristischen Schreibens aufstellte.
    „Oft glaubt der Mensch sich selbst zu führen, wenn er geführt wird…“6 In
La Rochefoucaulds schonungsloser Enthüllungs- und Entlarvungspsycholo-
gie, die in den Tugenden der Menschen meist nur verkappte Laster erkennt,
begegnet uns sodann eine Art „wilde Psychoanalyse“ rund 250 Jahre vor
Freud. So stellen La Rochefoucaulds Réflexions ou Sentences et maximes mora-
les (Reflexionen oder moralische Sentenzen und Maximen) über die Leiden-
schaften (les passions), die Eigenliebe (l’amour-propre) respektive den egoisti-
schen Eigennutz (l’intérêt) und die Tugenden (les vertus) zum Teil frappante
Vorwegnahmen der zentralen Freud’schen Theorien vom Unbewussten, vom
Narzissmus und vom Über-Ich dar, auch wenn der Vater der Psychoanalyse
den Namen La Rochefoucauld in seinem Werk nicht erwähnte. Dass wir es

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (= KSA) in 15 Einzelbänden.

Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Walter de Gruyter Verlag,

Berlin, New York, Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1988, KSA 11, S. 470

4. Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. KSA 5, a.a.O., S. 66f.

5. Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. KSA 2, a.a.O., S. 59

6. La Rochefoucauld: Reflexionen oder Moralische Sentenzen und Maximen. In:

Die französischen Moralisten. La Rochefoucauld – Vauvenargues – Montesquieu – Chamfort.

Übersetzt und herausgegeben von Fritz Schalk. Carl Schünemann Verlag,

Bremen, Zweite Auflage 1980, S. 68

Immoralisten-27-2-2018.qxp_Buchreihe  21.03.18  15:23  Seite 11



12 Unmoralische Moralisten?

im Falle von La Rochefoucauld mit einem versierten Menschenkenner zu tun
haben, fasste der österreichische Kulturphilosoph Egon Friedell (1878–1938)
in die überschwänglichen Worte: „La Rochefoucaulds Sätze sind kompri-
mierte moralische und psychologische Abhandlungen. Seine Aperçus sind
nicht nur geistreich, sondern auch angenehm, anmutig, elegant wie wohlrie-
chende Tropfen eines erlesenen Parfüms: sie sind der starke Extrakt aus dem
Duft, den viele tausend kleine Lebenserfahrungen hinterlassen haben.“7 Und
dies völlig zu Recht, gelten seine Maximen doch bereits seit ihrem ersten Er-
scheinen 1664/65 als ein unvergängliches Meisterwerk der französischen
Literatur. Seine Kunst des Stils – und des Weglassens! – wird mit der feinen
Ziselierkunst (l’art de ciseler) oder der kostbaren Spitzenklöppelei (dentelle aux
fuseaux) als einer besonders filigranen Flechtkunst verglichen. Nicht ohne
Grund leitet sich das deutsche Wort Text vom lateinischen texere für „flech-
ten“, „weben“ ab.
    Auch ein Moralist wie Chamfort scheint in seinen 1795 publizierten Ma-
ximes et pensées, caractères et anecdotes (Maximen und Gedanken, Charaktere
und Anekdoten) seiner Zeit weit voraus gewesen zu sein. Sein (nihilistischer)
Pessimismus, seine bittere Welt- und Lebensverneinung respektive seine un-
verhohlene Misanthropie nehmen nämlich geistige Positionen vorweg, wie
sie erst von Schopenhauer oder Cioran vertreten werden sollten. Seine Ma-
xime, „Leben ist eine Krankheit, von der der Schlaf alle sechzehn Stunden
einmal befreit. Es ist nur ein Palliativ, der Tod ist das Heilmittel“8, könnte
zweifelsfrei ebenso aus den Federn der genannten Wahlverwandten stam-
men. Gleiches gilt für seine despektierlichen, ja zynischen Definitionen der
Liebe zwischen Mann und Frau als „liebenswürdiger Wahnsinn“9 oder als
bloßer „Austausch zweier Launen und die Berührung zweier Körper (eigent-
lich: Häute)“10.
    Das nächste, Der Mensch – Ein Abgrund hinter Masken überschriebene
Kapitel führt die charakteristische negative Anthropologie und den camou-
flierten Immoralismus der französischen Moralisten eng. Die bemerkens-
werterweise sowohl bei den französischen Moralisten als auch späterhin bei
Schopenhauer, Nietzsche und Cioran vorkommenden Leitmotive der „Maske“

7. Friedell, Egon: Kulturgeschichte der Neuzeit. Die Krisis der europäischen Seele von

der schwarzen Pest bis zum Ersten Weltkrieg. Verlag C.H. Beck, München 1979, S. 523

8. Chamfort: Maximen und Gedanken, Charaktere und Anekdoten. In:

Die französischen Moralisten. La Rochefoucauld – Vauvenargues – Montesquieu – Chamfort.

Übersetzt und herausgegeben von Fritz Schalk. Carl Schünemann Verlag, Bremen,

Zweite Auflage 1980, S. 367

9. Ebd., S. 374

10. Ebd., S. 414

Immoralisten-27-2-2018.qxp_Buchreihe  21.03.18  15:23  Seite 12



13Unmoralische Moralisten?

respektive des „Demaskierens“ wie des schwindelerregenden „Abgrundes“
beziehungsweise des „Schlundes“ und der „Kluft“ sind treffliche, ausdrucks-
starke Versinnbildlichungen der chaotischen Psyche des Menschen sowie
seiner grund- und bodenlosen Existenz ohne metaphysische und damit auch
ohne moralische Gewissheiten. Sie erweisen sich als besonders aufschluss-
reich und können in Anlehnung an die Blumenbergsche Metaphorologie auch
als „absolute Metaphern“ gedeutet werden.
    Im Sinne eines Exkurses wird schließlich noch ein Seitenblick auf die
literarischen Immoralisten und Skandalautoren des 18. Jahrhunderts ge-
wagt, unter anderem auf den Schöpfer der 1782 publizierten Liaisons dange-
reuses (Gefährliche Liebschaften), Pierre-Ambroise-François Choderlos de La-
clos, (1741–1803), sowie auf Donatien Alphonse-François Marquis de Sade
(1740–1814) und seine in Form von Dialogen und lehrhaften Vorträgen ge-
haltenen, aber auch von unverblümt pornographischen und gewaltverherrli-
chenden szenischen Schilderungen durchwirkten Schrift aus dem Jahre 1795
La philosophie dans le boudoir, ou Les instituteurs immoraux. Dialogues destinés
à l’éducation des jeunes demoiselles (Die Philosophie im Boudoir oder Die las-
terhaften Lehrmeister. Zur Erziehung junger Damen bestimmt). Noch we-
sentlich radikaler als manche Philosophen – wie etwa die Atheisten und sen-
sualistischen Materialisten Julien Offray de La Mettrie (1709–1751) oder
Paul-Thiry d’Holbach (1723–1789) mit ihrem hehren Ideal moralischen En-
gagements zur Zeit der Aufklärung – lehnten die Genannten moralische Pos-
tulate und Pflichten dezidiert ab.
    Wie die führenden Köpfe der Frankfurter Schule und Kritischen Theorie,
Max Horkheimer (1895–1973) und Theodor W. Adorno (1903–1969), über-
zeugend nachgewiesen haben, ist das Œuvre des Marquis de Sade ein gutes,
weil besonders anschauliches Beispiel für die Dialektik der Aufklärung, das
heißt für die dunkle Kehrseite des Vernunftglaubens. Verabsolutiert kann
dieser leicht in einen radikalen Immoralismus umschlagen: „Aber das Herz
täuscht, weil es immer nur der Ausdruck der Fehlberechnungen des Geistes
ist; bringen Sie diesen zur Reife, das andere wird bald nachgeben; immer ver-
wirren uns falsche Definitionen, wenn wir überlegen wollen; ich weiß nicht,
was das ist, das Herz; ich nenne so nur die Schwächen des Geistes“11, sagt
der Zyniker Dolmancé in Marquis de Sades Philosophie im Boudoir an zentra-
ler Stelle.
    Im Schlusskapitel der Arbeit werden die bisherigen Ergebnisse der Unter-
suchung resümiert. Die jahrhundertealte thematische und formale Kontinui-
tät, die ungebrochene prospektive Strahlkraft, aber auch die subtile Subver-
sion im Denken der französischen Immoralisten, dieser klarsichtigen Kritiker

11. Marquis de Sade: Die Philosophie im Boudoir. Fourier Verlag, Wiesbaden o.J., S. 186

Immoralisten-27-2-2018.qxp_Buchreihe  21.03.18  15:23  Seite 13



Unmoralische Moralisten?14

des Menschen par excellence, werden im Zuge eines zunehmenden allgemei-
nen Säkularisierungs- und Aufklärungsprozesses aufgezeigt und gedeutet.
Es ist ein Prozesses, zu dessen oftmals ignorierten oder verdrängten Begleit-
erscheinungen auch und gerade jenes Phänomen gehört, das Nietzsche als
„Nihilismus“ bezeichnet hat: nämlich die Erscheinung, dass die obersten,
sprich die religiös-metaphysischen wie moralischen Werte, die dem Tun und
Leiden der Menschen bislang Sinn und Orientierung verliehen, sich entwer-
ten. Das führt zu dem Bewusstsein, dass das Leben im Grunde nichtig und
umsonst ist, weil beides, sowohl das Ziel als auch die Antwort auf das „Wa-
rum“, fehlt. Mit anderen Worten: Die „großen Erzählungen“ vom Sinn und
Ziel des Menschenlebens sind obsolet geworden. Alles, was bleibt, ist eine
klaffende Leere, ein kollektives existenzielles Sinnvakuum.

Immoralisten-27-2-2018.qxp_Buchreihe  21.03.18  15:23  Seite 14




