
5 

Inhaltsverzeichnis 
 

 

Einleitung     

  
       0.  Vorbereitung 

 

I. Die philosophischen Grundlagen 
1. Wie Yoga wirkt   

2. Wodurch Yoga wirkt  

3. Die Hingabe an den wahren Meister  

4. Mit Hindernissen umgehen 

5. Die Stufen der Yogaerfahrung  

6. Yoga als spiritueller Lebensweg 

7. Die Ursache des Leidens und seine Auflösung 

 

 

 II. Der achtgliedrige Übungsweg  
8.   Übungen für das gute Handeln 

9.   Übungen für die gute Yogapraxis 

10. Übung der Sitzhaltung 

11. Übung der Atemregelung  

12. Übung des Zurückziehens der Sinne  

13. Übung der Meditation  

14. Meditation als innerer Kern jeder Yogaübung  

15. Der Umgang mit den Wirkungen 

 

 

 

 

7 

 

19 
 

23 

24 

31 

37 

45 

53 

63 

71 

 
81 

83 

95 

105 

115 

121 

129 

137 

143 

 

 

 

 



6 

 
 

 

 

 

III. Die hohe Schule der Yoga-Philosophie 
16. Das Alltagsbewusstsein des Ego 

17. Der yogische Weg der Unterscheidung 

18. Das Ziel der ursprünglichen Freiheit 

 
  

153 

154 

161 

171 

 

 

Anhang 
Lexikon der Fachbegriffe 

Weiterführende Literatur 

Die zentralen Kerns¦tras (Sanskrit-Deutsch) 

Danksagung 

177 

178 

182 

184 

188 



Einleitung

 
 

7 

Einleitung 

Wer war Patañjali? 

   Patañjali gilt allgemein als der Urvater des Yoga. Wer sich 

heute mit der Philosophie des Yoga beschäftigt, wird an sei-

nen Yoga-S¦tras nicht vorbei kommen.  Es ist dieser Text, der 

heute mit Recht als der weltweit bekannteste und auch bedeu-

tendste Text des Yoga gilt.  

   Patañjali spielt jedoch nicht nur für den gegenwärtigen 

Yoga eine wichtige Rolle. Sein Name wird auch in der 

Geschichte der hinduistischen Kultur Indiens immer wieder 

genannt. Neben Patañjali als Autor der Yoga-S¦tras kennt 

man auch Patañjali als Kommentator der wichtigsten 

Sanskrit-Grammatik. Auch der Verfasser eines Textes der 

traditionellen indischen Heilkunde ¨yurveda heißt Patañjali. 

Manche Yog¤s rezitieren so vor dem Yogaunterricht das be-

rühmte Patañjali-Mantra und  verneigen sich vor Patañjali 

als dem „edelsten der Weisen, der die Unreinheiten des 

Geistes durch Yoga, der Sprache durch Grammatik und des 

Körpers durch Medizin beseitigte.“   

   Mit der Zeit kam im alten Indien sogar der Glaube auf, dass 

es sich bei einem solchen Genie nicht um einen Menschen 

gehandelt haben kann, sondern eher um einen Gott in 

Menschengestalt. Patañjali wurde zur Inkarnation des Schlan-

gengottes Adishesha, einer wichtigen Gottheit der hinduis-

tischen Mythologie. Skulpturen oder bildliche Darstellungen 

zeigen Patañjali deshalb oft mit einer vielköpfigen Kobra 



Einleitung 

 
 

8 

gekrönt. Er kann sogar als Mischwesen zwischen Schlange 

und Mensch dargestellt werden, mit dem Oberkörper in 

menschlicher Gestalt und dem unteren Teil seines Körpers als 

Schlange. 

   Handelt es sich bei Patañjali nun tatsächlich um eine 

menschliche Verkörperung des Schlangengottes, der den 

Menschen Yoga, Grammatik und Medizin offenbart hat? 

Gläubige Hindus können diese Frage durchaus mit einem ‚Ja‘ 

beantworteten. Wer nicht an die hinduistische Götterwelt 

glaubt, mag sich trotzdem an den Patañjali-Skulpturen er-

freuen, die den göttlichen Schlangenmenschen so plastisch 

darstellen.  

   Fragt man jedoch nach historischer Nachweisbarkeit, dann 

muss die Antwort allerdings weit nüchterner ausfallen. Der 

medizinische Text eines Autors namens Patañjali findet sich 

zwar in der Literatur erwähnt, ging jedoch verloren. Der 

Kommentar zur Sanskrit-Grammatik eines Patañjali wurde 

dagegen bis heute überliefert. Dieser Text ist zu einer weit 

späteren Zeit entstanden und sowohl in Stil als auch in Inhalt 

vollkommen anders gehalten als die Yoga-S¦tras. Es ist somit 

davon auszugehen, dass verschiedene Autoren mit dem glei-

chen Namen Patañjali die Texte zu Yoga, Grammatik und 

Medizin verfasst haben, die drei Patañjalis später im hinduis-

tischen Glauben zu einer einzigen Person verschmolzen sind 

und dann zu einer Gottheit erhoben wurden.  

   Wenn wir nun ausschließlich nach dem Patañjali der Yoga-

S¦tras fragen, muss zugegeben werden, dass zwar Mythen 

bekannt sind, dass wir über Patañjali als historische Person 



Einleitung

 
 

9 

aber nicht nur wenig, sondern überhaupt nichts wissen. Nach 

wissenschaftlichen Kriterien sind die Yoga-S¦tras zwischen 

dem 2. Jahrhundert vor und dem 2. Jahrhundert nach Christus 

verfasst worden. Buddhistische Anklänge im vierten Kapitel 

weisen sogar auf Themen, die erst ab dem 4. Jahrhundert n. 

Chr. aufkamen. Der Zeitraum, in dem Patañjali gelebt haben 

könnte, erstreckt sich somit über viele Jahrhunderte. Es war 

die Zeit der Blüte indischer Kultur, in der auch viele andere 

heute als klassisch bezeichnete Werke entstanden. 

   Bei aller Bedeutung Patañjalis für den Yoga kann so aus 

wissenschaftlicher Sicht keinesfalls von ihm als dem Urvater 

oder dem Begründer des Yoga gesprochen werden. Die histo-

rischen Ursprünge des Yoga sind viele Jahrhunderte vor der 

Entstehung der Yoga-S¦tras zu suchen. Patañjali trug die 

Lehren aus den verschiedenen, damals existierenden yogi-

schen Zirkeln zusammen und ließ sich auch von anderen 

Philosophien jener Zeit inspirieren, von der im hinduistischen 

Kulturkreis entstandenen S¢¾khya-Philosophie bis hin zu 

buddhistischen Schulen.  

   Das große Verdienst Patañjalis war es somit weniger, Yoga 

erfunden zu haben. Er hat die zur damaligen Zeit bekannten 

Richtungen des Yoga philosophisch zusammengefasst und 

fundiert. Das Ergebnis waren die Yoga-S¦tras und somit ein 

Text der Yoga-Philosophie, wie man ihn in solcher Tiefe und 

Präzision noch nie gesehen hatte und wahrscheinlich auch 

nicht mehr sehen sollte. Später bezeichnete man im 19. Jahr-

hundert n. Chr. die Yoga-S¦tras sogar als raja-yoga, als 

‚königlichen Yoga‘. Durch die Yoga-S¦tras des Patañjali 



Einleitung 

 
 

10 

wurde die Yoga-Philosophie zu einer der führenden Wege der 

Philosophie Indiens, so dass Yoga heute sogar vielfach als die 

indische Philosophie gilt. 

 

Was sind die Yoga-S¦tras? 
   Wenn die Philosophie des Yoga so weithin als indische 

Philosophie schlechthin gilt, so handelt es sich tatsächlich 

doch nur um eine von vielen philosophischen Richtungen, die 

in Indien entstanden sind. Nicht einmal der S¦trastil kann als 

Erfindung des Yoga oder gar des Patañjali gelten. Wir 

kennen heute insgesamt sechs philosophische Schulen aus 

jener Blütezeit, von welchen S¦tra-Texte vorliegen. Sie 

werden als die sechs klassischen Philosophien des Hinduis-

mus bezeichnet, da sie von der Brahmanenschaft, den Pries-

tern des Hinduismus, als rechtgläubig anerkannt wurden. Eine 

solche Anerkennung war durchaus wichtig, da es vor allem 

die Priesterschaft war, die Texte bewahrte und über die Jahr-

hunderte bis heute überlieferte. Diese sechs philosophischen 

Schulen sind Ny¢ya, Vai¡e¼ika, S¢¾khya, Yoga, P¦rva-

M¤m¢¾s¢ und Ved¢nta. Die Yoga-S¦tras wurden in diesem 

Zusammenhang als vierte Schule aufgenommen und konnten 

so auch außerhalb yogischer Kreise in der hinduistischen Kul-

tur eine große Wertschätzung erfahren. 

   Was ist nun das Besondere am S¦trastil? Der Begriff S¦tra 

kann mit ‚Faden‘ oder ‚Leitfaden’ übersetzt werden. Bei den 

Yoga-S¦tras handelt es sich somit um einen Leitfaden des 

Yoga mit insgesamt 195 S¦tras, einzelne Ausgaben weisen 

ein S¦tra mehr auf. Bei S¦tra-Texten handelt es sich deshalb 



Einleitung

 
 

11 

keineswegs um ausformulierte Abhandlungen. Jedes S¦tra der 

Yoga-S¦tras bringt mit Präzision einen bestimmten Aspekt 

des Yoga auf den Punkt. Der gesamte Text ist gleichsam wie 

eine Perlenkette vorzustellen, an welcher die einzelnen S¦tras 

wie Perlen, eine nach der anderen, aufgereiht sind. Der 

klassische Haupttext des Yoga erscheint in dieser Weise in 

äußerst kurz gehaltenen Merksätzen, die wie ein Leitfaden 

durch die Philosophie des Yoga führen.  

   Wenn man sich ausschließlich auf die 195 Original-S¦tras 

in Sanskrit beschränken würde, könnte der gesamte Text auf 

kaum mehr als vier Seiten gedruckt werden. Aber warum hält 

man die Yoga-S¦tras immer in der Form eines zum Teil 

dicken Buches in den Händen? Der erste Grund liegt in der 

Art und Weise der Übersetzung. Ein Beispiel kann hier 

schnell Klarheit schaffen. T.K.V. Desikachar übersetzt das 

berühmte zweite S¦tra des I. Kapitels wie folgt: „Yoga ist die 

Fähigkeit, sich ausschließlich auf einen Gegenstand, eine 

Frage oder einen anderen Inhalt auszurichten und in dieser 

Ausrichtung ohne Ablenkung zu verweilen.“ Wir zählen 

insgesamt 24 Worte. P.Y. Deshpande und Bettina Bäumer be-

nötigen dagegen an gleicher Stelle nur 14 Worte: „Yoga ist 

der innere Zustand, in dem die seelisch-geistigen Vorgänge 

zur Ruhe kommen.“ Wenn wir dann aber in das Original des 

Sanskrittextes schauen, also in den Text, der eigentlich über-

setzt werden sollte, lesen wir nur „yoga¡ cittav’tti-nirodhaÀ“. 

Das S¦tra besteht ursprünglich aus zwei Worten.  

   Jetzt stoßen wir aber auf ein Problem. Die wörtliche Über-

setzung „Yoga Geistbewegungzurruhekommen“ würde dem 



Einleitung 

 
 

12 

Sanskrit zwar am meisten entsprechen. Sie wäre aber kaum zu 

verstehen. Bei einem S¦tra handelt es sich also nicht einmal 

um Merksätze, sondern eher um präzise formulierte Stich-

worte. Texte als bloße Stichwortsammlungen kennen wir 

jedoch in der westlichen Kultur nicht. Die meisten Über-

setzungen passen ihren Stil deswegen an das abendländische 

Sprachempfinden an. Man formuliert in ganzen Sätzen und 

fügt meist sogar, zur besseren Verständlichkeit, noch einige 

interpretierende Erklärungen mit ein. 

   Zum Buch werden die Yoga-S¦tras allerdings erst durch den 

beigefügten Kommentar. Vielleicht können wir die S¦tras mit 

einer Stichwortliste vergleichen, wie sie sich ein Redner 

manchmal für seinen Vortrag anfertigt. Die S¦tras ent-

sprechen dann der Stichwortliste, der Kommentar dem 

ausformulierten Vortrag. Würden wir nur die Stichwortliste 

des Redners in den Händen halten, so wäre kaum zu ver-

stehen, was im Vortrag gesagt werden soll. Für ein adäquates 

Verständnis benötigen wir den Vortrag. Das Gleiche gilt auch 

für die Yoga-S¦tras. Um sie zu verstehen, brauchen wir den 

erklärenden Kommentar. 

   Man könnte sich so jedoch fragen, welchen Sinn die Stich-

wortliste der S¦tras dann noch hat. Würde es nicht aus-

reichen, ausschließlich den Kommentar zur Hand zu nehmen? 

Jetzt sind wir an dem Punkt angekommen, wo das Besondere 

des S¦tra-Stils deutlich hervortritt. S¦tras sind keine Schrift. 

Sie wurden traditionell als einzelner Text nie aufgeschrieben. 

Bei S¦tras handelt es sich um auswendig gelernte Stichwort-

listen, also um reine Kopftexte. Der Lehrer rezitierte ein S¦tra 



Einleitung

 
 

13 

zusammen mit dem Schüler so lange, bis er es auswendig 

konnte. Erst dann erklärte er ihm in seinem Kommentar die 

Bedeutung. Dieses Verfahren wurde fortgesetzt, bis alle 195 

S¦tras auswendig gelernt und erklärt waren. Beim späteren 

Memorieren war es dem Schüler dann möglich, sich nicht nur 

an das S¦tra, sondern auch an die Erklärung des Lehrers zu 

erinnern. Mit auswendig gelernten S¦tras und erinnertem 

Kommentar hatte man die gesamte Philosophie des Yoga 

präsent.  

   Die uns heute zur Verfügung stehenden Ausgaben der 

Yoga-S¦tras bestehen somit immer aus Übersetzung und 

Kommentar. Der Umfang der Original-S¦tras umfasst dabei 

meist nur eine Zeile. Je mehr Erklärungen in eine Über-

setzung eingeflossen sind, desto umfangreicher fällt sie aus. 

Der oft viele Seiten umfassende Kommentar erklärt dann das, 

was am Anfang in der einen Zeile des Sanskrit-S¦tras auf den 

Punkt gebracht war. So verhält es sich auch bei dem ältesten 

uns heute überlieferten Kommentar, der allerdings nicht von 

Patañjali selbst stammt, sondern von dem legendären Vy¢sa. 

Die große Bedeutung dieses allgemein nur Yoga-Bh¢¼ya, das 

heißt ‚Yoga-Kommentar‘, genannten Textes war immer unbe-

stritten. Die ältesten, bis heute erhaltenen Handschriften der 

Yoga-S¦tras sind alle zusammen mit dem Kommentar des 

Vy¢sa überliefert. Und auch die meisten später entstandenen 

Kommentare stützen sich bis heute auf diese ältesten Erklä-

rungen. 

 



Einleitung 

 
 

14 

Der Inhalt der Yoga-S¦tras 

   Der Inhalt der Yoga-S¦tras scheint auf den ersten Blick klar 

in vier Kapitel gegliedert. Es wäre anzunehmen, dass das erste 

Kapitel über die ‚Innere Einung‘ von der yogischen Einungs-

erfahrung handelt. Das zweite Kapitel ‚Spiritueller Lebens-

weg‘ würde Yoga als Lebensweg beschreiben. Das dritte 

Kapitel über die ‚Außergewöhnlichen Wirkungen‘ hätte die 

Wirkungen des Yoga zum Thema gemacht. Und zuletzt 

würde das letzte Kapitel über die ‚Ursprüngliche Freiheit‘ das 

Ziel des Yogaweges beschreiben. So verhält es sich jedoch 

nicht oder zumindest nur zum Teil. Die Überschriften be-

nennen immer nur einen einzelnen Punkt, der neben einer 

Fülle von weiteren Themen den Inhalt des Kapitels ausmacht. 

Wenn wir die Yoga-S¦tras nach den tatsächlich vorkommen-

den Themen ordnen würden, wäre die Einteilung des Gesamt-

textes eine vollkommen andere. 

   Geordnet nach Themen bestehen die Yoga-S¦tras aus drei 

Teilen. Es werden erst die theoretischen Grundlagen erarbeitet 

(I.1-II.25), auf sie folgt die Philosophie der Übungspraxis 

(II.26-III.55) und zuletzt die hohe Schule der Yoga-Philo-

sophie (IV.1-IV.34). Die theoretischen Grundlagen klären, 

wie Yoga wirkt, warum Yoga wirkt, wo der wahre Meister zu 

finden ist oder wie mit Hindernissen auf dem Weg umzu-

gehen ist. Es folgen die Stufen der Einungserfahrung, Yoga 

als spiritueller Lebensweg und die Analyse der Ursache des 

Leidens und seine Auflösung.  

   Am bekanntesten wurde allerdings die auf diese Grundlagen 

folgende Philosophie der Yogapraxis, die Darstellung des 



Einleitung

 
 

15 



Einleitung 

 
 

16 

achtgliedrigen Übungsweges. Die hier beschriebene Praxis 

hat auf den ersten Blick nur wenig mit dem heutigen Yoga der 

Körperübungen zu tun. Im Zentrum des achtgliedrigen 

Übungsweges steht vor allem die Meditation. Alles, was wir 

hier lesen, kann jedoch auf die heutige Yogapraxis angewen-

det werden.  Die von Patañjali aufgezeigten acht Glieder des 

Yoga vermögen uns heute sogar deutlich zu machen, um was 

es im Yoga, und auch in unserer Yogapraxis, letztlich geht.  

   Dem Theorie- und Praxisteil ist dann noch ein letztes 

Kapitel hinzugefügt, in dem der gesamte Yogaweg noch ein-

mal grundlegend aufgearbeitet wird. Wegen seiner philoso-

phischen Tiefgründigkeit kann dieses Kapitel als die hohe 

Schule der Yoga-Philosophie bezeichnet werden. Da hier 

auch Gedanken der buddhistischen Yogac¢ra-Schule aus dem 

4. Jahrhundert n. Chr. eingearbeitet sind, erscheint es als 

durchaus möglich, dass dieses Kapitel erst später an den 

älteren Grundtext angefügt wurde. 

Die Yoga-S¦tras als Übungsbuch für die Praxis 

   Das hier vorliegende Buch folgt nun nicht den formellen 

Kapiteln, sondern der Einteilung der Yoga-S¦tras nach den 

tatsächlich behandelten 18 Hauptthemen. Zu Beginn jedes 

Themas steht immer das S¦tra, in welchem der zentrale 

Punkt, oft sogar die Essenz der gesamten Thematik, zu-

sammengefasst ist. Viele dieser Kerns¦tras werden allgemein 

als so wichtig angesehen, dass sie selbst von westlichen Yog¤s 

auswendig zitiert werden können.  



Einleitung

 
 

17 

   Das Kerns¦tra erscheint immer zunächst in Sanskrit in 

wissenschaftlicher Umschrift. Es folgt eine wörtliche Über-

setzung, in der der Text originalgetreu in seinem stich-

wortartigen Charakter wiedergegeben ist. Alle grammatischen 

Formen werden beibehalten. Kein Wort ist hinzugefügt oder 

weggelassen. In dieser Weise kann auch derjenige den ur-

sprünglichen Text nachvollziehen, der des Sanskrits nicht 

mächtig ist. Erst jetzt schließt sich eine Übersetzung in gan-

zen Sätzen an, wie sie dem westlichen Sprachempfinden ent-

spricht. 

   Der nächste Schritt besteht nun darin, in einem ausführ-

lichen Kommentar die Thematik zu erläutern, die mit dem 

S¦tra auf den Punkt gebracht wurde. So kann ein solides, 

theoretisches Verständnis der S¦tras erreicht werden.  

   Das Entscheidende folgt jedoch zuletzt. Jeder Lektion ist 

eine philosophische Übungspraxis angefügt, die die Türe zur 

eigenen Erfahrung öffnen kann. Nun geht es nicht mehr nur 

darum, die Yoga-S¦tras des Patañjali zu verstehen. Der 

Schatz des Yoga wird nicht mehr bei Patañjali, sondern in 

uns selbst gesucht. Die Übungen zeigen, wie die Yoga-S¦tras 

zum Hilfsmittel werden, sich des ursprünglichen Sinns des 

Yoga bewusstzuwerden, die eigene Praxis zu vertiefen und 

letztlich Yoga von der Matte ins konkrete Leben zu tragen.  



0. Vorbereitung (I.1)

 
 

19 

0. Vorbereitung 
 

S¦tra I.1: 
                                   atha yog¢nu¡¢sanam 

                                   Jetzt Yogadarlegung 

Wer die Achtsamkeit für das ‚Jetzt‘ lebt, 

der ist bereit für die folgende Darlegung des Yoga. 

 

   Das erste S¦tra besteht aus nur zwei Worten: atha 

yog¢nu¡¢sanam. Wörtlich können diese beiden Worte mit 

‚Jetzt: Yogadarlegung’ übersetzt werden. Patañjali scheint 

anzukündigen, dass es jetzt losgeht. Gleich wird die Darle-

gung der Philosophie des Yoga folgen. Versteht man die 

Philosophie des Yoga als Theorie, so kann auch gleich weiter-

gelesen werden. Im Sinn philosophischer Übung geht es um 

mehr. S¦tra I.1 weist auf die Bedeutung der Vorbereitung. 

Erst wer die Achtsamkeit für das ‚Jetzt‘ lebt, kann wirklich 

verstehen, was mit der Darlegung des Yoga gemeint ist. 

   Manche hinduistische Asketen gehen davon aus, dass es 

notwendig ist, alles in seinem Leben hinter sich zu lassen, 

Wohlstand, Familie und Freunde. Patañjali macht dagegen 

immer wieder deutlich, dass es im Yoga nicht um äußere As-

kese, sondern um einen inneren Weg geht. Die vorbereitende 

Übung des ‚Jetzt‘ will eine innere Haltung fördern, in der der 

Übende alles hinter sich lässt, um dann mit Achtsamkeit auf 

dem Yogaweg zu starten. Was ist hiermit gemeint? 

   Die meisten kennen es. Endlich auf der Übungsmatte ange-

kommen, beschäftigt sich der Geist immer noch mit dem 



0. Vorbereitung (I.1)

 
 

20 

interessanten Gespräch, das gerade noch im Umkleideraum 

geführt wurde. Auch wenn man sich schon auf das leckere 

Abendessen freut, das einen erwartet, wenn man wieder nach 

Hause kommt, kann das Üben keine Intensität entwickeln. Es 

gilt, nicht nur mit dem Körper, sondern auch mit dem Geist 

im ‚Jetzt‘ anzukommen, um dann wirklich mit dem Üben be-

ginnen zu können.  

   Was für die Körperübungen auf der Matte wichtig ist, das 

gilt auch für das übende Reflektieren der Yogaphilosophie. 

Für Yogaphilosophie als Übungspraxis bildet die Achtsamkeit 

des ‚Jetzt’ eine wichtige Voraussetzung. Bevor man sich also 

praktisch mit Yoga-Philosophie beschäftigt, gilt es, sich vor-

bereitend zuerst zu sammeln, indem man alle Gedanken an 

das, was war, und das, was sein wird, loslässt, um so ganz 

bewusst im ‚Jetzt’ anzukommen. 

   Erst aus dem ‚Jetzt’ heraus können wir yog¢nu¡¢sana, die 

folgende ‚Darlegung des Yoga‘ in ihrem ursprünglichen Sinn 

verstehen. Die S¦tras werden so zur Anleitung, nicht nur über 

die Theorie des Yoga, sondern auch über den eigenen Yoga-

weg zu reflektieren.  

   Natürlich ist es notwendig, die Worte genau zu analysieren. 

Es ist wichtig zu wissen, was die S¦tras sagen, welche Facette 

des Yogaweges jeweilig erhellt werden soll. Als philosophi-

sche Übung zeigen die Worte aber immer auch auf uns als die 

Yogaübenden. Die folgende Darlegung des Yoga hilft, den 

eigenen Yogaweg besser verstehen zu lernen und so Yoga als 

Lebensweg zu erfahren. Es geht um Yoga als unseren Lebens-

weg in der Achtsamkeit für das ‚Jetzt’. 



0. Vorbereitung (I.1)

 
 

21 

Übung 

 
Die Vorbereitung für die Beschäftigung mit den Yoga-S¦tras als 

philosophisches Übungsbuch besteht darin, dass Sie sich zuerst an 

einen ruhigen Platz zurückziehen, wo Sie damit rechnen können, in 

der nun folgenden Übungszeit nicht abgelenkt zu werden.  

Yoga-Philosophie beginnt mit dem Ankommen in der Achtsamkeit 

für das Jetzt. Um die Achtsamkeit für das ‚Jetzt‘ zu fördern, hat 

sich folgende Atemübung als hilfreich erwiesen.  

Legen Sie nach der Lektüre der Übungsanweisungen das Buch 

noch einmal weg, schließen die Augen und führen folgende Übung 

durch: 

 
Lenken Sie die Bewusstheit auf Ihren Atemfluss, und zwar so, 

• dass Sie warten, bis der Einatemimpuls kommt. 

• Atmen Sie dann erst ein, so dass Sie sich nur noch auf das 

Einatmen konzentrieren, 

• und lassen Sie sich dann mit dem Ausatmen in 

konzentrierter Gelassenheit  

auf die Gegenwart des ‚Jetzt‘ ein. 

 
• Warten Sie dann wieder, bis der Einatemimpuls kommt. 

• Atmen Sie dann erst ein, so dass Sie sich nur noch auf das 

Einatmen konzentrieren, 

• und lassen Sie sich dann wieder mit dem Ausatmen in 

konzentrierter Gelassenheit  

auf die Gegenwart des ‚Jetzt‘ ein. 

 

 



0. Vorbereitung (I.1)

 
 

22 

 

Führen Sie diesen Atemzyklus so lange durch, bis Sie spüren, wie 

Sie in der Achtsamkeit für die Gegenwart ankommen und das 

‚Jetzt‘ (atha) genießen können.  

 

Nun sind Sie bereit, sich auf die folgende Darlegung des Yoga als 

philosophische Übungspraxis einzulassen. 

 


