Inhaltsverzeichnis

Einleitung

0. Vorbereitung

1. Die philosophischen Grundlagen

1.

Nk wDd

Wie Yoga wirkt

Wodurch Yoga wirkt

Die Hingabe an den wahren Meister

Mit Hindernissen umgehen

Die Stufen der Yogaerfahrung

Yoga als spiritueller Lebensweg

Die Ursache des Leidens und seine Auflosung

IL. Der achtgliedrige Ubungsweg

8.
9.

10.
11.
12.
13.
14.
15.

Ubungen fiir das gute Handeln

Ubungen fiir die gute Yogapraxis

Ubung der Sitzhaltung

Ubung der Atemregelung

Ubung des Zuriickziehens der Sinne

Ubung der Meditation

Meditation als innerer Kern jeder Yogaiibung
Der Umgang mit den Wirkungen

19

23
24
31
37
45
53
63
71

81
83
95
105
115
121
129
137
143



II1. Die hohe Schule der Yoga-Philosophie
16. Das Alltagsbewusstsein des Ego
17. Der yogische Weg der Unterscheidung
18. Das Ziel der urspriinglichen Freiheit

Anhang
Lexikon der Fachbegriffe
Weiterfiihrende Literatur
Die zentralen Kernstitras (Sanskrit-Deutsch)
Danksagung

153
154
161
171

177
178
182
184
188



Einleitung

Einleitung

Wer war Patanijali?

Patanjali gilt allgemein als der Urvater des Yoga. Wer sich
heute mit der Philosophie des Yoga beschiftigt, wird an sei-
nen Yoga-Sitras nicht vorbei kommen. Es ist dieser Text, der
heute mit Recht als der weltweit bekannteste und auch bedeu-
tendste Text des Yoga gilt.

Patarijali spielt jedoch nicht nur fiir den gegenwartigen
Yoga cine wichtige Rolle. Sein Name wird auch in der
Geschichte der hinduistischen Kultur Indiens immer wieder
genannt. Neben Patarijali als Autor der Yoga-Sitras kennt
man auch Patarijali als Kommentator der wichtigsten
Sanskrit-Grammatik. Auch der Verfasser eines Textes der
traditionellen indischen Heilkunde Ayurveda heiBt Patafijali.
Manche Yogis rezitieren so vor dem Yogaunterricht das be-
rithmte Patarijali-Mantra und verneigen sich vor Patanjali
als dem ,edelsten der Weisen, der die Unreinheiten des
Geistes durch Yoga, der Sprache durch Grammatik und des
Korpers durch Medizin beseitigte.*

Mit der Zeit kam im alten Indien sogar der Glaube auf, dass
es sich bei einem solchen Genie nicht um einen Menschen
gehandelt haben kann, sondern eher um einen Gott in
Menschengestalt. Patarijali wurde zur Inkarnation des Schlan-
gengottes Adishesha, einer wichtigen Gottheit der hinduis-
tischen Mythologie. Skulpturen oder bildliche Darstellungen
zeigen Patanijali deshalb oft mit einer vielkdpfigen Kobra



Einleitung

gekront. Er kann sogar als Mischwesen zwischen Schlange
und Mensch dargestellt werden, mit dem Oberkdrper in
menschlicher Gestalt und dem unteren Teil seines Korpers als
Schlange.

Handelt es sich bei Patafijali nun tatséchlich um eine
menschliche Verkorperung des Schlangengottes, der den
Menschen Yoga, Grammatik und Medizin offenbart hat?
Glaubige Hindus konnen diese Frage durchaus mit einem ,Ja‘
beantworteten. Wer nicht an die hinduistische Gotterwelt
glaubt, mag sich trotzdem an den Patafijali-Skulpturen er-
freuen, die den goéttlichen Schlangenmenschen so plastisch
darstellen.

Fragt man jedoch nach historischer Nachweisbarkeit, dann
muss die Antwort allerdings weit niichterner ausfallen. Der
medizinische Text eines Autors namens Patarijali findet sich
zwar in der Literatur erwihnt, ging jedoch verloren. Der
Kommentar zur Sanskrit-Grammatik eines Patarijali wurde
dagegen bis heute iiberliefert. Dieser Text ist zu einer weit
spateren Zeit entstanden und sowohl in Stil als auch in Inhalt
vollkommen anders gehalten als die Yoga-Siitras. Es ist somit
davon auszugehen, dass verschiedene Autoren mit dem glei-
chen Namen Patasijali die Texte zu Yoga, Grammatik und
Medizin verfasst haben, die drei Patarijalis spater im hinduis-
tischen Glauben zu einer einzigen Person verschmolzen sind
und dann zu einer Gottheit erhoben wurden.

Wenn wir nun ausschlieBlich nach dem Patarijali der Yoga-
Satras fragen, muss zugegeben werden, dass zwar Mythen
bekannt sind, dass wir iiber Pataiijali als historische Person

8



Einleitung

aber nicht nur wenig, sondern iiberhaupt nichts wissen. Nach
wissenschaftlichen Kriterien sind die Yoga-Sitras zwischen
dem 2. Jahrhundert vor und dem 2. Jahrhundert nach Christus
verfasst worden. Buddhistische Ankldnge im vierten Kapitel
weisen sogar auf Themen, die erst ab dem 4. Jahrhundert n.
Chr. aufkamen. Der Zeitraum, in dem Patarijali gelebt haben
konnte, erstreckt sich somit {iber viele Jahrhunderte. Es war
die Zeit der Bliite indischer Kultur, in der auch viele andere
heute als klassisch bezeichnete Werke entstanden.

Bei aller Bedeutung Patarijalis fiir den Yoga kann so aus
wissenschaftlicher Sicht keinesfalls von ihm als dem Urvater
oder dem Begriinder des Yoga gesprochen werden. Die histo-
rischen Urspriinge des Yoga sind viele Jahrhunderte vor der
Entstehung der Yoga-Sitras zu suchen. Patasijali trug die
Lehren aus den verschiedenen, damals existierenden yogi-
schen Zirkeln zusammen und lieB sich auch von anderen
Philosophien jener Zeit inspirieren, von der im hinduistischen
Kulturkreis entstandenen Samkhya-Philosophie bis hin zu
buddhistischen Schulen.

Das grofle Verdienst Patafijalis war es somit weniger, Yoga
erfunden zu haben. Er hat die zur damaligen Zeit bekannten
Richtungen des Yoga philosophisch zusammengefasst und
fundiert. Das Ergebnis waren die Yoga-Siitras und somit ein
Text der Yoga-Philosophie, wie man ihn in solcher Tiefe und
Prizision noch nie gesehen hatte und wahrscheinlich auch
nicht mehr sehen sollte. Spéter bezeichnete man im 19. Jahr-
hundert n. Chr. die Yoga-Siitras sogar als raja-yoga, als
,koniglichen Yoga‘. Durch die Yoga-Sitras des Pataiijali

9



Einleitung

wurde die Yoga-Philosophie zu einer der filhrenden Wege der
Philosophie Indiens, so dass Yoga heute sogar vielfach als die
indische Philosophie gilt.

Was sind die Yoga-Sitras?

Wenn die Philosophie des Yoga so weithin als indische
Philosophie schlechthin gilt, so handelt es sich tatsdchlich
doch nur um eine von vielen philosophischen Richtungen, die
in Indien entstanden sind. Nicht einmal der Satrastil kann als
Erfindung des Yoga oder gar des Patanjali gelten. Wir
kennen heute insgesamt sechs philosophische Schulen aus
jener Bliitezeit, von welchen Sitra-Texte vorliegen. Sie
werden als die sechs klassischen Philosophien des Hinduis-
mus bezeichnet, da sie von der Brahmanenschaft, den Pries-
tern des Hinduismus, als rechtgldubig anerkannt wurden. Eine
solche Anerkennung war durchaus wichtig, da es vor allem
die Priesterschaft war, die Texte bewahrte und iiber die Jahr-
hunderte bis heute iiberlieferte. Diese sechs philosophischen
Schulen sind Nyaya, Vaisesika, Samkhya, Yoga, Pirva-
Mimamsa und Vedanta. Die Yoga-Sitras wurden in diesem
Zusammenhang als vierte Schule aufgenommen und konnten
so auch auf3erhalb yogischer Kreise in der hinduistischen Kul-
tur eine groBe Wertschitzung erfahren.

Was ist nun das Besondere am Sitrastil? Der Begriff Sitra
kann mit ,Faden® oder ,Leitfaden’ uibersetzt werden. Bei den
Yoga-Siitras handelt es sich somit um einen Leitfaden des
Yoga mit insgesamt 195 Sitras, einzelne Ausgaben weisen
ein Sitra mehr auf. Bei Siitra-Texten handelt es sich deshalb

10



Einleitung

keineswegs um ausformulierte Abhandlungen. Jedes Sitra der
Yoga-Siitras bringt mit Prazision einen bestimmten Aspekt
des Yoga auf den Punkt. Der gesamte Text ist gleichsam wie
eine Perlenkette vorzustellen, an welcher die einzelnen Sitras
wie Perlen, eine nach der anderen, aufgereiht sind. Der
klassische Haupttext des Yoga erscheint in dieser Weise in
dulerst kurz gehaltenen Merksdtzen, die wie ein Leitfaden
durch die Philosophie des Yoga fiihren.

Wenn man sich ausschlieBlich auf die 195 Original-Sitras
in Sanskrit beschrinken wiirde, konnte der gesamte Text auf
kaum mehr als vier Seiten gedruckt werden. Aber warum hélt
man die Yoga-Sitras immer in der Form eines zum Teil
dicken Buches in den Hianden? Der erste Grund liegt in der
Art und Weise der Ubersetzung. Ein Beispiel kann hier
schnell Klarheit schaffen. T.K.V. Desikachar iibersetzt das
berithmte zweite Sitra des 1. Kapitels wie folgt: ,,Yoga ist die
Féhigkeit, sich ausschlieBlich auf einen Gegenstand, eine
Frage oder cinen anderen Inhalt auszurichten und in dieser
Ausrichtung ohne Ablenkung zu verweilen.“ Wir zéhlen
insgesamt 24 Worte. P.Y. Deshpande und Bettina Baumer be-
notigen dagegen an gleicher Stelle nur 14 Worte: ,,Yoga ist
der innere Zustand, in dem die seelisch-geistigen Vorgénge
zur Ruhe kommen.* Wenn wir dann aber in das Original des
Sanskrittextes schauen, also in den Text, der eigentlich {iber-
setzt werden sollte, lesen wir nur ,,yogas cittavrtti-nirodhah”.
Das Siitra besteht urspriinglich aus zwei Worten.

Jetzt stoen wir aber auf ein Problem. Die wértliche Uber-
setzung ,,Yoga Geistbewegungzurruhekommen® wiirde dem

11



Einleitung

Sanskrit zwar am meisten entsprechen. Sie wére aber kaum zu
verstehen. Bei einem Siitra handelt es sich also nicht einmal
um Merksdtze, sondern eher um prézise formulierte Stich-
worte. Texte als bloBe Stichwortsammlungen kennen wir
jedoch in der westlichen Kultur nicht. Die meisten Uber-
setzungen passen ihren Stil deswegen an das abendlandische
Sprachempfinden an. Man formuliert in ganzen Sétzen und
fligt meist sogar, zur besseren Verstandlichkeit, noch einige
interpretierende Erklérungen mit ein.

Zum Buch werden die Yoga-Siitras allerdings erst durch den
beigefligten Kommentar. Vielleicht konnen wir die Sitras mit
einer Stichwortliste vergleichen, wie sie sich ein Redner
manchmal fiir seinen Vortrag anfertigt. Die Sifras ent-
sprechen dann der Stichwortliste, der Kommentar dem
ausformulierten Vortrag. Wiirden wir nur die Stichwortliste
des Redners in den Hénden halten, so wéire kaum zu ver-
stehen, was im Vortrag gesagt werden soll. Fiir ein addquates
Verstiandnis benétigen wir den Vortrag. Das Gleiche gilt auch
fiir die Yoga-Siitras. Um sie zu verstehen, brauchen wir den
erklarenden Kommentar.

Man konnte sich so jedoch fragen, welchen Sinn die Stich-
wortliste der Sifras dann noch hat. Wiirde es nicht aus-
reichen, ausschlieflich den Kommentar zur Hand zu nehmen?
Jetzt sind wir an dem Punkt angekommen, wo das Besondere
des Sitra-Stils deutlich hervortritt. Siitras sind keine Schrift.
Sie wurden traditionell als einzelner Text nie aufgeschrieben.
Bei Siitras handelt es sich um auswendig gelernte Stichwort-
listen, also um reine Kopftexte. Der Lehrer rezitierte ein Sitra

12



Einleitung

zusammen mit dem Schiiler so lange, bis er es auswendig
konnte. Erst dann erklirte er ihm in seinem Kommentar die
Bedeutung. Dieses Verfahren wurde fortgesetzt, bis alle 195
Siutras auswendig gelernt und erkldrt waren. Beim spéteren
Memorieren war es dem Schiiler dann méglich, sich nicht nur
an das Sutra, sondern auch an die Erkliarung des Lehrers zu
erinnern. Mit auswendig gelernten Sifras und erinnertem
Kommentar hatte man die gesamte Philosophie des Yoga
préisent.

Die uns heute zur Verfligung stehenden Ausgaben der
Yoga-Siitras bestehen somit immer aus Ubersetzung und
Kommentar. Der Umfang der Original-Sitras umfasst dabei
meist nur eine Zeile. Je mehr Erklirungen in eine Uber-
setzung eingeflossen sind, desto umfangreicher féllt sie aus.
Der oft viele Seiten umfassende Kommentar erklart dann das,
was am Anfang in der einen Zeile des Sanskrit-Sitras auf den
Punkt gebracht war. So verhélt es sich auch bei dem éltesten
uns heute iiberlieferten Kommentar, der allerdings nicht von
Patarijali selbst stammt, sondern von dem legendaren Vydsa.
Die groBie Bedeutung dieses allgemein nur Yoga-Bhdsya, das
heifit , Yoga-Kommentar‘, genannten Textes war immer unbe-
stritten. Die dltesten, bis heute erhaltenen Handschriften der
Yoga-Siitras sind alle zusammen mit dem Kommentar des
Vyasa iiberliefert. Und auch die meisten spéter entstandenen
Kommentare stiitzen sich bis heute auf diese dltesten Erkla-
rungen.

13



Einleitung

Der Inhalt der Yoga-Siitras

Der Inhalt der Yoga-Siitras scheint auf den ersten Blick klar
in vier Kapitel gegliedert. Es wire anzunehmen, dass das erste
Kapitel tiber die ,Innere Einung‘ von der yogischen Einungs-
erfahrung handelt. Das zweite Kapitel ,Spiritueller Lebens-
weg‘ wiirde Yoga als Lebensweg beschreiben. Das dritte
Kapitel iiber die ,AuBlergewohnlichen Wirkungen® hétte die
Wirkungen des Yoga zum Thema gemacht. Und zuletzt
wirde das letzte Kapitel {iber die ,Urspriingliche Freiheit® das
Ziel des Yogaweges beschreiben. So verhélt es sich jedoch
nicht oder zumindest nur zum Teil. Die Uberschriften be-
nennen immer nur einen einzelnen Punkt, der neben einer
Fiille von weiteren Themen den Inhalt des Kapitels ausmacht.
Wenn wir die Yoga-Siitras nach den tatséchlich vorkommen-
den Themen ordnen wiirden, wére die Einteilung des Gesamt-
textes eine vollkommen andere.

Geordnet nach Themen bestehen die Yoga-Sitras aus drei
Teilen. Es werden erst die theoretischen Grundlagen erarbeitet
(I.1-11.25), auf sie folgt die Philosophie der Ubungspraxis
(I1.26-111.55) und zuletzt die hohe Schule der Yoga-Philo-
sophie (IV.1-1V.34). Die theoretischen Grundlagen kléren,
wie Yoga wirkt, warum Yoga wirkt, wo der wahre Meister zu
finden ist oder wie mit Hindernissen auf dem Weg umzu-
gehen ist. Es folgen die Stufen der Einungserfahrung, Yoga
als spiritueller Lebensweg und die Analyse der Ursache des
Leidens und seine Aufldsung.

Am bekanntesten wurde allerdings die auf diese Grundlagen
folgende Philosophie der Yogapraxis, die Darstellung des

14



Einleitung

II. Kapitel: 6. Yogaals spiritueller Lebensweg (II.1-2)
Spiritueller 7. Die Ursache des Leidens und seine Auflésung
Lebensweg (I1.3-17)

sadhana pada Zusammenfassung (I1.18 -25)

II. Der achtgliedrige Ubungsweg
Einleitung (I1.26-29)

8. Ubungen fiir das gute Handeln (I1.30 -31 u. 33 -39)
9. Ubungen fiir die gute Yogapraxis (I1.32-34 1.40 -45)
10. Ubung der Sitzhaltung (I1.46 -48)

11. Ubung der Atemregelung (I1.49 -53)

12. Ubung des Zuriickziehens der Sinne (II.54-55)

[V D II1. Die hohe Schule der
grs.p ringliche  philosophie des Yoga
reiheit

Uberleitung (IV.1)

16. Das Alltagsbewusstsein des Ego (IV.2-17)

17. Der yogische Weg der Unterscheidung (IV.18-31)
18. Das Ziel der urspriinglichen Freiheit (IV.32-34)

kaivalya pada

15



Einleitung

achtgliedrigen Ubungsweges. Die hier beschriebene Praxis
hat auf den ersten Blick nur wenig mit dem heutigen Yoga der
Korperiibungen zu tun. Im Zentrum des achtgliedrigen
Ubungsweges steht vor allem die Meditation. Alles, was wir
hier lesen, kann jedoch auf die heutige Yogapraxis angewen-
det werden. Die von Patarijali aufgezeigten acht Glieder des
Yoga vermdgen uns heute sogar deutlich zu machen, um was
es im Yoga, und auch in unserer Yogapraxis, letztlich geht.

Dem Theorie- und Praxisteil ist dann noch ein letztes
Kapitel hinzugefiigt, in dem der gesamte Yogaweg noch ein-
mal grundlegend aufgearbeitet wird. Wegen seiner philoso-
phischen Tiefgriindigkeit kann dieses Kapitel als die hohe
Schule der Yoga-Philosophie bezeichnet werden. Da hier
auch Gedanken der buddhistischen Yogacara-Schule aus dem
4. Jahrhundert n. Chr. eingearbeitet sind, erscheint es als
durchaus moglich, dass dieses Kapitel erst spiter an den
alteren Grundtext angefiigt wurde.

Die Yoga-Siitras als Ubungsbuch fiir die Praxis

Das hier vorliegende Buch folgt nun nicht den formellen
Kapiteln, sondern der Einteilung der Yoga-Siitras nach den
tatsdchlich behandelten 18 Hauptthemen. Zu Beginn jedes
Themas steht immer das Sifra, in welchem der zentrale
Punkt, oft sogar die Essenz der gesamten Thematik, zu-
sammengefasst ist. Viele dieser Kernstuitras werden allgemein
als so wichtig angesehen, dass sie selbst von westlichen Yogis
auswendig zitiert werden konnen.

16



Einleitung

Das Kernsttra erscheint immer zundchst in Sanskrit in
wissenschaftlicher Umschrift. Es folgt eine wortliche Uber-
setzung, in der der Text originalgetreu in seinem stich-
wortartigen Charakter wiedergegeben ist. Alle grammatischen
Formen werden beibehalten. Kein Wort ist hinzugefiigt oder
weggelassen. In dieser Weise kann auch derjenige den ur-
spriinglichen Text nachvollziehen, der des Sanskrits nicht
michtig ist. Erst jetzt schlieBt sich eine Ubersetzung in gan-
zen Sdtzen an, wie sie dem westlichen Sprachempfinden ent-
spricht.

Der nidchste Schritt besteht nun darin, in einem ausfiihr-
lichen Kommentar die Thematik zu erldutern, die mit dem
Sitra auf den Punkt gebracht wurde. So kann ein solides,
theoretisches Verstiandnis der Siitras erreicht werden.

Das Entscheidende folgt jedoch zuletzt. Jeder Lektion ist
eine philosophische Ubungspraxis angefiigt, die die Tiire zur
eigenen Erfahrung 6ffnen kann. Nun geht es nicht mehr nur
darum, die Yoga-Sitras des Patarijali zu verstehen. Der
Schatz des Yoga wird nicht mehr bei Pataiijali, sondern in
uns selbst gesucht. Die Ubungen zeigen, wie die Yoga-Siitras
zum Hilfsmittel werden, sich des urspriinglichen Sinns des
Yoga bewusstzuwerden, die eigene Praxis zu vertiefen und
letztlich Yoga von der Matte ins konkrete Leben zu tragen.

17



0. Vorbereitung (I.1)

0. Vorbereitung

Sutra I.1:
atha yoganusasanam
Jetzt Yogadarlegung

Wer die Achtsamkeit fiir das ,Jetzt® lebt,
der ist bereit fiir die folgende Darlegung des Yoga.

Das erste Sifra besteht aus nur zwei Worten: atha
yoganusasanam. Wortlich konnen diese beiden Worte mit
JJetzt: Yogadarlegung® tbersetzt werden. Patasijali scheint
anzukiindigen, dass es jetzt losgeht. Gleich wird die Darle-
gung der Philosophie des Yoga folgen. Versteht man die
Philosophie des Yoga als Theorie, so kann auch gleich weiter-
gelesen werden. Im Sinn philosophischer Ubung geht es um
mehr. Sitra 1.1 weist auf die Bedeutung der Vorbereitung.
Erst wer die Achtsamkeit fiir das ,Jetzt* lebt, kann wirklich
verstehen, was mit der Darlegung des Yoga gemeint ist.

Manche hinduistische Asketen gehen davon aus, dass es
notwendig ist, alles in seinem Leben hinter sich zu lassen,
Wohlstand, Familie und Freunde. Pataiijali macht dagegen
immer wieder deutlich, dass es im Yoga nicht um dullere As-
kese, sondern um einen inneren Weg geht. Die vorbereitende
Ubung des ,Jetzt* will eine innere Haltung fordern, in der der
Ubende alles hinter sich ldsst, um dann mit Achtsamkeit auf
dem Yogaweg zu starten. Was ist hiermit gemeint?

Die meisten kennen es. Endlich auf der Ubungsmatte ange-
kommen, beschiftigt sich der Geist immer noch mit dem

19



0. Vorbereitung (I.1)

interessanten Gesprich, das gerade noch im Umkleideraum
gefiihrt wurde. Auch wenn man sich schon auf das leckere
Abendessen freut, das einen erwartet, wenn man wieder nach
Hause kommt, kann das Uben keine Intensitit entwickeln. Es
gilt, nicht nur mit dem Korper, sondern auch mit dem Geist
im ,Jetzt* anzukommen, um dann wirklich mit dem Uben be-
ginnen zu kénnen.

Was fiir die Korperiibungen auf der Matte wichtig ist, das
gilt auch fiir das tibende Reflektieren der Yogaphilosophie.
Fiir Yogaphilosophie als Ubungspraxis bildet die Achtsamkeit
des ,Jetzt’ eine wichtige Voraussetzung. Bevor man sich also
praktisch mit Yoga-Philosophie beschiftigt, gilt es, sich vor-
bereitend zuerst zu sammeln, indem man alle Gedanken an
das, was war, und das, was sein wird, losldsst, um so ganz
bewusst im ,Jetzt’ anzukommen.

Erst aus dem ,Jetzt’ heraus konnen wir yoganusasana, die
folgende ,Darlegung des Yoga“ in ihrem urspriinglichen Sinn
verstehen. Die Siitras werden so zur Anleitung, nicht nur {iber
die Theorie des Yoga, sondern auch liber den eigenen Yoga-
weg zu reflektieren.

Natiirlich ist es notwendig, die Worte genau zu analysieren.
Es ist wichtig zu wissen, was die Siitras sagen, welche Facette
des Yogaweges jeweilig erhellt werden soll. Als philosophi-
sche Ubung zeigen die Worte aber immer auch auf uns als die
Yogaiibenden. Die folgende Darlegung des Yoga hilft, den
eigenen Yogaweg besser verstehen zu lernen und so Yoga als
Lebensweg zu erfahren. Es geht um Yoga als unseren Lebens-
weg in der Achtsamkeit fiir das ,Jetzt’.

20



0. Vorbereitung (I.1)

Die Vorbereitung fiir die Beschdftigung mit den Yoga-Sitras als
philosophisches Ubungsbuch besteht darin, dass Sie sich zuerst an
einen ruhigen Platz zuriickziehen, wo Sie damit rechnen kénnen, in

der nun folgenden Ubungszeit nicht abgelenkt zu werden.
Yoga-Philosophie beginnt mit dem Ankommen in der Achtsamkeit
fiir das Jetzt. Um die Achtsamkeit fiir das ,Jetzt‘ zu fordern, hat
sich folgende Atemiibung als hilfreich erwiesen.

Legen Sie nach der Lektiire der Ubungsanweisungen das Buch
noch einmal weg, schlieffen die Augen und fiihren folgende Ubung
durch:

Lenken Sie die Bewusstheit auf Ihren Atemfluss, und zwar so,
®  dass Sie warten, bis der Einatemimpuls kommt.
®  Atmen Sie dann erst ein, so dass Sie sich nur noch auf das
FEinatmen konzentrieren,
®  und lassen Sie sich dann mit dem Ausatmen in
konzentrierter Gelassenheit
auf die Gegenwart des ,Jetzt* ein.

®  Warten Sie dann wieder, bis der Einatemimpuls kommt.

®  Atmen Sie dann erst ein, so dass Sie sich nur noch auf das
FEinatmen konzentrieren,

® und lassen Sie sich dann wieder mit dem Ausatmen in
konzentrierter Gelassenheit
auf die Gegenwart des ,Jetzt* ein.

21



0. Vorbereitung (I.1)

Fiihren Sie diesen Atemzyklus so lange durch, bis Sie spiiren, wie
Sie in der Achtsamkeit fiir die Gegenwart ankommen und das

,Jetzt* (atha) geniefSen konnen.

Nun sind Sie bereit, sich auf die folgende Darlegung des Yoga als
philosophische Ubungspraxis einzulassen.

22



