
LUKAS VALENTIN OHLER

DER SICH WANDELNDE GOTTESBEGRIFF

BEI NIKOLAUS VON KUES



FREIBURGER
THEOLOGISCHE STUDIEN

Unter Mitwirkung
der Professoren der Theologischen Fakultät

herausgegeben von

Thomas Böhm, Ursula Nothelle-Wildfeuer
(federführend), Magnus Striet

Band 191
Der sich wandelnde Gottesbegriff bei Nikolaus von Kues



LUKAS VALENTIN OHLER

Der sich wandelnde
Gottesbegriff bei

Nikolaus von Kues

Eine werkgenetische Untersuchung



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

D 25

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-38859-0



Inhalt

1. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

2. Das Leben des Nikolaus von Kues . . . . . . . . . . . . . 22

3. Das Werk des Cusanus – Ein einführender Kommentar zu
De docta ignorantia I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

3.1 Die belehrte Unwissenheit – „Widmung“ . . . . . . . 36
3.2 Kapitel 1 – „Das Wissen als Nichtwissen“ . . . . . . . 37
3.3 Kapitel 2 – „Einleitende Übersicht über das

Folgende“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
3.3.1 Über das Größte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
3.3.2 Zweitens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
3.3.3 Drittens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
3.4 Kapitel 3 – „Die volle Wahrheit ist unergründbar“ . 43
3.5 Kapitel 4 – „Nichtergreifendes Erkennen des absolut

Größten, mit welchem das Kleinste zusammenfällt“ 44
3.6 Kapitel 5: „Das Größte ist Eines“ . . . . . . . . . . . . 47
3.7 Kapitel 6 – „Das Größte ist absolute Notwendigkeit“ 51
3.8 Kapitel 7 – „Die dreifache und eine Ewigkeit“ . . . . 53
3.9 Kapitel 8 – „Die ewige Zeugung“ . . . . . . . . . . . . 56
3.10 Kapitel 9 – „Das ewige Hervorgehen der

Verbindung“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
3.11 Kapitel 10 – „Das Erkennen der Trinität in der Einheit

im Übersteigen aller Erkenntnisinhalte“ . . . . . . . . 65
3.12 Kapitel 11 – „Die Leistung der Mathematik beim

Erfassen der innergöttlichen Relationen“ . . . . . . . 68
3.13 Kapitel 12 – „Die Benützung mathematischer Zeichen

zur Bewältigung der gestellten Aufgaben“ . . . . . . 69
3.14 Kapitel 13 – „Die Eigenschaften der größten und

unendlichen Linie“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
3.15 Kapitel 14 – „Die unendliche Linie ist Dreieck“ . . . 77

5



3.16 Kapitel 15 – „Jenes Dreieck ist Kreis und Kugel“ . . 79
3.17 Kapitel 16 – „Wie die größte Linie zu den Linien, so

verhält sich übertragenerweise das Größte zu allem.“ 80
3.18 Kapitel 17 – „Tiefschürfende Erkenntnisse als

Folgerung“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
3.19 Kapitel 18 – „Der gleiche Grundsatz führt uns zum

Verständnis der Teilhabe an der Seiendheit“ . . . . . 88
3.20 Kapitel 19 – „Übertragung des unendlichen Dreiecks

auf die allerhöchste Dreifaltigkeit“ . . . . . . . . . . . 91
3.21 Kapitel 20 – „Die Trinität (Fortsetzung) und die

Unmöglichkeit einer Vierheit oder Mehrzahl in Gott“ 94
3.22 Kapitel 21 – „Übertragung des unendlichen Kreises

auf die Einheit“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
3.23 Kapitel 22 – „Die göttliche Vorsehung vereinigt die

Gegensätze“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
3.24 Kapitel 23 – „Übertragung der unendlichen Kugel auf

die aktuale Existenz Gottes“ . . . . . . . . . . . . . . . 102
3.25 Kapitel 24 – „Der Name Gottes und die affirmative

Theologie“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
3.26 Kapitel 25 – „Im Hinblick auf die Geschöpfe gaben

die Heiden Gott mannigfache Namen“ . . . . . . . . . 108
3.27 Kapitel 26 – „Die negative Theologie“ . . . . . . . . . 108
3.28 Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

4. De Coniecturis – Über die Mutmaßungen . . . . . . . . 112

4.1 Erster Teil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
4.1.1 „1. Kapitel Der Ursprung der Mutmaßungen“ . . . . . 114
4.1.2 „4. Kapitel Die vier Einheiten“ . . . . . . . . . . . . . . 117
4.1.2.1 Oberflächliche sprachliche Herleitung . . . . . . . . . . 118
4.1.2.2 Erste Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
4.1.2.3 Zweite Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
4.1.2.4 Dritte Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
4.1.2.5 Vierte Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
4.1.3 „5. Kapitel Die erste Einheit“ . . . . . . . . . . . . . . . 124
4.1.4 „6. Kapitel Die zweite Einheit“ . . . . . . . . . . . . . . 130
4.1.5 „9. Kapitel Einheit und Andersheit“ . . . . . . . . . . . 137

6

Inhalt



4.1.6 „11. Kapitel Die Teilhabe“ . . . . . . . . . . . . . . . . 141
4.1.7 „12. Kapitel Die drei Welten“ . . . . . . . . . . . . . . 147
4.2 Zweiter Teil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
4.2.1 „9. Kapitel Die Unterschiede der Seinsweisen“ . . . . 150
4.2.2 „12. Kapitel Natur und Kunst“ . . . . . . . . . . . . . . 151
4.2.3 „17. Kapitel Die Selbsterkenntnis“ . . . . . . . . . . . 153
4.3 Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

5. De deo abscondito – Vom verborgenen Gott . . . . . . 158

5.1 „Ein Gespräch zweier Männer, von denen der eine
Heide; der andere Christ ist; über den verborgenen
Gott“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158

5.2 Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

6. De visione dei – Von der Schau Gottes . . . . . . . . . . 166

6.1 Kapitel 1 – „Die Vollkommenheit der sinnlichen
Erscheinung gewinnt ihre Wahrheit im ganz
vollkommenen Gott“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

6.2 Kapitel 2 – „Das absolute Sehen umfaßt alle Arten
des Sehens“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170

6.3 Kapitel 3 – „Die Aussagen über Gott unterschieden
sich nicht in der Wirklichkeit“ . . . . . . . . . . . . . . 171

6.4 Kapitel 4 – „Das Sehen Gottes heißt Vorsehung,
Gnade und ewiges Leben“ . . . . . . . . . . . . . . . . 171

6.5 Kapitel 5 – „Das Sehen ist Verkosten, Suchen,
Erbarmen und Wirken“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174

6.6 Kapitel 6 – „Das Sehen von Angesicht zu Angesicht“ 175
6.7 Kapitel 7 – „Die Frucht der Schau des Angesichtes

und wie man sie erlangt“ . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
6.8 Kapitel 8 – „Gottes Sehen ist Lieben, Bewirken und

alles in sich Fassen“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
6.9 Kapitel 9 – „Das Sehen Gottes ist zugleich universal

und auf jedes einzelne gerichtet, und der Weg zum
Sehen Gottes“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

6.10 Kapitel 10 – „Gott wird jenseits des Ineinsfalls der
Gegensätze gesehen, und sein Sehen ist sein Sein“ . 186

7

Inhalt



6.11 Kapitel 11 – „Wie man in Gott ,Aufeinanderfolge
ohne Aufeinanderfolge‘ sieht“ . . . . . . . . . . . . . . 186

6.12 Kapitel 12 – „Wo der Unsichtbare gesehen wird,
wird der Ungeschaffene geschaffen“ . . . . . . . . . . 187

6.13 Kapitel 13 – „Gott wird als die absolute Unendlichkeit
gesehen“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

6.14 Über die Aussagbarkeit des Nicht-Aussagbaren.
Ein Exkurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

6.15 Kapitel 14 – „Wie faltet Gott alles ohne Andersheit
in sich ein?“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194

6.16 Kapitel 15 – „Die aktuale Unendlichkeit ist die
Einheit, in der das Bild die Wahrheit ist“ . . . . . . . 194

6.17 Kapitel 16 – „Wäre Gott nicht unendlich, wäre er
nicht das Ziel der Sehnsucht“ . . . . . . . . . . . . . . . 195

6.18 Kapitel 17 – „Nur als dreieiner kann Gott vollkommen
gesehen werden“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196

6.19 Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

7. Trialogus de possest – Dreiergespräch über das Können-Ist 200

7.1 Über die Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
7.1.1 Die erste Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
7.1.2 Die zweite Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207
7.1.3 Die dritte Möglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
7.1.4 Die vierte Möglichkeit (A) . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
7.1.5 Die vierte Möglichkeit (B1) . . . . . . . . . . . . . . . . 209
7.1.6 Die vierte Möglichkeit (B2) . . . . . . . . . . . . . . . . 209
7.2 Ein Exkurs über Wirklichkeit und Möglichkeit . . . . 212
7.2.1 Possibilitas als „Die Möglichkeit“ . . . . . . . . . . . . 212
7.2.2 Possibilitas als modallogisches Möglichsein . . . . . . . 213
7.2.3 Possibilitas im Sinne des Möglichseins in der Akt-

Potenz-Lehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213
7.2.4 Possibilitas als „Die Macht“ . . . . . . . . . . . . . . . . 214
7.3 Über das Sein und die Form der Dinge . . . . . . . . . 215
7.4 Über das Hinaufsteigen über sich selbst . . . . . . . . 218
7.5 Wie „das Ewige alles zugleich und im Jetzt der

Ewigkeit das Ganze ist“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

Inhalt

8



7.6 Über die Wesensgründe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
7.7 Die Linie und das „Können-Ist“ . . . . . . . . . . . . . 221
7.8 Das Nichtsein als Beispiel für die Negative Methode 227
7.9 Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

8. De non aliud – Vom Nicht-Anderen . . . . . . . . . . . 229

8.1 Erstes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230
8.2 Zweites Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231
8.3 Drittes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
8.4 Viertes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236
8.5 Exkurs: Das Nicht-Widerspruchsprinzip bei Cusanus 240
8.6 Fünftes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243
8.7 Sechstes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246
8.8 Siebtes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
8.9 Achtes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252
8.10 Neuntes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252
8.11 Zehntes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253
8.12 Elftes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253
8.13 Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255

9. De apice theoriae – Von der höchsten Stufe der
Betrachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257

9.1 Corpus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258
9.2 Kurzfassung der Schrift „De apice theoriae“ . . . . . 275
9.3 Abschluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

10. Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

Anhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 292

Inhalt

9





1. Einleitung

Ziel dieser Arbeit ist es, einen Nachvollzug der Genese und der
Entwicklung des Gottesbegriffes, aber auch des Wandels der
Erkenntnisschritte bezüglich des Gottesbegriffes bei Cusanus
anhand der Bearbeitung der entscheidenden Werke des Kardinals
in chronologischer Reihenfolge zu leisten.

Sprechen wir von einem Gottesbegriff, so sind darin zwei Wör-
ter enthalten: Gott und Begriff. Will man also den Wandel eines
Begriffes darstellen, so gilt es ebenso das Begreifen dieses Begrif-
fes und damit auch den Wandel im Begreifen dieses Begriffes zu
beleuchten und zu erläutern.

Dabei sollen neue Standpunkte und Erkenntnisse in Bezug auf
die christliche Gotteslehre herausgearbeitet, und auch der An-
schluss des cusanischen Gottesbegriffes an die christliche Tradi-
tion analysiert werden. Zur Umsetzung dieses Vorhabens bedarf
es zahlreicher wissenschaftlicher Methoden, welche sich frei nach
dem humboldtschen „Querweltein-Ideal“ in vielerlei anderen
etablierten wissenschaftlichen Disziplinen finden lassen und
derer auch die Theologie, so sie Wissenschaft sein will, sich bedie-
nen muss: etwa der historisch-kritischen Methode, der exegeti-
schen Literaturwissenschaft, der vergleichenden literarischen
Analyse der lateinischen Texte, vom kirchengeschichtlichen Hin-
tergrundwissen ganz zu schweigen. Doch all diese Methoden zur
Analyse sind unzureichend in Anbetracht der gewaltigen denkeri-
schen Leistung Cusanus’, sollte dabei die angewandte und formale
Logik vergessen werden. Theologie und Philosophie dürfen spe-
kulativ sein, wenn man sie so versteht, wie es Cusanus gerecht
wird, nämlich „als das Schauen einer in sich noch unsichtbaren,
aber offenbarten Wirklichkeit im Spiegel (speculum) von Bildern
und Symbolen“1. Wer dabei ernstzunehmende Theologie und Phi-

1 Haubst, Streifzüge in die cusanische Theologie, 14.

11



losophie betreibt oder zumindest betreiben will, weiß, wie außer-
ordentlich notwendig dieses analytische Werkzeug bei verantwor-
tungsvoller wissenschaftlicher Arbeit jeder Art ist.

Die Logik findet sich dabei nicht nur in der Philosophie oder
Theologie, sondern ebenso in Disziplinen, deren wissenschaftli-
chen Charakter nur noch die Wenigsten ihnen heutzutage abzu-
sprechen gewillt sind – Informatik, Physik, Mathematik und eben
in der Wissenschaft der Logik selbst.

So ist es mein Ziel, die Entwicklung der Gottesgedanken bei
Cusanus und die Art der Annäherung an diese Gottesgedanken
in logischer, analytischer und systematischer Weise zu beleuchten
und darüber zu sprechen, soweit es sich wahrhaftig darüber spre-
chen lässt. Denn über die „gewonnene Beute“2 – um cusanisch zu
sprechen – muss gesprochen werden, da eine verantwortliche und
verantwortungsvolle Wissenschaft nur dann eine solche ist, wenn
sie nicht nur Wissen schafft, sondern dieses zu vermitteln weiß.
Das Gewonnene will ich daher auf beste Weise beibringen; durch
anschauliche, 2D/3D-grafische Beispiele, sowie klare, strukturier-
te und durch formallogische Darstellung untermauerte Erklärun-
gen, sodass Theologie nicht nur ein Glasperlenspiel im Elfenbein-
turm wird, sondern so vielen Menschen wie möglich dienlich sein
möge.

Zum Aufbau der Arbeit: Es ist kein Zufall, wenn die Kommentie-
rung und damit der Text dieser Arbeit sehr „thesisch“ wirkt; dies
ist dem Umstand eines textexegetischen Anspruches geschuldet,
nahe am Originaltext und damit nahe an der eben „thesenhaften“
Sprache des Kusaners zu arbeiten.

Das einleitende Kapitel bietet einen Überblick der Vita des
Kusaners, woraufhin ein Kommentar zu dem grundlegendsten
Werk Cusanus’ „De docta ignorantia I“3 folgt, um einen Hinter-
grund für die Darstellung des sich wandelnden Begriffes von
Gott bei Cusanus zu bilden und zu verdeutlichen, dass es gilt,

2 Vgl. De venatione sapientiae.
3 Im weiteren Text wird auf den Zusatz „I“ verzichtet; es ist – außer extra
erwähnt – immer „De docta ignorantia I“ gemeint.

Einleitung

12



Cusanus nicht „,nur als den Philosophen der docta ignorantia“4 zu
betrachten.

In den folgenden Kapiteln bis hin zum Schlusskapitel wird der
Gottesbegriff anhand verschiedener Eigenschaften, Prädikate
oder Begriffe, die nach Cusanus über Gott gefasst werden können,
beleuchtet im Rahmen der auf „De docta ignorantia“ folgenden
und aufgrund ihrer Relevanz für die Darstellung des Wandels des
Gottesbegriffes in der Theologie des Cusanus gezielt ausgewähl-
ten relevanten Hauptwerke: „De coniecturis“, „De deo abscondi-
to“, „De visione dei“, „Trialogus de possest“, „De non aliud“ und
„De apice theoriae“. Die Begrifflichkeit, die Cusanus auf Gott
anwendet, wird sodann in dem jeweiligen relevanten Werk-Kapi-
tel näher analysiert. Dabei ist wichtig, dass in jedem chronologisch
folgenden Werk die im Vergleich zum Vorwerk entstandenen Ver-
änderungen hinsichtlich des Gottesbegriffes kenntlich werden.
Darin steht im Vordergrund die systematische Kohärenz der
Inhalte der einzelnen Unterkapitel, weshalb in den Werken „De
docta ignorantia“ und „De visione Dei“ um eines besseren Ver-
ständnisses willen von der im Originaltext vorhandenen Kapitel-
struktur abgesehen werden wird, in den Werken, „De coniectu-
ris“, „De deo abscondito“, „Trialogus de possest“, „De non
aliud“ und „De apice theoriae“ allerdings größtenteils die vorhan-
dene Kapitelstruktur aufgrund ihrer systematischen Adäquatheit
beibehalten wird.

Freilich stellen obengenannte Werke hinsichtlich der Gottes-
lehre des Cusanus nur behandelnde Bruchteile dar. Allerdings
beschränke ich mich in dieser Arbeit auf eben jene, da eine aus-
führliche Betrachtung der übrigen Werke zum einen den Rahmen
einer Dissertation sprengen würde, und zudem jene Auswahl am
relevantesten für die Beleuchtung des sich wandelnden Gottes-
begriffes und des Begreifens dessen im Denken des Cusanus ist.

Der Gewinn dieser Vorgehensweise liegt bis zu diesem Punkt
darin, dass a) der Anspruch an Vollständigkeit erfüllt wird, da

4 Kaiser, Möglichkeiten und Grenzen, 251.

Einleitung

13



alle relevanten Werke Cusanus’ hinsichtlich des Wandels des
Gottesbegriffes bearbeitet werden, b) ich die Gedanken Cusanus’
so verständlich und logisch nachvollziehbar wie möglich zu erklä-
ren und zu kommentieren versuche, dass die meisten sich bemü-
henden Leser einen Gewinn aus der Lektüre dieser Unter-
suchung ziehen werden, und c) es sich tatsächlich um ein
textexegetisches Werk handeln wird, welches der geneigte Leser
zur Hand nehmen kann, wenn er herausfinden möchte, was
Cusanus beispielsweise im „Trialogus de possest“ über Gott
geschrieben hat. Allein aufgrund der erwähnten Methoden, als
auch des analytischen und (formal-)logischen Anspruches und
nicht zuletzt des historischen, literaturwissenschaftlichen und
exegetischen Charakters der Arbeit zeigt sich – sozusagen
„weakly implied“ –, wie Theologie Wissenschaft ist, da sie sich
mehrerer etablierter Wissenschaften bedient und neues Wissen
und neue Erkenntnisse zu Tage fördert – also: Wissen schafft.
Der vielleicht offensichtlichste Beweis bzw. Beleg dafür, dass
Theologie Wissenschaft ist, tritt sicherlich im Schlusskapitel zuta-
ge, das sich zugleich der These dieser Arbeit widmet: Der Got-
tesbegriff des Kusaners und gerade der performative, prozesshaf-
te Wandel, ja der Vollzug des Wandels überhaupt, ist heute nach
wie vor relevant, ja als Kontrapunkt zu vielerlei Vergewaltigun-
gen des Gottesnamens geradezu notwendig.

Im ersten Buch von „De docta ignorantia“ bedient sich Cusanus
der Methode des Erkenntnisganges von den bekannten Dingen
zu den unbekannten, um schließlich das Nichtwissen als wahres
Wissen zu deuten. Dabei geht Cusanus über ein bloßes „Ich
weiß, dass ich nichts weiß“ hinaus, da, wenn man über all das
hinausgeht, was wissbar ist, zu dem gelangt, was mit keinerlei
positiven propositionalen Aussagen bedacht werden kann; und
dies nennt Cusanus Gott. Gott ist für den Kusaner das Größte,
welches mit dem Kleinsten zusammenfällt, da Gott all dem, was
in Gegensätzlichkeit zu sein vermag vorausgeht, und damit not-
wendig ist für all die Dinge, die wir als fassbar oder wissbar
bezeichnen würden. In dem Abschnitt über die Trinitätslehre
erläutert Cusanus die Dreieinigkeit mit dem Beispiel der Begriffe

Einleitung

14



„Dieses, das, dasselbe“ und bedeutet damit den Vater als „dieses“,
den Sohn als „das“ und den Geist im „dasselbe“ als die Verbin-
dung beider; eine Trias die allen Dingen vorausgeht und in der
alle Dinge der Welt, die in dieser sein, oder wie Cusanus es formu-
lieren würde: ausgefaltet sein können, eingefaltet sind und in der
Sphäre Gottes bereits ausgefaltet sind.

Cusanus schließt mit der Ausführung seiner negativen Theo-
logie, die den Leser auf der Jagd nach der Weisheit als erkenntnis-
theoretische Methode begleiten soll.

In „De coniecturis“ wird das methodische Moment der Koin-
zidenz als Mittel zum Übersprung von der Gegensätzlichkeit der
wissbaren Dinge auf das Geheimnis Gottes stärker in den Fokus
genommen. Dabei ist der Begriff der „Mauer der Koinzidenz“
entscheidend, welcher auch in ausführlicher Form in „De visione
dei“ noch zu finden ist und hinter dieser Gott zu denken ist,
ohne dass erkennbar ist, wie Gott ist, er allerdings allein der
Grund für alle Ausfaltungen und damit für alle vergleichende
Wissenschaft ist.

In „De deo abscondito“ ist die Letztaussage, dass Gott ganz
jenseits ist, oder genauer das schlechthin Jenseitige ist. Dies ist
allerdings immer im Kontext des gesamten Denkens des Kusaners
zu betrachten, um Missverständnisse zu vermeiden.5

Wenn Cusanus von Gott als Einheit spricht, so ist damit nicht
eine Zahl im Sinne einer Aufzählung oder Mengenangabe
gemeint, sondern verdeutlicht in aller Intensität die Unendlichkeit
als Singularität, in der alles Seiende enthalten ist und sich von der
kontingenten Welt als Zusammenfall schauen lässt6, wenngleich
sie doch viel mehr ist, als nur ein bloßer Zusammenfall der
Gegensätze, da sie auch alles umfasst, was sein kann oder auch
nicht sein kann. Hier wird deutlich, dass es sich nicht um einen
reinen Schmelztiegel an Dingen oder Aussagen handelt, sondern
um eine Singularität, die allem Denkbaren und Undenkbaren
vorausgeht.

5 Vgl. Haubst, Streifzüge in die cusanische Theologie, 62.
6 Vgl. Hebler, Zum Aufbau der drei Schriften, 21.

Einleitung

15



Der große Gewinn des Werkes „De deo abscondito“ hinsicht-
lich des Gottesbegriffes und dessen Wandels ist die Herausstel-
lung der Dynamik Gottes als Schöpfer durch Einfaltung und
Zusammenfall der Gegensätze, da er das Eine ist, aus dem das
Viele wird. Gott ist so auch das Unwesenhafte, aus dem alle
Wesen entstehen und gebildet werden, der das Seinkönnen und
Wirkenkönnen bewirkt – nicht als Unkönnen, sondern als
Urgrund allen Könnens.7

Die Jagd nach der Erkenntnis in der Schrift über den verbor-
genen Gott fördert zu Tage, dass all das, was wir in unserem kon-
tingenten irdischen Dasein erfassen, niemals das sein kann, was
Gott ist oder wie Gott ist, da Gott all dies, was wir bewusst
oder auch unbewusst zu erfassen oder begreifen glauben, über-
steigt und dem vorausgeht. Als Beispiel für den Gang dieser
Erkenntnis dient ein Pendel, welches in der Lotgeraden in Ruhe
ist und damit unseren Erkenntnisstand hinsichtlich der Gottes-
erkenntnis widerspiegelt. Im Lotpunkt sind wir noch keinen
Weg der Erkenntnis gegangen oder haben uns auch noch auf kei-
nen Weg, auf keine Weise bezogen, weder auf die positive Got-
teserkenntnis noch auf die negative. Wie bereits zu sehen war,
kann unser Pendel jedoch auch ausschwingen hin zur negativen
Theologie, der negativen Erkenntnis über Gott, sodass wir zwar
mittels der Lehre der Koinzidenz nichts Positives über Gott
erkennen können, und so auch nicht das Jenseits schauen kön-
nen, allerdings gegebenen Falles an der Pforte zum Jenseits lau-
schen können, um vielleicht doch zu einer positiven aber unaus-
sagbaren Gotteserkenntnis zu gelangen.

Denn im Buch über den unbekannten Gott vollzieht sich dieser
Schwung des Pendels fokussiert und intensiv ganz auf die Negati-
vität der Gotteserkenntnis, in die Sphäre und Ebene der Unbe-
greifbarkeit des Absoluten, und je weiter ein Pendel in die eine
Richtung ausschwingt, umso kraftvoller wird es nach den mecha-
nischen Regeln unter den idealen Bedingungen auch in die positi-
ve Richtung zurückschwingen.

7 Vgl. Stallmach, Zusammenfall der Gegensätze, 60.

Einleitung

16



Hier wird die Veränderung in der Betrachtung des Gottes-
begriffes deutlich, welche sich im Vergleich zu den vorangegange-
nen Werken vollzieht. Cusanus eröffnet, wie im Pendelbeispiel
dargestellt, die Möglichkeit, den Gang von der Gleichgültigkeit,
dem Nullpunkt, hin zu der negativen Erkenntnis über Gott zu
einer doch positiven geradezu mystischen Erkenntnis, die jedoch
qua Mystik unaussagbar ist, zu gelangen.

In „De visione dei“ steht aus systematisch-analytischer Sicht
zentral der Gang auf die Mauer der Koinzidenz. Hier ist auch
der deutliche Wandel des Fortschreitens zur besseren Erkenntnis
Gottes deutlich, wenn in „De coniecturis“ noch von der Schau der
Koinzidenz aus der Sicht der kontingenten Welt die Rede ist, um
über das Ausschwingen des Pendels in die absolute Unsagbarkeit
über Gott in „De deo abscondito“ zur nächstmöglichen Schau auf
der Mauer und nicht nur an der Mauer des Paradieses in der
Schrift über die Schau Gottes zu gelangen.

An dieser Mauer existieren unsere Begrifflichkeiten als
Begrifflichkeiten noch und werden in dieser durch den Zusam-
menfall der Gegensätze aufgehoben und aller Gegensätzlichkeit
enthoben. So entsagen wir auch jeder Möglichkeit eines positiven
Sprechens über Gott.

Der bemerkenswerte Gewinn in der Schrift über die Schau
Gottes stellt sich vor allem in der Überlegung dar, dass zwischen
der Mauer der Koinzidenz und der Sphäre Gottes, welche ja
direkt hinter dieser Mauer liegen müsste, noch Platz für eine zwei-
te Mauer, einen zweiten metaphysischen Raum der transzendenta-
len Allaussagen ist. Diese Mauer ist uns ganz diesseits, und doch
auch ihrem Wesen nach, wie das Wesen der Allaussagen nicht
benennbar oder begreifbar.

Das Moment der gänzlichen Diesseitigkeit jedoch ebenso
gänzlichen Jenseitigkeit lässt in seiner unvermischten und unge-
trennten Synthese eine Analogie auf Jesus Christus zu, für den
die zweite Mauer als Chiffre gelten kann. Jesus Christus ist ganz
Mensch und ganz Gott und so das einzige Wesen über dessen
Willen wir positive Aussagen treffen können und somit einen
chiffrierten Einblick in den Willen des Absoluten erahnen kön-
nen. Wie die zweite Mauer der letzte „Ort“ ist, an dem wir posi-

Einleitung

17



tive Aussagen über Gott treffen können, so ist Jesus Christus der
letzte „Ort“, durch den und an dem wir positive Aussagen über
Gott anstellen können, denn über den Ganz-Gott-Ganz-Mensch
wird der Wille Gottes kommuniziert und so können wir, wenn
auch vielleicht nur analog, über den Willen Gottes etwas aus-
sagen.

Während in den vorangegangenen Schriften eher implizit von
einem Wandel des Gottesbegriffes und deutlicher von einem Wan-
del des Begreifens oder des Weges des Begreifens des Gottes-
begriffes die Rede war, so setzt nun im „Trialogus de possest“,
dem Dreiergespräch über das „Können-Ist“ ein deutlicher Wandel
des Gottesbegriffes ein, wenn Cusanus sich von positiven Chiffren
„lumen, unum, ipsum und sapientia“8 abwendet und nun der
Inblicknahme der „aktualen schöpferischen Unendlichkeit (gewis-
sermaßen als ‚potentia absoluta‘)“9 und damit zu Gottesbezeich-
nungen im Sinne des Aenigmas10 zuwendet. Cusanus sieht hierbei
auf der Suche nach dem „perfekten“ Gottesbegriff das „possest“
als um vieles trefflicher als alle vorangegangenen Namen, mit
denen das Absolute bedacht worden war.

Doch Cusanus scheint nicht zufrieden mit der Bezeichnung
„possest“ für das Absolute, da er in seiner Schrift über das „Nicht-
Andere“ Gott als „non-aliud“ bezeichnet und nun hofft, den bes-
ten Gottesbegriff und damit die höchste Stufe der Betrachtung
gefunden zu haben. Doch erst in seinem letzten Werk, welches zu
den letzten gehört, die er vor seinem Tode veröffentlichen konnte,
wird Cusanus schließlich zu der höchsten Stufe der Betrachtung
gelangen, weshalb der Theologe auch sein Werk mit eben diesem
Namen als „De apice theoriae“ bedacht hat. Mag es auch nun so
sein, dass Cusanus in dem Begriff des „posse ipsum“ die bessere
Bezeichnung für das Absolute gefunden hat, so wird doch der
Begriff des „non-aliud“ nicht mehr aus dem Denken des Kusaners
schwinden, sondern gerade Grundstein sein für die Genese und
Beleuchtung der Bezeichnung „posse ipsum“.

8 Kazuhiko, Die cusanischen Gottes-Namen, 73.
9 Knoch, Die Bedeutung der cusanischen Trinitätsspekulation, 29.
10 Vgl. Kazuhiko, Die cusanischen Gottes-Namen, 73.

Einleitung

18



In diesem Begriff gipfelt der Wandel des Gottesbegriffes und
des Begreifens dieses Begriffes, denn in dem „posse ipsum“ und
in der Wahrnehmung des „posse ipsum“ ist das Gewahren der
Wahrheit enthalten, welche nicht nur die höchste Stufe des Den-
kens, sondern auch die höchste Stufe des Glücks im Sinne der
wunschlosen Seligkeit des Glücks darstellt. Dieses Phänomen ist
derart umfassend, dass das Sein des Menschen bereits grundge-
legte Züge dessen aufweist, und so eine Analogie zu Gott sich
ergibt.11

Über das „posse ipsum“ kann es kein Mächtigeres, Früheres
oder Besseres geben, weshalb Cusanus diesen Titel auf Gott
anwendet und dieser viel feiner abgestimmt ist, als etwa der frühe-
re Begriff des „possest“, oder überhaupt eine andere Benennung
dessen, welches allen Dingen vorausgeht und ohne das nichts sein
könnte.12

Im Zuge einer Unter-These soll, in diesem Sinne bereits
angeklungen, in „De visione dei“ auch der Frage nach der Aus-
sagbarkeit über Gott selbst nachgegangen und aufgezeigt werden,
dass es zwischen der Gott-Sphäre, über die jede positive Aussage
ein „Irrtum“ im cartesischen Sinne13 wäre, und der Sphäre des
analogen Sprechens auch über den Zusammenfall aller Gegensät-
ze und Kontrarien, einen Bereich gibt, in dem am wahrsten positiv
über Gott zu sprechen der Mensch vermag.

Warum ich gerade dieses Thema für eine Dissertation gewählt
habe, ergibt sich zum einen aus der Tatsache, dass es sich bei der
philosophischen Theologie des Cusanus um den vielleicht größ-
ten Geniestreich des mittelalterlichen Denkens handelt und in
seiner Mächtigkeit gedanklicher Art in doch einfacher Sprache
zu der anspruchsvollsten Philosophie überhaupt zu zählen ist.
Zum anderen bietet Cusanus mit seinem gedanklichen Gewicht
und dem Ansatz der negativen Theologie im Zeichen der nach
wie vor vorherrschenden Problematiken bezüglich des Sprechens
über das Absolute ein praktisch anwendbares Kompendium und

11 Hoye, Die mystische Theologie des Nicolaus Cusanus, 123.
12 Vgl. Jaspers, Nicolaus Cusanus, 98.
13 Vgl. Descartes, Meditationes, meditatio IV.

Einleitung

19



Leitwerk auch für die heutige Zeit. Doch damit nicht genug: Es
ist kein Geheimnis, dass die Hegelsche Philosophie, die in unse-
ren Tagen eine massive Beliebtheit erfährt, vom deutschen Idea-
lismus in cumulo ganz zu schweigen, über diesen, auf Cusanus
zurückzuführen ist, das cusanische Denken jedoch und die Per-
son des Kardinals ebenso zu den unbekannteren Teilen der phi-
losophischen Theologie zählen, wenngleich sie doch große Den-
ker bis heute beeinflusst. Ebenso ist ein weiterer großer Gewinn
des cusanischen Gottesbildes unverkennbar, da Cusanus ja ohne
Zweifel die Menschwerdung Gottes einschließt, einen Anthropo-
morphismus allerdings ablehnt. Bräutigam spricht dahinführend
von einer „Relativierung der Anthropozentrismen“14, ein Mo-
ment, das dann gelingt, wenn man die vor einem Anthropomor-
phismus und einem Pantheismus schützende, „notwendige Schei-
dung von Immanentem und Transzendentem“15 ernst nimmt und
daher weiß, „daß das Wesen des Gottes nicht zu wissen ist“16,
kurz: weil man in seiner Unwissenheit belehrt ist. Cusanus, für
den die belehrte Unwissenheit „nicht nur eine Form des Wissens,
sondern auch eine des Lebens“17 ist, vermenschlicht Gott nicht,
im Gegensatz zu den Verfassern der Tora und der Weisheitslite-
ratur, wobei letztere sozusagen zwar den Versuch unternimmt,
das Widersprüchliche im Gottesbild des YHWH zu nehmen,
allerdings dieses nicht ganz vermag. Erst mit dem Evangelium
verliert das Gottesbild sein absurd Böses und wird weniger
menschlich, ohne dabei unmenschlich18 zu sein. Dass diese An-
thropomorphisierung des Gottesbildes aus längst vergangener
Zeit nach wie vor im gegenwärtigen soziokulturellen Komplex
vollzogen wird, (exemplarisch etwa anhand der Doktrin radikaler
Vereinigungen – etwa evangelikaler Sekten in den USA, die Slo-
gans wie etwa „Gott hasst Schwule“ transportieren – einerseits
und der Theologie und Ethik Leo Tolstois andererseits zu

14 Vgl. Bräutigam, Das Kreuz mit den Aliens, 101.
15 De Gandillac, Nikolaus von Cues, 278.
16 Beierwalters, Der verborgene Gott, 12.
17 Ebd.
18 Vgl. Biser, Nikolaus von Kues als Denker der unendlichen Einheit, 325.

Einleitung

20



sehen)19, der die Vermenschlichung Gottes, welche in der Tora
quasi begann, noch heute als real existent greifbar werden lässt.
Hier ist abschließend verdeutlichend zu erkennen, dass Cusanus
in herausragender Denkleistung gerade auch heute noch gewis-
sen populären Strömungen einen Kontrapunkt entgegensetzt
und durch seine „praktische Philosophie“20, wie Mandrella sie zu
beleuchten sucht, in Form des Anantropomorphismus, genauer
des Antianthropomorphismus, eine Ethik zu verkünden vermag,
die zu einer humanistischeren, ja humaneren, logischeren und
vernünftigeren Sicht- und Denkweise des Gottesbildes, welches –
wie gesagt – weniger menschlich ist, ohne unmenschlich zu sein,
bewegt und damit tatsächlich zur größeren Ehre Gottes und zum
Heile vieler Menschen beiträgt. Hier zeigt sich also, wie Theo-
logie – sogar philosophische Theologie – auf wissenschaftlich,
logisch und rational fundierte Weise in den soziokulturellen Kon-
text eingebettet werden kann und sich als ein aussagekräftiger,
relevanter und streitbarer Dialogpartner präsentiert.

19 Vgl. Tolstoi, Leo: Das Gesetz der Gewalt und das Gesetz der Liebe; Sol-
datenpflicht; Was ist Religion und worin _besteht ihr Wesen?.
20 Mandrella, Viva imago, 23.

Einleitung

21



2. Das Leben des Nikolaus von Kues

Zunächst soll ein kurzer Einblick in die Vita des Kusaners erfol-
gen, sodass historisch-kritisch die Genese und Gestaltung seines
Lebenswerkes verständlichere Züge anzunehmen vermag.

Cusanus lebte zu einer Zeit der politischen aber auch wissen-
schaftlichen Umbrüche. Der deutsche Kardinal wirkte in einer
Zeit zwischen aristotelischer Schulscholastik und der Zeit „des
Humanismus oder der ‚Wiedergeburt‘ (rinascitá)“1. Man darf den
Begriff „Humanismus“ an dieser Stelle jedoch nicht missverste-
hen. Es handelte sich dabei nicht „nur um eine neue Pädagogik,
eine neue lateinische Sprachform“2, sondern die damaligen
Humanisten suchten, durch das Studium der Antike, diese für
„die Gegenwart zu nutzen“.3 Gerade die antike Literatur wurde
neu entdeckt und galt im und durch den Humanismus als „die lite-
rarische Erscheinung der Renaissance“4 und hatte „ihren
Ursprung in Italien, und zwar in der Mediceerstadt Florenz“5.

Das neue Denken des Cusanus, welches dadurch gekennzeich-
net war, dass der Kardinal keine „Traditionen wiederherstellen,
sondern Neues und Unerwartetes sagen“6 wollte und dabei vor
allem wohl die Schrift „De beryllo“ trieben Giordano Bruno zum
Cusanus-Studium, sodass durch Bruno Cusanus weitreichende
Auswirkung auf Denker „der Folgezeit – Hamann, Goethe, Schel-
ling und Hegel“7 hatte.

1 Flasch, Nicolaus Cusanus, 12.
2 Flasch, Nikolaus von Kues in seiner Zeit, 12.
3 Ebd.
4 Lübke, Nikolaus von Kues, 48.
5 Ebd.
6 Flasch, Nicolaus Cusanus, 13.
7 Flasch, Nicolaus Cusanus, 14.

22


