LUKAS VALENTIN OHLER
DER SICH WANDELNDE GOTTESBEGRIFF
BEI NIKOLAUS VON KUES



FREIBURGER
THEOLOGISCHE STUDIEN

Unter Mitwirkung
der Professoren der Theologischen Fakultét
herausgegeben von

Thomas Bohm, Ursula Nothelle-Wildfeuer
(federfithrend), Magnus Striet

Band 191
Der sich wandelnde Gottesbegriff bei Nikolaus von Kues



LUKAS VALENTIN OHLER

Der sich wandelnde
Gottesbegriff bei
Nikolaus von Kues

Eine werkgenetische Untersuchung

HERDER

FREIBU

S \§\\I\

G - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ersscocrg FSC® C083411

D 25

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-38859-0



Inhalt

3.1
32
33

331
332
333
34
35

3.6
3.7
3.8
3.9
3.10
3.11
3.12
313
3.14

3.15

Einleitung . . . . . . ... .. ... ... 11
Das Leben des Nikolaus von Kues . . . . . . . ... ... 22

Das Werk des Cusanus - Ein einfiihrender Kommentar zu

De docta ignorantial . . .. ... ... ... ... .. .. 35
Die belehrte Unwissenheit — ,,Widmung* . . . . . .. 36
Kapitel 1 — ,,Das Wissen als Nichtwissen“ . . . . . . . 37
Kapitel 2 — , Einleitende Ubersicht iiber das

Folgende®™ . . ... .. ... ... .. ... . ... ... 40
Uberdas GroBte . . ... . ... .. 40
Zweitens . . . ... ... 42
Drittens . . . . . .. . ... ... 42

Kapitel 3 — ,,Die volle Wahrheit ist unergriindbar” . 43
Kapitel 4 — ,Nichtergreifendes Erkennen des absolut
Groften, mit welchem das Kleinste zusammenfallt* 44

Kapitel 5: ,,Das Grofte ist Eines™ . . . . ... ... .. 47
Kapitel 6 — ,,Das Grofite ist absolute Notwendigkeit“ 51
Kapitel 7 — ,,Die dreifache und eine Ewigkeit“. . . . 53
Kapitel 8 — ,,Die ewige Zeugung“ . . . . . . ... ... 56
Kapitel 9 — ,,Das ewige Hervorgehen der

Verbindung® . . . . . ... ... 58
Kapitel 10 — ,,Das Erkennen der Trinitét in der Einheit

im Ubersteigen aller Erkenntnisinhalte* . . . . . . . . 65
Kapitel 11 — ,,Die Leistung der Mathematik beim
Erfassen der innergottlichen Relationen® . . . . . . . 68
Kapitel 12 — ,,Die Beniitzung mathematischer Zeichen
zur Bewiltigung der gestellten Aufgaben” . . . . .. 69
Kapitel 13 — ,,Die Eigenschaften der groten und
unendlichen Linie* . . . . ... ... ... ... .. ... 74
Kapitel 14 — ,,Die unendliche Linie ist Dreieck“ . . . 77



Inhalt

3.16
3.17

3.18

3.19

3.20

321

322

3.23

3.24

3.25

3.26

3.27
3.28

4.

4.1
411
412
4121
4122
4123
41.2.4
4.1.25
413
414
415

Kapitel 15 — ,,Jenes Dreieck ist Kreis und Kugel“ . . 79
Kapitel 16 — ,,Wie die grofite Linie zu den Linien, so
verhilt sich tibertragenerweise das GroBte zu allem.”“ 80
Kapitel 17 — ,, Tiefschiirfende Erkenntnisse als

Folgerung™ . . . ... ... .. ... ... ... . ... 82
Kapitel 18 — ,,Der gleiche Grundsatz fiihrt uns zum
Verstindnis der Teilhabe an der Seiendheit” . . . . . 88
Kapitel 19 — ,,Ubertragung des unendlichen Dreiecks

auf die allerhochste Dreifaltigkeit . . . ... ... .. 91

Kapitel 20 — ,,Die Trinitét (Fortsetzung) und die
Unmaoglichkeit einer Vierheit oder Mehrzahl in Gott“ 94
Kapitel 21 — ,,Ubertragung des unendlichen Kreises

auf die Einheit* . . . . ... ... ... . L 96
Kapitel 22 — ,,Die gottliche Vorsehung vereinigt die
Gegensitze . .. ... ... 98
Kapitel 23 — ,,Ubertragung der unendlichen Kugel auf

die aktuale Existenz Gottes“ . . ... ... ... ... . 102
Kapitel 24 — ,,Der Name Gottes und die affirmative
Theologie* . . .. ... ... ... ... ... ... ... 103
Kapitel 25 — ,,Im Hinblick auf die Geschopfe gaben

die Heiden Gott mannigfache Namen® . . . . . . . .. 108
Kapitel 26 — ,,Die negative Theologie* . . . . . . . .. 108
Abschluss . . . . ... ... 110
De Coniecturis - Uber die MutmaBungen . . . . . . .. 112
Erster Teil . ... ... ... .. . ... ... .. .. ... 113
,»1. Kapitel Der Ursprung der Mutmafungen® . . . . . 114
»4. Kapitel Die vier Einheiten™ . . . . .. ... ... .. 117
Oberflachliche sprachliche Herleitung . . . . . . . . .. 118
Erste Moglichkeit . . . ... ... ... ... ... 120
Zweite Moglichkeit . . .. ... ... 0L 121
Dritte Moglichkeit . . . . ... ... ... ... ... ... 121
Vierte Moglichkeit . .. ... ... ... .. .. ... 122
»J. Kapitel Die erste Einheit . . . . ... ... ... .. 124
,0. Kapitel Die zweite Einheit* . . . . .. ... ... .. 130
9. Kapitel Einheit und Andersheit . . . . . . ... .. 137



4.1.6
4.1.7
42

421
422
423
4.3

52

6.2

6.3

6.4

6.5

6.6
6.7

6.8

6.9

6.10

Inhalt

»11. Kapitel Die Teilhabe* . . . ... ... ... ... . 141
»12. Kapitel Die drei Welten* . . . ... ... ... .. 147
Zweiter Teil . . . .. . ... ... .. 150
,»9. Kapitel Die Unterschiede der Seinsweisen“ . . . . 150
,»12. Kapitel Natur und Kunst* . . . ... ... ... .. 151
,»17. Kapitel Die Selbsterkenntnis“ . . . ... ... .. 153
Abschluss . . .. ... ... 156
De deo abscondito - Vom verborgenen Gott . . . . .. 158

»EBin Gesprich zweier Minner, von denen der eine
Heide; der andere Christ ist; iiber den verborgenen

Gott . . . . 158
Abschluss . . .. .. ... 164
De visione dei - Von der Schau Gottes . . . . . .. . .. 166

Kapitel 1 — ,,Die Vollkommenheit der sinnlichen
Erscheinung gewinnt ihre Wahrheit im ganz

vollkommenen Gott“ . . . ... ... .. .. ... ... 168
Kapitel 2 — ,,Das absolute Sehen umfaf3t alle Arten

des Sehens® . . . . ... ... 170
Kapitel 3 — ,,Die Aussagen iiber Gott unterschieden

sich nicht in der Wirklichkeit*“ . . . . . . . . ... . .. 171
Kapitel 4 — ,,Das Sehen Gottes hei3t Vorsehung,

Gnade und ewiges Leben® . . . .. ... .. ... ... 171
Kapitel 5 — ,,Das Sehen ist Verkosten, Suchen,

Erbarmen und Wirken* . . . . . ... .. ... ... .. 174

Kapitel 6 — ,,Das Sehen von Angesicht zu Angesicht“ 175
Kapitel 7 — ,,Die Frucht der Schau des Angesichtes

und wie man sie erlangt . . . ... ... L. 179
Kapitel 8 — ,,Gottes Sehen ist Lieben, Bewirken und
alles in sich Fassen* . . . . . ... .. ... ... . ... 182

Kapitel 9 — ,,Das Sehen Gottes ist zugleich universal
und auf jedes einzelne gerichtet, und der Weg zum

Sehen Gottes™ . . . . .. ... ... ... 183
Kapitel 10 — ,,Gott wird jenseits des Ineinsfalls der
Gegensitze gesehen, und sein Sehen ist sein Sein“ . 186



Inhalt

6.11

6.12

6.13

6.14

6.15

6.16

6.17

6.18

6.19

7.1

7.1.1
7.1.2
7.1.3
7.1.4
7.1.5
7.1.6
72

7.2.1
722
72.3

72.4
73
7.4
7.5

Kapitel 11 — ,,Wie man in Gott ,Aufeinanderfolge

ohne Aufeinanderfolge‘ sieht* . . . ... ... .. ... 186
Kapitel 12 — ,,Wo der Unsichtbare gesehen wird,

wird der Ungeschaffene geschaffen . . ... .. ... 187
Kapitel 13 — ,,Gott wird als die absolute Unendlichkeit
gesehen“ . . ... ... 187
Uber die Aussagbarkeit des Nicht-Aussagbaren.

Ein Exkurs . ... ... ... .. .. ... ... .. ... . 189
Kapitel 14 — ,,Wie faltet Gott alles ohne Andersheit
insichein?* ... .. ... ... ... .. .. ... .. .. 194
Kapitel 15 — ,,Die aktuale Unendlichkeit ist die

Einheit, in der das Bild die Wahrheit ist“ . . . . . .. 194
Kapitel 16 — ,,Wére Gott nicht unendlich, wire er

nicht das Ziel der Sehnsucht“ . . . .. .. ... ... .. 195
Kapitel 17 — ,,Nur als dreieiner kann Gott vollkommen
gesehen werden™ . . ... ... ... L. 196
Abschluss . . . .. ... ... ... 198

Trialogus de possest — Dreiergesprach liber das Konnen-Ist 200

Uber die Moglichkeit . . . . ... ... ... .. .. ... 205
Die erste Moglichkeit . . . . ... ... ... ... ... 206
Die zweite Moglichkeit . . . .. .. .. ... .. .. ... 207
Die dritte Moglichkeit . . . ... ... ... ... ... 208
Die vierte Moglichkeit (A). . . .. .. ... .. ... .. 209
Die vierte Moglichkeit (B1) . . . ... .. ... .. ... 209
Die vierte Moglichkeit (B2) . . .. .. ... ... .. .. 209
Ein Exkurs tiber Wirklichkeit und Moglichkeit . . . . 212
Possibilitas als ,,Die Moglichkeit . .. ... ... ... 212
Possibilitas als modallogisches Moglichsein . . . . . . . 213
Possibilitas im Sinne des Moglichseins in der Akt-
Potenz-Lehre . . . . . ... ... ... ... ... 213
Possibilitas als ,,Die Macht“ . . . ... ... .. ... .. 214
Uber das Sein und die Form der Dinge . . . . . . . . . 215
Uber das Hinaufsteigen iiber sich selbst . . . . . . . . 218
Wie ,,das Ewige alles zugleich und im Jetzt der

Ewigkeit das Ganze ist“ . . . ... ..... ... ... 219



Inhalt

7.6 Uber die Wesensgriinde . . . . .. ... ... ... .. 220
7.7 Die Linie und das , Konnen-Ist“. . . . ... . .. . .. 221
7.8 Das Nichtsein als Beispiel fiir die Negative Methode 227
7.9 Abschluss . . ... ... oo 227
8. De non aliud - Vom Nicht-Anderen . . . . ... . ... 229
8.1 Erstes Kapitel . . . . ... .. ... ... ... .. ... 230
8.2 Zweites Kapitel . . . . ... ... . 0L 231
83 Drittes Kapitel . . .. ... ... .. ... ... .. ... 233
8.4 Viertes Kapitel . .. . ... ... .. ... ... .. ... 236
8.5 Exkurs: Das Nicht-Widerspruchsprinzip bei Cusanus 240
8.6 Finftes Kapitel . . . .. ... .. ... ... . ... . 243
8.7 Sechstes Kapitel . . ... ... ... ... .. ... 246
8.8 Siebtes Kapitel . . ... .. ....... .. ... .... 249
8.9 Achtes Kapitel . ... ... ... .. ... ... .. ... 252
8.10  Neuntes Kapitel . . . .. .. ... ... ... .. ... . 252
8.11  Zehntes Kapitel . . . . . ... .. ... ... . . ..., 253
812  Elftes Kapitel . . . ... ... .. ... ... ... . 253
813  Abschluss . . ... ... .. .. ... ... .. 255
9. De apice theoriae - Von der hochsten Stufe der
Betrachtung . . . ... ... ... ... . ... . ... . 257
91 Corpus . . ... ... 258
9.2 Kurzfassung der Schrift ,,De apice theoriae“ . . . . . 275
9.3 Abschluss . ... ... ..o 279
10. Fazit . ... ... .. 281
Literaturverzeichnis . . . . .. ... .. ... . ... .. ... .. 284
Anhang . . . .. ... 292






1. Einleitung

Ziel dieser Arbeit ist es, einen Nachvollzug der Genese und der
Entwicklung des Gottesbegriffes, aber auch des Wandels der
Erkenntnisschritte beziiglich des Gottesbegriffes bei Cusanus
anhand der Bearbeitung der entscheidenden Werke des Kardinals
in chronologischer Reihenfolge zu leisten.

Sprechen wir von einem Gottesbegriff, so sind darin zwei Wor-
ter enthalten: Gott und Begriff. Will man also den Wandel eines
Begriffes darstellen, so gilt es ebenso das Begreifen dieses Begrif-
fes und damit auch den Wandel im Begreifen dieses Begriffes zu
beleuchten und zu erldutern.

Dabei sollen neue Standpunkte und Erkenntnisse in Bezug auf
die christliche Gotteslehre herausgearbeitet, und auch der An-
schluss des cusanischen Gottesbegriffes an die christliche Tradi-
tion analysiert werden. Zur Umsetzung dieses Vorhabens bedarf
es zahlreicher wissenschaftlicher Methoden, welche sich frei nach
dem humboldtschen ,,Querweltein-Ideal in vielerlei anderen
etablierten wissenschaftlichen Disziplinen finden lassen und
derer auch die Theologie, so sie Wissenschaft sein will, sich bedie-
nen muss: etwa der historisch-kritischen Methode, der exegeti-
schen Literaturwissenschaft, der vergleichenden literarischen
Analyse der lateinischen Texte, vom kirchengeschichtlichen Hin-
tergrundwissen ganz zu schweigen. Doch all diese Methoden zur
Analyse sind unzureichend in Anbetracht der gewaltigen denkeri-
schen Leistung Cusanus’, sollte dabei die angewandte und formale
Logik vergessen werden. Theologie und Philosophie diirfen spe-
kulativ sein, wenn man sie so versteht, wie es Cusanus gerecht
wird, niamlich ,,als das Schauen einer in sich noch unsichtbaren,
aber offenbarten Wirklichkeit im Spiegel (speculum) von Bildern
und Symbolen“!. Wer dabei ernstzunehmende Theologie und Phi-

! Haubst, Streifziige in die cusanische Theologie, 14.

11



Einleitung

losophie betreibt oder zumindest betreiben will, weil3, wie auf3er-
ordentlich notwendig dieses analytische Werkzeug bei verantwor-
tungsvoller wissenschaftlicher Arbeit jeder Art ist.

Die Logik findet sich dabei nicht nur in der Philosophie oder
Theologie, sondern ebenso in Disziplinen, deren wissenschaftli-
chen Charakter nur noch die Wenigsten ihnen heutzutage abzu-
sprechen gewillt sind — Informatik, Physik, Mathematik und eben
in der Wissenschaft der Logik selbst.

So ist es mein Ziel, die Entwicklung der Gottesgedanken bei
Cusanus und die Art der Anniherung an diese Gottesgedanken
in logischer, analytischer und systematischer Weise zu beleuchten
und dariiber zu sprechen, soweit es sich wahrhaftig dariiber spre-
chen lédsst. Denn iiber die ,,gewonnene Beute“? — um cusanisch zu
sprechen — muss gesprochen werden, da eine verantwortliche und
verantwortungsvolle Wissenschaft nur dann eine solche ist, wenn
sie nicht nur Wissen schafft, sondern dieses zu vermitteln weif3.
Das Gewonnene will ich daher auf beste Weise beibringen; durch
anschauliche, 2D/3D-grafische Beispiele, sowie klare, strukturier-
te und durch formallogische Darstellung untermauerte Erklidrun-
gen, sodass Theologie nicht nur ein Glasperlenspiel im Elfenbein-
turm wird, sondern so vielen Menschen wie moglich dienlich sein
moge.

Zum Aufbau der Arbeit: Es ist kein Zufall, wenn die Kommentie-
rung und damit der Text dieser Arbeit sehr ,,thesisch* wirkt; dies
ist dem Umstand eines textexegetischen Anspruches geschuldet,
nahe am Originaltext und damit nahe an der eben ,,thesenhaften*
Sprache des Kusaners zu arbeiten.

Das einleitende Kapitel bietet einen Uberblick der Vita des
Kusaners, woraufhin ein Kommentar zu dem grundlegendsten
Werk Cusanus’ ,,De docta ignorantia 1** folgt, um einen Hinter-
grund fiir die Darstellung des sich wandelnden Begriffes von
Gott bei Cusanus zu bilden und zu verdeutlichen, dass es gilt,

2 Vgl. De venatione sapientiae.
3 Im weiteren Text wird auf den Zusatz ,,I“ verzichtet; es ist — auBBer extra
erwihnt — immer ,,De docta ignorantia I gemeint.

12



Einleitung

Cusanus nicht ,,,nur als den Philosophen der docta ignorantia““ zu
betrachten.

In den folgenden Kapiteln bis hin zum Schlusskapitel wird der
Gottesbegriff anhand verschiedener FEigenschaften, Prédikate
oder Begriffe, die nach Cusanus iiber Gott gefasst werden konnen,
beleuchtet im Rahmen der auf ,,De docta ignorantia“ folgenden
und aufgrund ihrer Relevanz fiir die Darstellung des Wandels des
Gottesbegriffes in der Theologie des Cusanus gezielt ausgewihl-
ten relevanten Hauptwerke: ,,De coniecturis“, ,,De deo abscondi-
to“, ,,De visione dei”, ,, Trialogus de possest”, ,,De non aliud“ und
»De apice theoriae“. Die Begrifflichkeit, die Cusanus auf Gott
anwendet, wird sodann in dem jeweiligen relevanten Werk-Kapi-
tel ndher analysiert. Dabei ist wichtig, dass in jedem chronologisch
folgenden Werk die im Vergleich zum Vorwerk entstandenen Ver-
dnderungen hinsichtlich des Gottesbegriffes kenntlich werden.
Darin steht im Vordergrund die systematische Kohérenz der
Inhalte der einzelnen Unterkapitel, weshalb in den Werken ,,De
docta ignorantia“ und ,,De visione Dei* um eines besseren Ver-
stindnisses willen von der im Originaltext vorhandenen Kapitel-
struktur abgesehen werden wird, in den Werken, ,,De coniectu-
ris“, ,,De deo abscondito®, ,Trialogus de possest”, ,,De non
aliud“ und ,,De apice theoriae* allerdings grétenteils die vorhan-
dene Kapitelstruktur aufgrund ihrer systematischen Adédquatheit
beibehalten wird.

Freilich stellen obengenannte Werke hinsichtlich der Gottes-
lehre des Cusanus nur behandelnde Bruchteile dar. Allerdings
beschréinke ich mich in dieser Arbeit auf eben jene, da eine aus-
fiihrliche Betrachtung der iibrigen Werke zum einen den Rahmen
einer Dissertation sprengen wiirde, und zudem jene Auswahl am
relevantesten fiir die Beleuchtung des sich wandelnden Gottes-
begriffes und des Begreifens dessen im Denken des Cusanus ist.

Der Gewinn dieser Vorgehensweise liegt bis zu diesem Punkt

darin, dass a) der Anspruch an Vollstindigkeit erfiillt wird, da

4 Kaiser, Moglichkeiten und Grenzen, 251.

13



Einleitung

alle relevanten Werke Cusanus’ hinsichtlich des Wandels des
Gottesbegriffes bearbeitet werden, b) ich die Gedanken Cusanus’
so verstidndlich und logisch nachvollziehbar wie moglich zu erkli-
ren und zu kommentieren versuche, dass die meisten sich bemii-
henden Leser einen Gewinn aus der Lektiire dieser Unter-
suchung ziehen werden, und c) es sich tatsdchlich um ein
textexegetisches Werk handeln wird, welches der geneigte Leser
zur Hand nehmen kann, wenn er herausfinden mochte, was
Cusanus beispielsweise im , Trialogus de possest” iiber Gott
geschrieben hat. Allein aufgrund der erwédhnten Methoden, als
auch des analytischen und (formal-)logischen Anspruches und
nicht zuletzt des historischen, literaturwissenschaftlichen und
exegetischen Charakters der Arbeit zeigt sich — sozusagen
»weakly implied” —, wie Theologie Wissenschaft ist, da sie sich
mehrerer etablierter Wissenschaften bedient und neues Wissen
und neue Erkenntnisse zu Tage fordert — also: Wissen schafft.
Der vielleicht offensichtlichste Beweis bzw. Beleg dafiir, dass
Theologie Wissenschaft ist, tritt sicherlich im Schlusskapitel zuta-
ge, das sich zugleich der These dieser Arbeit widmet: Der Got-
tesbegriff des Kusaners und gerade der performative, prozesshaf-
te Wandel, ja der Vollzug des Wandels iiberhaupt, ist heute nach
wie vor relevant, ja als Kontrapunkt zu vielerlei Vergewaltigun-
gen des Gottesnamens geradezu notwendig.

Im ersten Buch von ,,De docta ignorantia“ bedient sich Cusanus
der Methode des Erkenntnisganges von den bekannten Dingen
zu den unbekannten, um schlieBlich das Nichtwissen als wahres
Wissen zu deuten. Dabei geht Cusanus iiber ein blofles ,,Ich
weil3, dass ich nichts wei“ hinaus, da, wenn man tiber all das
hinausgeht, was wissbar ist, zu dem gelangt, was mit keinerlei
positiven propositionalen Aussagen bedacht werden kann; und
dies nennt Cusanus Gott. Gott ist fiir den Kusaner das GrofBte,
welches mit dem Kleinsten zusammenfillt, da Gott all dem, was
in Gegensitzlichkeit zu sein vermag vorausgeht, und damit not-
wendig ist fiir all die Dinge, die wir als fassbar oder wissbar
bezeichnen wiirden. In dem Abschnitt iiber die Trinitidtslehre
erlautert Cusanus die Dreieinigkeit mit dem Beispiel der Begriffe

14



Einleitung

,,Dieses, das, dasselbe“ und bedeutet damit den Vater als ,,dieses,
den Sohn als ,,das“ und den Geist im ,,dasselbe* als die Verbin-
dung beider; eine Trias die allen Dingen vorausgeht und in der
alle Dinge der Welt, die in dieser sein, oder wie Cusanus es formu-
lieren wiirde: ausgefaltet sein kénnen, eingefaltet sind und in der
Sphire Gottes bereits ausgefaltet sind.

Cusanus schlieBt mit der Ausfithrung seiner negativen Theo-
logie, die den Leser auf der Jagd nach der Weisheit als erkenntnis-
theoretische Methode begleiten soll.

In ,,De coniecturis® wird das methodische Moment der Koin-
zidenz als Mittel zum Ubersprung von der Gegensitzlichkeit der
wissbaren Dinge auf das Geheimnis Gottes starker in den Fokus
genommen. Dabei ist der Begriff der ,Mauer der Koinzidenz*
entscheidend, welcher auch in ausfiihrlicher Form in ,,De visione
dei“ noch zu finden ist und hinter dieser Gott zu denken ist,
ohne dass erkennbar ist, wie Gott ist, er allerdings allein der
Grund fiir alle Ausfaltungen und damit fiir alle vergleichende
Wissenschaft ist.

In ,,De deo abscondito” ist die Letztaussage, dass Gott ganz
jenseits ist, oder genauer das schlechthin Jenseitige ist. Dies ist
allerdings immer im Kontext des gesamten Denkens des Kusaners
zu betrachten, um Missverstindnisse zu vermeiden.’

Wenn Cusanus von Gott als Einheit spricht, so ist damit nicht
eine Zahl im Sinne einer Aufzdhlung oder Mengenangabe
gemeint, sondern verdeutlicht in aller Intensitét die Unendlichkeit
als Singularitét, in der alles Seiende enthalten ist und sich von der
kontingenten Welt als Zusammenfall schauen ldsst®, wenngleich
sie doch viel mehr ist, als nur ein bloBer Zusammenfall der
Gegensitze, da sie auch alles umfasst, was sein kann oder auch
nicht sein kann. Hier wird deutlich, dass es sich nicht um einen
reinen Schmelztiegel an Dingen oder Aussagen handelt, sondern
um eine Singularitidt, die allem Denkbaren und Undenkbaren
vorausgeht.

5 Vgl. Haubst, Streifziige in die cusanische Theologie, 62.
¢ Vgl. Hebler, Zum Aufbau der drei Schriften, 21.

15



Einleitung

Der groB3e Gewinn des Werkes ,,De deo abscondito hinsicht-
lich des Gottesbegriffes und dessen Wandels ist die Herausstel-
lung der Dynamik Gottes als Schopfer durch Einfaltung und
Zusammenfall der Gegensitze, da er das Eine ist, aus dem das
Viele wird. Gott ist so auch das Unwesenhafte, aus dem alle
Wesen entstehen und gebildet werden, der das Seinkonnen und
Wirkenkonnen bewirkt — nicht als Unkonnen, sondern als
Urgrund allen Kénnens.’

Die Jagd nach der Erkenntnis in der Schrift iiber den verbor-
genen Gott fordert zu Tage, dass all das, was wir in unserem kon-
tingenten irdischen Dasein erfassen, niemals das sein kann, was
Gott ist oder wie Gott ist, da Gott all dies, was wir bewusst
oder auch unbewusst zu erfassen oder begreifen glauben, iiber-
steigt und dem vorausgeht. Als Beispiel fiir den Gang dieser
Erkenntnis dient ein Pendel, welches in der Lotgeraden in Ruhe
ist und damit unseren Erkenntnisstand hinsichtlich der Gottes-
erkenntnis widerspiegelt. Im Lotpunkt sind wir noch keinen
Weg der Erkenntnis gegangen oder haben uns auch noch auf kei-
nen Weg, auf keine Weise bezogen, weder auf die positive Got-
teserkenntnis noch auf die negative. Wie bereits zu sehen war,
kann unser Pendel jedoch auch ausschwingen hin zur negativen
Theologie, der negativen Erkenntnis iiber Gott, sodass wir zwar
mittels der Lehre der Koinzidenz nichts Positives iiber Gott
erkennen konnen, und so auch nicht das Jenseits schauen kon-
nen, allerdings gegebenen Falles an der Pforte zum Jenseits lau-
schen konnen, um vielleicht doch zu einer positiven aber unaus-
sagbaren Gotteserkenntnis zu gelangen.

Denn im Buch tiber den unbekannten Gott vollzieht sich dieser
Schwung des Pendels fokussiert und intensiv ganz auf die Negati-
vitdt der Gotteserkenntnis, in die Sphidre und Ebene der Unbe-
greifbarkeit des Absoluten, und je weiter ein Pendel in die eine
Richtung ausschwingt, umso kraftvoller wird es nach den mecha-
nischen Regeln unter den idealen Bedingungen auch in die positi-
ve Richtung zuriickschwingen.

7 Vgl. Stallmach, Zusammenfall der Gegensitze, 60.

16



Einleitung

Hier wird die Verdnderung in der Betrachtung des Gottes-
begriffes deutlich, welche sich im Vergleich zu den vorangegange-
nen Werken vollzieht. Cusanus erdffnet, wie im Pendelbeispiel
dargestellt, die Moglichkeit, den Gang von der Gleichgiiltigkeit,
dem Nullpunkt, hin zu der negativen Erkenntnis iiber Gott zu
einer doch positiven geradezu mystischen Erkenntnis, die jedoch
qua Mystik unaussagbar ist, zu gelangen.

In ,,.De visione dei“ steht aus systematisch-analytischer Sicht
zentral der Gang auf die Mauer der Koinzidenz. Hier ist auch
der deutliche Wandel des Fortschreitens zur besseren Erkenntnis
Gottes deutlich, wenn in ,,De coniecturis® noch von der Schau der
Koinzidenz aus der Sicht der kontingenten Welt die Rede ist, um
iber das Ausschwingen des Pendels in die absolute Unsagbarkeit
iiber Gott in ,,De deo abscondito” zur ndchstméglichen Schau auf
der Mauer und nicht nur an der Mauer des Paradieses in der
Schrift tiber die Schau Gottes zu gelangen.

An dieser Mauer existieren unsere Begrifflichkeiten als
Begrifflichkeiten noch und werden in dieser durch den Zusam-
menfall der Gegensitze aufgehoben und aller Gegensitzlichkeit
enthoben. So entsagen wir auch jeder Mdglichkeit eines positiven
Sprechens iiber Gott.

Der bemerkenswerte Gewinn in der Schrift tiber die Schau
Gottes stellt sich vor allem in der Uberlegung dar, dass zwischen
der Mauer der Koinzidenz und der Sphire Gottes, welche ja
direkt hinter dieser Mauer liegen miisste, noch Platz fiir eine zwei-
te Mauer, einen zweiten metaphysischen Raum der transzendenta-
len Allaussagen ist. Diese Mauer ist uns ganz diesseits, und doch
auch ihrem Wesen nach, wie das Wesen der Allaussagen nicht
benennbar oder begreifbar.

Das Moment der ginzlichen Diesseitigkeit jedoch ebenso
ginzlichen Jenseitigkeit ldsst in seiner unvermischten und unge-
trennten Synthese eine Analogie auf Jesus Christus zu, fiir den
die zweite Mauer als Chiffre gelten kann. Jesus Christus ist ganz
Mensch und ganz Gott und so das einzige Wesen iiber dessen
Willen wir positive Aussagen treffen konnen und somit einen
chiffrierten Einblick in den Willen des Absoluten erahnen kon-
nen. Wie die zweite Mauer der letzte ,,Ort” ist, an dem wir posi-

17



Einleitung

tive Aussagen iiber Gott treffen kénnen, so ist Jesus Christus der
letzte ,,Ort“, durch den und an dem wir positive Aussagen iiber
Gott anstellen konnen, denn iiber den Ganz-Gott-Ganz-Mensch
wird der Wille Gottes kommuniziert und so konnen wir, wenn
auch vielleicht nur analog, iiber den Willen Gottes etwas aus-
sagen.

Wihrend in den vorangegangenen Schriften eher implizit von
einem Wandel des Gottesbegriffes und deutlicher von einem Wan-
del des Begreifens oder des Weges des Begreifens des Gottes-
begriffes die Rede war, so setzt nun im ,,Trialogus de possest®,
dem Dreiergespréach iiber das ,,Kénnen-Ist“ ein deutlicher Wandel
des Gottesbegriffes ein, wenn Cusanus sich von positiven Chiffren
Hlumen, unum, ipsum und sapientia”® abwendet und nun der
Inblicknahme der ,,aktualen schopferischen Unendlichkeit (gewis-
sermaflen als ,potentia absoluta‘)*” und damit zu Gottesbezeich-
nungen im Sinne des Aenigmas'® zuwendet. Cusanus sieht hierbei
auf der Suche nach dem ,,perfekten* Gottesbegriff das ,,possest®
als um vieles trefflicher als alle vorangegangenen Namen, mit
denen das Absolute bedacht worden war.

Doch Cusanus scheint nicht zufrieden mit der Bezeichnung
»possest” fiir das Absolute, da er in seiner Schrift iiber das ,,Nicht-
Andere® Gott als ,,non-aliud“ bezeichnet und nun hofft, den bes-
ten Gottesbegriff und damit die hochste Stufe der Betrachtung
gefunden zu haben. Doch erst in seinem letzten Werk, welches zu
den letzten gehort, die er vor seinem Tode veroffentlichen konnte,
wird Cusanus schlieBlich zu der hochsten Stufe der Betrachtung
gelangen, weshalb der Theologe auch sein Werk mit eben diesem
Namen als ,,De apice theoriae* bedacht hat. Mag es auch nun so
sein, dass Cusanus in dem Begriff des ,,posse ipsum* die bessere
Bezeichnung fiir das Absolute gefunden hat, so wird doch der
Begriff des ,,non-aliud* nicht mehr aus dem Denken des Kusaners
schwinden, sondern gerade Grundstein sein fiir die Genese und
Beleuchtung der Bezeichnung ,,posse ipsum®.

8 Kazuhiko, Die cusanischen Gottes-Namen, 73.
® Knoch, Die Bedeutung der cusanischen Trinitidtsspekulation, 29.
10 Vgl. Kazuhiko, Die cusanischen Gottes-Namen, 73.

18



Einleitung

In diesem Begriff gipfelt der Wandel des Gottesbegriffes und
des Begreifens dieses Begriffes, denn in dem ,,posse ipsum* und
in der Wahrnehmung des ,,posse ipsum® ist das Gewahren der
Wahrheit enthalten, welche nicht nur die hochste Stufe des Den-
kens, sondern auch die hochste Stufe des Gliicks im Sinne der
wunschlosen Seligkeit des Gliicks darstellt. Dieses Phdnomen ist
derart umfassend, dass das Sein des Menschen bereits grundge-
legte Ziige dessen aufweist, und so eine Analogie zu Gott sich
ergibt.!!

Uber das ,,posse ipsum* kann es kein Méchtigeres, Fritheres
oder Besseres geben, weshalb Cusanus diesen Titel auf Gott
anwendet und dieser viel feiner abgestimmt ist, als etwa der friihe-
re Begriff des ,,possest”, oder iiberhaupt eine andere Benennung
dessen, welches allen Dingen vorausgeht und ohne das nichts sein
konnte."?

Im Zuge einer Unter-These soll, in diesem Sinne bereits
angeklungen, in ,,De visione dei“ auch der Frage nach der Aus-
sagbarkeit iiber Gott selbst nachgegangen und aufgezeigt werden,
dass es zwischen der Gott-Sphére, liber die jede positive Aussage
ein ,Irrtum® im cartesischen Sinne wire, und der Sphére des
analogen Sprechens auch iiber den Zusammenfall aller Gegensit-
ze und Kontrarien, einen Bereich gibt, in dem am wahrsten positiv
iiber Gott zu sprechen der Mensch vermag.

Warum ich gerade dieses Thema fiir eine Dissertation gew&hlt
habe, ergibt sich zum einen aus der Tatsache, dass es sich bei der
philosophischen Theologie des Cusanus um den vielleicht grof3-
ten Geniestreich des mittelalterlichen Denkens handelt und in
seiner Maichtigkeit gedanklicher Art in doch einfacher Sprache
zu der anspruchsvollsten Philosophie tiberhaupt zu zidhlen ist.
Zum anderen bietet Cusanus mit seinem gedanklichen Gewicht
und dem Ansatz der negativen Theologie im Zeichen der nach
wie vor vorherrschenden Problematiken beziiglich des Sprechens
iiber das Absolute ein praktisch anwendbares Kompendium und

I Hoye, Die mystische Theologie des Nicolaus Cusanus, 123.
12 Vgl. Jaspers, Nicolaus Cusanus, 98.
13 Vgl. Descartes, Meditationes, meditatio IV.

19



Einleitung

Leitwerk auch fiir die heutige Zeit. Doch damit nicht genug: Es
ist kein Geheimnis, dass die Hegelsche Philosophie, die in unse-
ren Tagen eine massive Beliebtheit erfihrt, vom deutschen Idea-
lismus in cumulo ganz zu schweigen, iiber diesen, auf Cusanus
zuriickzufiihren ist, das cusanische Denken jedoch und die Per-
son des Kardinals ebenso zu den unbekannteren Teilen der phi-
losophischen Theologie zédhlen, wenngleich sie doch grof3e Den-
ker bis heute beeinflusst. Ebenso ist ein weiterer groler Gewinn
des cusanischen Gottesbildes unverkennbar, da Cusanus ja ohne
Zweifel die Menschwerdung Gottes einschlieft, einen Anthropo-
morphismus allerdings ablehnt. Brautigam spricht dahinfithrend
von einer ,Relativierung der Anthropozentrismen“*, ein Mo-
ment, das dann gelingt, wenn man die vor einem Anthropomor-
phismus und einem Pantheismus schiitzende, ,,notwendige Schei-
dung von Immanentem und Transzendentem“!® ernst nimmt und
daher weiB3, ,,da3l das Wesen des Gottes nicht zu wissen ist“!°,
kurz: weil man in seiner Unwissenheit belehrt ist. Cusanus, fiir
den die belehrte Unwissenheit ,,nicht nur eine Form des Wissens,
sondern auch eine des Lebens*“? ist, vermenschlicht Gott nicht,
im Gegensatz zu den Verfassern der Tora und der Weisheitslite-
ratur, wobei letztere sozusagen zwar den Versuch unternimmt,
das Widerspriichliche im Gottesbild des YHWH zu nehmen,
allerdings dieses nicht ganz vermag. Erst mit dem Evangelium
verliert das Gottesbild sein absurd Boses und wird weniger
menschlich, ohne dabei unmenschlich® zu sein. Dass diese An-
thropomorphisierung des Gottesbildes aus lidngst vergangener
Zeit nach wie vor im gegenwdrtigen soziokulturellen Komplex
vollzogen wird, (exemplarisch etwa anhand der Doktrin radikaler
Vereinigungen — etwa evangelikaler Sekten in den USA, die Slo-
gans wie etwa ,,Gott hasst Schwule* transportieren — einerseits
und der Theologie und Ethik Leo Tolstois andererseits zu

14 Vgl. Brautigam, Das Kreuz mit den Aliens, 101.

5 De Gandillac, Nikolaus von Cues, 278.

16 Beierwalters, Der verborgene Gott, 12.

17 Ebd.

18 Vgl. Biser, Nikolaus von Kues als Denker der unendlichen Einheit, 325.

—

20



Einleitung

sehen)”, der die Vermenschlichung Gottes, welche in der Tora
quasi begann, noch heute als real existent greifbar werden lasst.
Hier ist abschlieBend verdeutlichend zu erkennen, dass Cusanus
in herausragender Denkleistung gerade auch heute noch gewis-
sen populdren Stromungen einen Kontrapunkt entgegensetzt
und durch seine ,,praktische Philosophie“®, wie Mandrella sie zu
beleuchten sucht, in Form des Anantropomorphismus, genauer
des Antianthropomorphismus, eine Ethik zu verkiinden vermag,
die zu einer humanistischeren, ja humaneren, logischeren und
verniinftigeren Sicht- und Denkweise des Gottesbildes, welches —
wie gesagt — weniger menschlich ist, ohne unmenschlich zu sein,
bewegt und damit tatséchlich zur groeren Ehre Gottes und zum
Heile vieler Menschen beitrdgt. Hier zeigt sich also, wie Theo-
logie — sogar philosophische Theologie — auf wissenschaftlich,
logisch und rational fundierte Weise in den soziokulturellen Kon-
text eingebettet werden kann und sich als ein aussagekriftiger,
relevanter und streitbarer Dialogpartner préisentiert.

19 Vgl. Tolstoi, Leo: Das Gesetz der Gewalt und das Gesetz der Liebe; Sol-
datenpflicht; Was ist Religion und worin _besteht ihr Wesen?.
2 Mandrella, Viva imago, 23.

21



2. Das Leben des Nikolaus von Kues

Zunichst soll ein kurzer Einblick in die Vita des Kusaners erfol-
gen, sodass historisch-kritisch die Genese und Gestaltung seines
Lebenswerkes verstdandlichere Ziige anzunehmen vermag.

Cusanus lebte zu einer Zeit der politischen aber auch wissen-
schaftlichen Umbriiche. Der deutsche Kardinal wirkte in einer
Zeit zwischen aristotelischer Schulscholastik und der Zeit ,,des
Humanismus oder der ,Wiedergeburt* (rinascita)“!. Man darf den
Begriff ,,Humanismus* an dieser Stelle jedoch nicht missverste-
hen. Es handelte sich dabei nicht ,,nur um eine neue Pddagogik,
eine neue lateinische Sprachform“?, sondern die damaligen
Humanisten suchten, durch das Studium der Antike, diese fiir
»die Gegenwart zu nutzen“.* Gerade die antike Literatur wurde
neu entdeckt und galt im und durch den Humanismus als ,,die lite-
rarische Erscheinung der Renaissance und hatte ,ihren
Ursprung in Italien, und zwar in der Mediceerstadt Florenz*.

Das neue Denken des Cusanus, welches dadurch gekennzeich-
net war, dass der Kardinal keine ,,Traditionen wiederherstellen,
sondern Neues und Unerwartetes sagen*® wollte und dabei vor
allem wohl die Schrift ,,De beryllo“ trieben Giordano Bruno zum
Cusanus-Studium, sodass durch Bruno Cusanus weitreichende
Auswirkung auf Denker ,,der Folgezeit — Hamann, Goethe, Schel-
ling und Hegel“” hatte.

! Flasch, Nicolaus Cusanus, 12.

2 Flasch, Nikolaus von Kues in seiner Zeit, 12.
3 Ebd.

4 Liibke, Nikolaus von Kues, 48.

5 Ebd.

¢ Flasch, Nicolaus Cusanus, 13.

Flasch, Nicolaus Cusanus, 14.

22



