
 



�

Einleitung:  
Islamische Seelsorge zwischen Herkunft und Zukunft 

Von Martina Blasberg-Kuhnke und Bülent Ucar 

 

Islamische Seelsorge zwischen Herkunft und Zukunft – unter diesem Titel hat 
das gemeinsame Zentrum für Islamische Theologie Münster/Osnabrück noch 
vor seiner offiziellen Eröffnung im Oktober 2012 seine erste große Jahrestagung 
mit der Förderung des Niedersächsischen Ministeriums für Soziales, Frauen, 
Familie, Gesundheit und Integration und des Bundesministeriums für Bildung 
und Forschung durchgeführt. Vom 27. bis 29. Juni 2012 haben sich an der Uni-
versität Osnabrück, wesentlich vorbereitet und gestaltet vom dortigen neu  
gegründeten Institut für Islamische Theologie, muslimische und christliche The-
ologinnen und Theologen beider Konfessionen zusammengefunden, um ein zen-
trales, gleichwohl für die Islamische Theologie in Deutschland neues Thema zu 
bearbeiten: die theologischen Grundlagen und die Praxis der islamischen Seel-
sorge in Deutschland. 

Entwicklung, Konzepte, das Verhältnis von Leib- und Seelsorge, die Bezie-
hung zwischen Seelsorge und Beratung bzw. Therapie standen ebenso zur Dis-
kussion, wie Ansätze und Praxis der Individual- und Kategorialseelsorge in 
Krankenhäusern und Altenheimen, Gefängnissen oder in der Telefon- und Not-
fallseelsorge. Die Reflexion auf theologisch fundierte wie praktisch-theologisch 
verantwortete Seelsorge und ihre Konzepte wird in interreligiöser Perspektive zu 
einer neuen Herausforderung, die die Seelsorge in Christentum wie Islam entwi-
ckeln und verändern wird. Die Zukunft gemeinsam zu gestalten, auf der Basis 
der Traditionen in den Religionsgemeinschaften und Kirchen und ihrer Praxis, 
wie den theologischen Grundlinien ihrer geschichtlich-gesellschaftlichen Ent-
wicklung und dabei zugleich die noch junge theologische Reflexion und Imple-
mentierung der islamischen Seelsorge voranzutreiben, war wesentliches Ziel der 
Tagung, deren Erträge der vorliegende Band vorlegt. 

Seelsorge als Anspruch, Menschen in allen ihren wesentlichen Fragen und 
Bezügen, in ihren Lebens- und Glaubensfragen zu begleiten, erscheint auf den 
ersten Blick als vertrauter Begriff, der Vorstellungen von Begleitung, Betreu-
ung, Beratung, Unterstützung und Hilfe und Annahme evoziert. Tatsächlich 
handelt es sich in der Geschichte der christlichen Seelsorge um ein komplexes 
Phänomen, das sich unterschiedlichen geschichtlich-gesellschaftlichen und kul-
turellen, sozio-politischen und religiös-kirchlichen Umständen verdankt und ei-
ne Vielzahl an Konzepten hervorgebracht hat, die zumindest unterschiedliche 
Facetten betonen. Das gilt im Blick auf die Ausrichtung der Konzepttypen und 
ihre Dominanz, eher eine theologisch-biblische, eine theologisch-psycholo-



Martina Blasberg-Kuhnke und Bülent Ucar 
 

�

8�

gische oder eine theologisch-soziologische Perspektive (Doris Nauer) einzu-
nehmen, ebenso, wie im Blick auf die Trägerinnen und Träger und die Adressa-
tinnen und Adressaten, die Methoden und Orte der Seelsorge. 

So verwundert nicht, dass eine wesentliche Aufgabe der Seelsorgetagung 
darin zu suchen war, eine Verständigung auf den Begriff der Seelsorge, sowohl 
innerhalb wie zwischen den Religionen und Konfessionen, zu gewinnen. Dabei 
ist die Ausgangslage der christlichen und muslimischen Seelsorge verschieden. 
Vor aller different und unterschiedlich verlaufenden Entwicklung der Seelsorge 
in Christentum und Islam ist als bedeutsame Gemeinsamkeit die Überzeugung 
der Verdanktheit der Seelsorge festzuhalten; sie gründet in der vorbehaltlosen 
und jeden Menschen meinenden Liebe Gottes. Während islamische Theologen 
wie Al-Masri darauf verweisen, dass unter den Namen Allahs der des „Allhei-
lers“ zu den schönsten gehört, menschliche Hilfe sich von dort her ableitet, ver-
dankt sich christliche Seelsorge dem Vorbild Jesu als des „guten Hirten“ und 
seines Umgangs mit den Menschen, wie stellvertretend Norbert Mette darlegt. 
Gemeinsam ist zudem Christentum wie Islam die Betonung der Leib-Seele-
Einheit des Menschen, mithin das Bemühen um den ganzen Menschen in allen 
seinen Bedürfnissen und Bezügen wie Beziehungen.  

Angesichts der noch zu thematisierenden Unterschiede im theologischen 
Stellenwert, in der Entwicklung und in der Gegenwartsdiskussion um Seelsorge 
zwischen den Religionen bildet die theologische Begründung der Seelsorge im 
Gottesbild die wesentliche Voraussetzung dafür, dass mit Eberhard Hauschildt 
die interkulturelle und interreligiöse Seelsorge als der „Normalfall von Seelsor-
ge“ behauptet werden kann und „Interkulturalität, Interkonfessionalität und In-
terreligiosität zu gängigen Konstellationen der Seelsorge gehören“. Dieses erste 
Ergebnis der Tagung, das die gemeinsame (Weiter-)Arbeit an der Seelsorgethe-
matik ebenso sinnvoll wie notwendig erscheinen lässt, wird ergänzt durch die 
seit einigen Jahren in verschiedenen Teilen Deutschlands zu beobachtende Zu-
sammenarbeit von Christen und Muslimen in verschiedenen Praxisfeldern der 
Seelsorge, vorrangig in der Gefängnis- und Krankenhausseelsorge, aber auch in 
der gemeinsamen Ausbildung ehrenamtlicher Seelsorgerinnen und Seelsorger 
für die Notfall- und Krankenhausseelsorge. Die gemeinsame Erfahrung aus den 
jeweiligen Traditionen zu reflektieren und zu entwickeln, darf als zukunftsträch-
tige und befruchtende Form der interreligiösen Seelsorge verstanden werden, die 
einer ebenfalls interreligiös-theologischen Begleitung bedarf. Diese hätte sich 
aus den (praktisch-) theologischen Traditionen der Konfessionen und Religionen 
gleichermaßen zu speisen. 

Dabei kann sich die jüdisch-christliche Tradition auf die biblisch fundierte 
Sorge um den anderen Menschen als Kern ihres Selbstverständnisses (Stephanie 
Klein) beziehen, obwohl der Begriff der Seelsorge der hellenistischen Philoso-
phie entstammt. Während der Terminus Seelsorge in der deutschen Sprache sich 
Martin Luther verdankt, verbinden sich längst – konfessionell akzentuiert – ver-



Einleitung 

�

9

schiedene Bedeutungen mit Seelsorge. Seelsorge ist Sorge um Menschen in Not, 
Begleitung ihrer „Freude und Hoffnung, Trauer und Angst“, wie es für die ka-
tholische Kirche das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Pastoralkonstitution 
Gaudium et Spes 1 zum Ausdruck gebracht hat. Im katholischen Raum fungiert 
Seelsorge oft als Synonym für Pastoral mithin für die gesamte pastorale und 
kirchliche Praxis in den Grundvollzügen von Liturgie, Verkündigung und Dia-
konie; in der protestantischen Tradition steht Seelsorge im engeren Sinne für die 
Begleitung einzelner und kleiner Gruppen in spezifischen Lebenssituationen und 
-krisen. Die Seelsorgetagung hat sich auf die Individualseelsorge konzentriert 
und gerade auch nach jenen Situationen gefragt, in denen die wachsende Plurali-
tät der Lebenssituationen, Lebensprozesse und -modelle durch interkulturelle 
und interreligiöse Konstellationen, z.B. durch interreligiöse Ehen und Familien, 
eigenen Seelsorgebedarf generiert. Dabei sollten sowohl Alltagsseelsorgerinnen 
und -seelsorger wie Angehörige und Freunde, als auch ehrenamtliche und pro-
fessionelle Seelsorgerinnen und Seelsorger in ihren Rollen und ihrer Aus-, Fort- 
und Weiterbildung Beachtung finden.  

Abschließend sei noch Folgendes angemerkt: Wenn es sich bei der Seelsor-
ge um eine religiös motivierte und fundierte Hilfestellung handelt, existiert diese 
nicht nur von Anfang an im Islam, nein sie ist darüber hinaus von grundlegender 
Bedeutung für die Religiosität im islamischen Verständnis. Als eine ausdiffe-
renzierte und professionelle Einrichtung mit unterschiedlichen Expertisen und 
Schwerpunktsetzungen ist sie jedoch eine Neuerscheinung für die meisten Mus-
lime in Deutschland. Der Mensch als würdevolles Wesen1 hat eine ganz beson-
dere Rolle im Islam und der Dienst am Menschen bildet folglich einen wichti-
gen Baustein des islamischen Ethos. Aus dem Munde des Propheten wird in  
diesem Zusammenhang überliefert: „der beste unter euch ist derjenige, der den 
Menschen am besten dient“2. Vor diesem Hintergrund bildet sich im deutsch-
sprachigen Raum eine ganz neue Institution für die Muslime: islamische Seel-
sorge. Diese darf jedoch nicht mit einer klerikalen Bevormundung der Gläubi-
gen verwechselt werden, vielmehr ist es ein religiös intendiertes professionelles 
Angebot, um Menschen in einer besonderen menschlichen Notlage eine profes-
sionelle Hilfestellung anzubieten. Die islamische Seelsorge in Deutschland zeigt 
sich gegenwärtig als ein zartes Pflänzchen und muss sich eigentlich noch finden, 
konstituieren und entwickeln. Hierbei muss sie sicher auch eigene Wege gehen 
und mit Blick auf den Islam und die spezifische Zuwanderungssituation der 
Muslime neue Schwerpunkte setzen. In welche Richtung dieser Zug ziehen 
wird, werden wir in den nächsten Jahren beobachten, inschaallah. 

�������������������������������������������������������������
1  Koran 17/70: „Nun haben Wir fürwahr den Kindern Adams Würde verliehen […]“. 
2  Tabarânî, Abu’l-Qasim Sulazman b. Ahmad, al-Mu’camu’l-Awsat, Kairo, 1415, VI/58, 

Hadith Nummer: 5787. 





�

I. Grundlagen und Entwicklung von Seelsorge 





�

 

Islamische Seelsorge – Eine theologische 
Begriffsbestimmung 

Von Mustafa Cim�it  

 

1.  Einleitung 
Der Begriff der Seelsorge, der historisch aus den Begriffen Seele und Sorge im 
deutschen Sprachraum gewachsen ist, lässt sich weder im Koran noch in der 
Sunna als solcher wiederfinden. In der christlichen Theologie ist diese Tatsache 
adäquat dazu, d.h. die Bibel gibt diese Begrifflichkeit nicht her. Das bedeutet 
jedoch nicht, dass wenn der Begriff im Koran oder in der Bibel nicht in dieser 
Form erwähnt ist, auch das Phänomen nicht existiert. In der Tat sind zahlreiche 
Hinweise im Koran und in den �adithen zu finden, die als Quelle der islami-
schen Seelsorge heranzuziehen sind. 

 

2.  Ursprung der Seelsorge 
In der Öffentlichkeit herrscht die Meinung vor, dass die Seelsorge „typisch 
christlich“ sei. Auf der ZDF-Webseite „Forum am Freitag“, auf der über den 
Islam informiert wird, ist zu lesen, dass im Gegensatz zum Christentum der Is-
lam die Institution der Seelsorge nicht kenne. In diesem Fall seien die Angehö-
rigen gefragt: „Wenn wir von Seelsorge sprechen, dann ist jedes Familienmit-
glied ein Seelsorger, egal ob Vater, Mutter, ein Freund oder ein Bekannter“,  
erklärt ein hoher Verbandsfunktionär. Er ist der Ansicht, dass der Islam das 
Phänomen der Seelsorge ursprünglich nicht kenne.1 Dazu wird folgender Ko-
ranvers zitiert: „Und hütet euch vor einem Tag, an dem keine Seele für eine an-
dere etwas begleichen kann [...]“.2 Manch einer versucht anhand dieses Verses 
die Seelsorge im Islam zu negieren, was auf mangelnder Kenntnis und Erfah-
rung beruht und zu einem Trugschluss führt.3 Dieser Koranvers verweist auf die 
persönliche Verantwortung eines jeden vor Gott und ist kein Beleg für das Feh-
len einer Seelsorge im Islam. 

�������������������������������������������������������������
1  Forum am Freitag (ZDF), „Seelsorge im Islam. Neue Aufgabe für Imame“, Beitrag vom 

30.10.2009, URL: http://www.zdf.de/ZDF/zdfportal/web/ZDF.de/Forum-am-Freitag/29 
42196/5292322/eff9e7/Seelsorge-im-Islam.html (letzter Zugriff: 02.12.2012). 

2  Koran 2:48. 
3  Auch Islamwissenschaftler und muslimische Theologen sind über die islamische 

Seelsorge größtenteils unkundig, da sie nicht zum Curriculum ihres Studiums gehört. Die 
islamische Seelsorge sollte Gegenstand einer „Islamischen Praktischen Theologie“ 
werden, wie es bei den evangelischen und katholischen Fakultäten bereits der Fall ist. 



Mustafa Cim�it 

�

14�

Um der Frage nachzugehen, ob in der islamischen Theologie das Phänomen 
der islamischen Seelsorge vorhanden ist, bedarf es zunächst einer Klärung über 
den Ursprung des Seelsorgebegriffes. Die Annahme, dass der Begriff der „Seel-
sorge“ ein rein christlicher Terminus sei, ist ein Fehlschluss. Die Forschung 
kann diese Annahme jedoch nicht bestätigen, denn die Zusammensetzung aus 
„Seele“ und „Sorge“ ist ein im Deutschen geschichtlich gewachsener Begriff, zu 
dem es in den Ursprachen der Bibel keine Entsprechung gibt.  

Das Wort „Seelsorge“ ist ein ca. 500 Jahre alter Begriff der christlichen 
Theologie im Deutschen. Er leitet sich von dem lateinischen Terminus cura 
animarum (cura [lat.] = Sorge; anima [lat.] = Seele) her, der im Mittelalter als 
die Hauptaufgabe des Klerus angesehen wurde. Anima meinte damals aber nicht 
nur die heute sogenannten psychischen Aspekte des Menschseins, sondern vor 
allem Geist und Willen. Als religiöse Tätigkeit richtet die so verstandene Seel-
sorge ihr Hauptaugenmerk auf ein rechtgläubiges ganzheitliches Verhältnis des 
Menschen zu Gott.  

Wer in einer Bibel-Konkordanz das Wort Seelsorge finden möchte, sucht 
vergeblich. Vielmehr begegnet uns dort der Begriff „Paraklese“, was im weites-
ten Sinne mit „Begleitung“, im engeren Sinne mit „Ermutigung“, „Ermahnung“ 
und „Tröstung“ wiedergegeben werden kann. „Seelsorge“ ist somit kein bibli-
scher, sondern ein vorbiblischer Begriff.4 Bereits in der griechischen Antike 
wird die Ausführung einer „Sorge um die Seele“ hoch geschätzt. Plato beklagt 
sich in den Apologien des Sokrates über folgenden Umstand:  

„Mein bester Mann, du, ein Athener, aus der bedeutendsten und ob ihrer Kultur und 
Stärke angesehensten Stadt, schämst du dich nicht, dich um Geld zu sorgen, dass du 
möglichst viel davon hast, und um Ruhm und Ehre, um Einsicht aber und um Wahr-
heit und um deine Seele, dass sie möglichst gut wird, sorgst und kümmerst du dich 
nicht?“5  

Das ist ein eindeutiger Beleg für eine vorbiblische Existenz der Seelsorge. Na-
türlich geht auch Jesus in der Bibel auf die Seelsorge ein, wodurch sie zum Ge-
genstand der christlichen Theologie erhoben wird. Analog zur o.g. Ermahnung 
Platos warnt Jesus in der Bibel vor einer einseitigen Sorge um Leib und Leben: 
„Sorget nicht für euer Leben, was ihr essen und trinken werdet, auch nicht für 
euren Leib, was ihr anziehen werdet. Ist nicht das Leben mehr denn Speise? und 
der Leib mehr denn die Kleidung?“6 Jesus klärt die Seelsorgefrage rhetorisch 
und überlässt es dem Leser, die Botschaft dahinter herauszufinden. Durch eine 
Gegenfrage gelangt man zur eigentlichen Intention des Bibelverses: Wenn man 

�������������������������������������������������������������
4  Vgl. Thomas Bonhoeffer, Ursprung und Wesen der christlichen Seelsorge, Kaiser (Bei-

träge zur evangelischen Theologie 95), München 1985, S. 7. 
5  Ernst Heitsch/Plato, Platon, Apologie des Sokrates. Übersetzung und Kommentar, Van-

denhoeck & Ruprecht, Göttingen 2002, S. 23. 
6  Mt 6,25. 




