
Die Sufi-Botschaft von  

Hazrat Inayat Khan

Jubiläumsausgabe  
Band 2

Die Mystik des Klangs





Die Sufi-Botschaft von 

Hazrat Inayat Khan

Jubiläumsausgabe
BAND 2

Die Mystik des Klangs

Die Mystik des Klangs
Musik
Die Macht des Wortes
Die Sprache des Kosmos



Impressum

Titel der englischen Originalausgabe: 
 „The Sufi Message of Hazrat Inayat Khan“
Centennial Edition Volume II: „The Mysticism of Sound“ 
© Published by Sulūk Press, an imprint of Omega Publications, Inc., 2017

Hazrat Inayat Khan
Centennial Edition Band 2: Die Mystik des Klangs
Die Sufi-Botschaft von Hazrat Inayat Khan 
Übersetzung: Amaité Anna-Elisabeth Willand
Lektorat: Uta Maria Baur, Susanne Dieminger, Aeoliah Christa Muckenheim
Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de
Innenlayout: Hauke Jelaluddin Sturm, www.designconsort.de
Olivenbaum-Motiv Titelseite: shutterstock.com
1. Ausgabe 2019

Der Verlag dankt allen Förderern und Unterstützerinnen sowie dem Verein  
Buch und Mystik e. V.. Durch sie wurde die Herausgabe dieses 2. Bandes  
der Jubiläumsausgabe ermöglicht.

Verlag Heilbronn
D-82398 Polling
Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: ISBN: 978-3-936246-39-1
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien



Inhalt

Einleitung	 7

Die Mystik des Klangs	 11
1	 Das stille Leben	 12
2	 Schwingungen	 17
3	 Harmonie	 24
4	 Name	 34
5	 Form	 39
6	 Rhythmus	 46
7	 Musik	 53
8	 Abstrakter Klang	 67

Musik	 75
1	 Musik 1	 76
2	 Musik 2	 78
3	 Die Musik der Sphären 1	 81
4	 Die Musik der Sphären 2	 87
5	 Alte Musik	 92
6	 Sama‘	 99
7	 Wissenschaft und Kunst der hinduistischen Musik	 102
8	 Die Vina	 108
9	 Die Manifestation des Klangs auf der physischen Ebene	 112
10	 Die Wirkung von Klang auf den physischen Körper	 119
11	 Die Stimme	 127
12	 Das Geheimnis von Klang und Farbe	 135
13	 Die spirituelle Bedeutung von Klang und Farbe	 141
14	 Die psychologische Wirkung von Musik	 149
15	 Die heilende Kraft der Musik	 156
16	 Spirituelle Verwirklichung mithilfe von Musik	 162



Die Macht des Wortes	 169
1	 Die Macht des Wortes 1	 170
2	 Die Macht des Wortes 2	 175
3	 Die Macht des Wortes 3	 180
4	 Die Macht des Wortes 4	 186
5	 Die Macht des Wortes 5	 191
6	 Die Macht des heiligen Wortes	 196
7	 Das Wort, das verloren ging	 202

Die Sprache des Kosmos	 209
1	 Stimmen 1	 210
2	 Stimmen 2	 215
3	 Spuren	 221
4	 Der Magnetismus von Wesen und Dingen	 226
5	 Der Einfluss von Kunstwerken	 232
6	 Das Leben der Gedanken	 237
7	 Denken und Vorstellungskraft	 243
8	 Gedächtnis	 250
9	 Der Wille	 256
10	 Vernunft	 263
11	 Das Ego	 269
12	 Herz und Verstand	 276
13	 Intuition	 281
14	 Inspiration	 288

Hazrat Inayat Khan – Kurzbiografie 	 294
Das Herz mit Flügeln	 296
Der Ölbaum	 297
Verzeichnis der verwendeten Namen und Begriffe	 299
Quellenangaben	 305
Stichwortverzeichnis	 307



7

Die Mystik des Klangs

Einleitung

Musik ist seit Langem ein wichtiger Teil der Kultur und Praxis 
der Sufis. Eine Überlieferung, die dem Propheten Mohammed 

zugeschrieben wird, besagt, dass alle Propheten Gottes mit schönen 
Stimmen ausgestattet waren. Sama‘ („Zuhören“), die sufische Praxis des 
spirituellen Hörens, soll ihren Ursprung in der Freude des ersten Schöp-
fungstages haben, als die Seele durch die Musik der göttlichen Stimme 
in Ekstase geriet.

Die musikalischen Qualifikationen von Hazrat Inayat Khan sind be- 
kannt. Geboren in der Familie des bedeutenden Musikwissenschaft- 
lers Maula Bakhsh, wurde er schon früh Professor für Musik und erntete 
in ganz Indien Anerkennung für seine Leistungen als Sänger und Spieler 
der Saraswati-Vina. In Würdigung seiner außergewöhnlichen künstle-
rischen Leistungen verlieh ihm der Nizam von Hyderabad den Titel 
Tansen-uz-Zaman, was bedeutet, dass er in seinem Alter das war, was der 
Tansen in der Mogulzeit gewesen war: der hellste Stern am musikalischen 
Firmament. Als der Nizam ihn nach dem Geheimnis seiner Musik fragte, 
antwortete er:

„Eure Hoheit, da der Klang die höchste Quelle der Manifestation ist, ist 
er in sich selbst ein Mysterium, und wer das Wissen über den Klang hat, 
kennt auch das Geheimnis des Universums. Meine Musik spiegelt meine 
Gedanken wider, und meine Gedanken sind meine Emotionen; je tiefer ich 
in den Ozean des Gefühls eintauche, desto schöner sind die Perlen, die ich 
als Melodien hervorbringe. So schafft meine Musik Gefühle in mir, noch 
bevor andere sie spüren. Meine Musik ist meine Religion; deshalb kann 
weltlicher Erfolg nie ein angemessener Preis dafür sein, und mein einziges 
Bestreben in der Musik ist es, Perfektion zu erreichen.“1

In Hyderabad komponierte Hazrat Inayat Khan sein Hauptwerk der 
Musiktheorie, „Minqar-i musiqar“ („Ein Leitfaden für Musiker“). Dieses 
einzigartige Handbuch und Liederbuch, das in Urdu geschrieben wurde, 
hat vor Kurzem dank der ausgezeichneten englischen Übersetzung von 

1	 Regina Miriam Bloch, „The Confessions of Inayat Khan“ (London: The Sufi Publi-
shing Society, 1915), S. 21-22



8

Die Mystik des Klangs

Dr. Allyn Miner, die 2016 bei Suluk Press erschienen ist, eine internatio-
nale Leserschaft erlangt.

Hazrat Inayat Khan reiste 1910 als Musiker und Musikpädagoge in die 
westliche Welt. Sein Sufi-Lehrer, Sayyid Abu Hashim Madani, hatte ihn 
gesegnet und gesagt: „Geh in die Welt, mein Kind, und vereinige Ost und 
West mit der Harmonie deiner Musik“.2

Auf einer Tournee durch die Vereinigten Staaten und Europa bauten 
Hazrat Inayat Khan und seine Brüder (zusammen bekannt als „The Royal 
Musicians of Hindustan“) eine musikalische Brücke zwischen Orient und 
Okzident.

Nachdem Hazrat Inayat Khan 1911 in San Francisco über Musik gespro-
chen hatte, bat eine Frau namens Ada Martin ihn um spirituelle Unterwei-
sung und wurde zu seiner ersten Sufi-Schülerin (Murid). Als sich der Kreis 
seiner Schülerschaft im Laufe der Zeit sowohl in Europa als auch in den 
Vereinigten Staaten erweiterte, stellte Hazrat Inayat Khan schließlich seine 
musikalischen Aktivitäten ein, um seine volle Aufmerksamkeit dem um 
ihn herum aufkeimenden Sufi-Orden zu widmen. Er erklärte dazu:

„Ich gab meine Musik auf, weil ich von ihr alles erhalten hatte, was 
ich erhalten sollte. Um Gott zu dienen, muss man das opfern, was einem 
am liebsten ist; und so habe ich meine Musik geopfert. Ich hatte Lieder 
komponiert, ich sang und spielte die Vina, und indem ich diese Musik 
spielte, erreichte ich eine Ebene, wo ich die Musik der Sphären berührte. 
Da wurde jede Seele für mich zu einem Ton, und alles Leben wurde Musik. 
Inspiriert davon, sprach ich mit den Menschen, und diejenigen, die von 
meinen Worten angezogen wurden, hörten auf diese, anstatt auf meine 
Lieder zu hören. Wenn ich heute etwas tue, dann stimme ich Seelen statt 
Instrumente, ich harmonisiere Menschen anstelle von Tönen. Das, was 
meine Philosophie ausmacht, ist das Gesetz der Harmonie. Das besagt, 
sich mit sich selbst und anderen in Einklang zu bringen. Ich habe in jedem 
Wort einen bestimmten musikalischen Ausdruck gefunden, eine Melodie 
in jedem Gedanken, Harmonie in jedem Gefühl; und ich habe versucht, 
denjenigen, die früher meine Musik gehört haben, das Gleiche mit klaren 
und einfachen Worten zu erklären. Ich spielte meine Vina, bis sich mein 
Herz in genau dieses Instrument verwandelte; dann bot ich dieses Inst-
rument dem göttlichen Musiker an, dem einzig existierenden Musiker. 
Seitdem bin ich seine Flöte geworden; und wenn er es wünscht, spielt er 

2	 Ebd. S. 42



9

Die Mystik des Klangs

seine Musik. Die Leute geben mir die Anerkennung für diese Musik, die 
in Wirklichkeit nicht mir, sondern dem Musiker zu verdanken ist, der auf 
seinem eigenen Instrument spielt.“3

Die Vorträge in „Die Mystik des Klangs“, „Musik“, „Die Macht des 
Wortes“ und „Die Sprache des Kosmos“ sind die Essenz aus Hazrat Inayat 
Khans lebenslanger Kultivierung der verwandelnden Kraft von Musik und 
Klang – jedenfalls so weit, wie dies in Worte gefasst werden kann. Seit Jahr-
zehnten inspirieren diese faszinierenden Ausführungen nicht nur Sufi-
Praktizierende, sondern auch Musiker und Musikerinnen verschiedener 
Genres. Wir hoffen, dass diese neue Ausgabe von Hazrat Inayat Khans 
spiritueller Philosophie der Musik eine neue Generation von Perlentau-
chern im Ozean des menschlichen Herzens begeistern wird.

Pir Zia Inayat-Khan

3	 Hazrat Inayat Khan, „The Sufi Message“ Vol. 2 (London: Barrie and Jenkins, 1973), 
S.7

Einleitung



„Die Mystik des Klangs“ wurde ur-
sprünglich 1923 durch die Sufi-Bewe-
gung veröffentlicht und in Großbritan-
nien durch „The Camelot Press Ltd.“ 
London und Southampton gedruckt.

Jede heilige Schrift, jedes heilige Bild 
und jedes gesprochene Wort erzeugt einen 
Abdruck seiner Identität auf dem Spiegel 
der Seele. Musik jedoch steht vor der Seele, 
ohne irgendeinen Eindruck von Form 
oder Bezeichnung dieser objektiven Welt 
zu hinterlassen, und bereitet so die Seele 
darauf vor, Unendlichkeit zu begreifen.

Hazrat Inayat Khan



Die Mystik des 
Klangs



12

Das stille Leben

Das absolute Leben, aus dem all das hervorging, was fühlbar, 
sichtbar und wahrnehmbar, und mit dem irgendwann alles 

wieder eins wird, ist ein stilles, bewegungsloses und ewiges Leben; es wird 
von den Sufis zat genannt. Jede Bewegung, die aus diesem stillen Leben 
hervorbricht, ist selbst Schwingung und erzeugt ihrerseits Schwingungen. 
Innerhalb einer Schwingung werden viele weitere Schwingungen erzeugt. 
So wie Bewegung weitere Bewegungen auslöst, wird auch das stille Leben 
in einem bestimmten Teil aktiv und produziert jeden Augenblick immer 
weitere Aktivitäten. Dadurch verliert es den Frieden des ursprünglichen 
stillen Lebens. Der Grad der Aktivität dieser Schwingungen bedingt die 
verschiedenen Ebenen der Existenz. Wir stellen uns diese Ebenen als 
verschieden voneinander vor, aber in Wirklichkeit können sie nicht völlig 
voneinander gelöst und getrennt betrachtet werden. Die Aktivität der 
Schwingungen lässt sie immer dichter werden; auf diese Weise wird die 
Erde aus den Himmeln geboren.

Das Mineral-, Pflanzen-, Tier- und Menschenreich besteht aus gradu-
ellen Schwingungsveränderungen; die Schwingungen jeder Ebene unter-
scheiden sich voneinander in Bezug auf Gewicht, Breite, Länge, Farbe, 
Wirkung, Klang und Rhythmus. Wir Menschen bestehen nicht nur selbst 
aus Schwingungen, wir leben und bewegen uns auch in ihnen: Wir sind 
von ihnen umgeben, wie ein Fisch von Wasser umgeben ist, und sind mit 
ihnen gefüllt, wie ein Tank mit Wasser gefüllt ist. Unsere verschiedenen 
Stimmungen, Neigungen, Beschäftigungen, Erfolge und Niederlagen 
und überhaupt alle Gegebenheiten des Lebens hängen von einer spezi-
fischen Schwingungsaktivität ab, seien dies nun Gedanken, Emotionen 
oder Gefühle. Für die Unterschiedlichkeit der Dinge und Lebewesen ist 
die Richtung der Schwingungen verantwortlich. Die Aktivität der Schwin-
gungen ist die Grundlage der Sinneswahrnehmung und die Quelle allen 
Vergnügens und allen Schmerzes; ihr Stillstand ist das Gegenteil von 
Sinneswahrnehmung. Alle Sinneswahrnehmungen werden durch jeweils 
charakteristische Schwingungsfrequenzen hervorgerufen.



13

Die Sprache des Kosmos

Die beiden Aspekte der Schwingung – fein und grob – umfassen 
jeweils viele Frequenzen. Einige werden von der Seele, einige vom Geist 
und einige von den Augen wahrgenommen. Die Seele nimmt Gefühle 
wahr; der Geist erfasst Gedanken; die Augen sehen Schwingungen, die aus 
ihrem ätherischen Zustand heraus verdichtet wurden und sich in Atome 
verwandelten. Diese werden in der physischen Welt sichtbar und erzeugen 
die Elemente Äther, Luft, Feuer, Wasser und Erde. Die feinsten Schwin-
gungen können nicht einmal von der Seele wahrgenommen werden. Aus 
diesen Schwingungen wird die Seele selbst geformt und durch deren Akti-
vität wird sie sich ihrer selbst bewusst.

Die Schöpfung beginnt mit der Aktivität des Bewusstseins, die wir 
auch Schwingung nennen können. Alle Schwingungen, die aus ihrer 
Urquelle hervorgehen, sind gleich, sie unterscheiden sich nur durch Ton 
und Rhythmus, verursacht durch mehr oder weniger dahinterstehende 
Kraft. Auf der Ebene des Klangs lässt diese Schwingung die Mannigfal-
tigkeit der Töne entstehen, in der Welt der Atome die Vielfalt der Farben. 
Durch ihre Ansammlung werden die Schwingungen hörbar; je weiter sie 
zutage treten, desto mehr vervielfachen sie sich, und im Fortschreiten 
materialisieren sie. Der Klang liefert dem Bewusstsein einen Beweis seiner 
Existenz, obwohl sich in Wirklichkeit ja der aktive Teil des Bewusstseins 
selbst in Klang verwandelt. Der Erkennende erkennt sich sozusagen selbst; 
anders ausgedrückt: Das Bewusstsein erkennt sich durch seine eigene 
Stimme. Deshalb macht Klang einen so tiefen Eindruck auf Menschen.  
Da alle Dinge aus Schwingung entstanden sind und bestehen, tragen sie 
in sich verborgen Klang, so wie der Zündstein Feuer in sich birgt. Jedes 
Atom im Universum bekennt durch seinen Ton: „Mein Ursprung ist allein 
der Klang.“ Wann immer ein fester oder hohler Körper angeschlagen wird, 
antwortet er: „Ich bin Klang.“

Klang hat seine Geburt, seinen Tod, sein Geschlecht, seine Form, seinen 
Planeten, seinen Gott, seine Farbe, seine Kindheit, seine Jugend und sein 
Alter; doch jene Lautstärke des Klangs, die im Abstrakten, jenseits der 
Sphäre des Konkreten liegt, ist die Basis und der Ursprung allen Klangs. 

Sowohl Klang als auch Farbe haben gemäß des Gesetzes der Harmonie 
Wirkung auf die menschliche Seele; eine feine Seele findet Farbe anzie-
hend, eine noch feinere Seele liebt Klang. Da alle Elemente aus unter-
schiedlichen Schwingungsfrequenzen bestehen, hat jeder Ton, je nach 
Element, entweder eine wärmende oder kühlende Wirkung. Deshalb kann 

Das stille Leben



14

Die Mystik des Klangs

Klang sowohl angenehme als auch unangenehme Effekte auf den mensch-
lichen Geist und Körper ausüben. Zudem hat er heilende Wirkung, wenn 
keine Kräuter oder Drogen zur Verfügung stehen, auch wenn diese selbst 
gleichermaßen aus Schwingungen entstanden.

Manifestationen werden also aus Schwingungen gebildet. Die Planeten 
sind die ersten Manifestationen, wobei jeder Planet seinen eigenen 
Grundton hat; so repräsentiert jede Note einen Planeten. Jedes Individuum 
hat daher einen eigenen Ton, der dessen Geburtsplaneten entspricht; 
deshalb spricht ein bestimmter Ton auch eine bestimmte Person an, der 
dem Grad der Evolution dieser Person entspricht. 

Jedes Element hat einen spezifischen Klang; im feineren Element 
erweitert sich der Wirkungskreis des Klangs, im gröberen Element verengt 
er sich. Deshalb ist er im ersten deutlich, im zweiten undeutlich.

Das Element Erde beinhaltet verschiedene Aspekte der Schönheit und 
der Vielfalt ihres Klangs. Ihr Ton liegt an der Oberfläche, die Form ist wie 
die des zunehmenden Mondes, und ihre Farbe ist gelb. Der Klang von Erde 
ist dunkel und dumpf und er ruft Erregung, Aktivität und Bewegung im 
Körper hervor. Alle Instrumente mit Saiten aus Stahl und Darm, sowie 
alle Schlaginstrumente wie Trommeln und Zimbeln, stellen den Klang von 
Erde dar.

Der Klang des Wassers ist unergründlich, seine Form wellenförmig, 
seine Farbe Grün – er kann am besten im Brausen des Meeres gehört 
werden. Der Klang von fließendem Wasser, von Bergbächen, das Nieseln 
und Prasseln von Regen, der Klang des Wassers, wenn es aus einem Krug 
in ein Becken gegossen wird, aus einer Leitung in eine Wanne, aus einer 
Flasche in ein Glas, alle haben einen weichen und belebenden Effekt, 
regen die Fantasie an und rufen spontane Einfälle, Träume, Rührung und 
Emotion hervor. Das Instrument des Wassers wird jaltarang1 genannt. Das 
ist eine Zusammenstellung von Porzellanschalen oder Gläsern, die der 
Größe nach angeordnet und, entsprechend der gewünschten Tonleiter, mit 
Wasser gefüllt werden. Mehr Wasser lässt den Ton tiefer werden, weniger 
erhöht ihn. Dieses Instrument wirkt auf das Herz sehr berührend.

Der Klang des Feuers ist schrill, seine Form ist gekräuselt und seine 
Farbe Rot. Wir hören ihn im Blitzschlag, in einem Vulkanausbruch, im 
Klang des auflodernden Feuers, den Geräuschen von Knallfröschen, 

1	 Jaltarang: Indisches Musikinstrument, was traditionell zur Musiktherapie einge-
setzt wird. jal = Wasser; tarang = Welle



15

Die Mystik des Klangs

Krachern, Gewehren, Pistolen und Kanonen. Alle haben die Tendenz, 
Furcht zu erzeugen.

Der Klang der Luft ist schwankend, seine Form verläuft im Zickzack 
und seine Farbe ist Blau. Seine Stimme hören wir in Stürmen, wenn der 
Wind weht, und im Flüstern der Morgenbrise. Die Wirkung ist aufbre-
chend, mitreißend und durchdringend. Der Klang der Luft findet in allen 
Blasinstrumenten aus Holz, Messing und Bambus Ausdruck; er entfacht 
sanft das Feuer des Herzens, wie Rumi2 in seinem Masnavi3 über die Flöte 
schreibt. In Indien wird Krishna immer mit einer Flöte dargestellt. Der 
Klang der Luft überwältigt alle anderen Klänge, denn er ist lebendig und 
bewirkt in allen Aspekten seines Einflusses Ekstase.

Der Klang von Äther ruht in sich und beinhaltet alle Formen und Farben. 
Er ist der Urgrund aller Klänge und der immerwährende Grundton. Sein 
Instrument ist der menschliche Körper, durch ihn kann er hörbar gemacht 
werden. Obwohl er alles durchdringt, ist er nicht hörbar. Er verwirklicht 
sich in uns Menschen, wenn wir unseren Körper von Materiellem reinigen. 
Der Körper kann sein geeignetes Instrument werden, wenn der innere 
Raum geöffnet wird und alle Kanäle und Adern in ihm frei sind. Dann 
wird der Klang, der äußerlich im Raum existiert, auch innerlich manifest. 
Die Wirkungen dieses Klanges sind Ekstase, Erleuchtung, Ruhe, Furchtlo-
sigkeit, Glückseligkeit, Freude und Offenbarung. In manchen manifestiert 
er sich von sich aus, in anderen, wenn sie in einem negativen Zustand 
sind, weil ihr Körper oder Geist schwach ist; für keinen von beiden ist es 
ein Gewinn, sondern bewirkt, dass sie unnatürlich werden. Dieser Klang 
erhebt nur jene, die sich durch die heiligen Übungen, die den Mystikern 
bekannt sind, dafür geöffnet haben.

Der Klang von Erde und Wasser zusammen ist sanft und fein. Der 
Klang von Erde und Feuer ruft Rauheit hervor. Der Klang von Erde und 
Luft hat Stärke und Kraft. Der Klang von Wasser und Erde hat eine leben-
dige und erquickende Wirkung. Der Klang von Wasser und Äther wirkt 
besänftigend und beruhigend. Der Klang von Feuer und Luft wirkt erschre-

2	 Jalal ad-Din Muhammad ar-Rumi – kurz Rumi genannt, war ein persischer Sufi-
Mystiker, Gelehrter und einer der bedeutendsten persischsprachigen Dichter des 
Mittelalters. Von seinen Anhängern, insbesondere den Derwischen, erhielt er den 
Beinamen (türkisch) Mevlana), „unser Herr/Meister“. Nach ihm ist der Mevlevi 
Derwisch-Orden benannt. 

3	 Masnavi: Das mit 30.000 Doppelversen abgefasste Werk von Jalal ad-Din Rumi 
heißt Masnawi e Manawi.

Das stille Leben



16

Die Mystik des Klangs

ckend und furchterregend. Der Klang von Feuer und Äther hat eine aufbre-
chende und befreiende Wirkung. Der Klang von Luft und Äther bewirkt 
Ruhe und Frieden.



17

Die Mystik des Klangs

Schwingungen

Das stille Leben erfährt sich selbst durch Aktivität im Äußeren. 
Verglichen mit dem aktiven Leben in der äußeren Welt erscheint 

das stille Leben wie der Tod. Nur Weise empfinden das ewige Leben erstre-
benswerter, denn das sterbliche Leben wandelt sich ständig und existiert 
nur im Augenblick. Das Leben in der äußeren Welt scheint das wirkliche 
Leben zu sein, weil wir in diesem Leben alle Freude erfahren.

Im stillen Leben gibt es keine Freude, nur Frieden. Das ursprüngliche 
Wesen der Seele ist Frieden, ihre Natur ist Freude. Die beiden arbeiten 
gegeneinander. Dies ist die geheime Ursache der ganzen Tragödie des 
Lebens. Ursprünglich hat die Seele keinerlei Erfahrungen. Sie erlebt alles 
erst dann, wenn sie ihre Augen für die äußere Ebene öffnet und dann offen 
hält, um das Leben zu genießen, bis sie satt ist. Dann erst beginnt die Seele 
ihre Augen für die äußere Welt zu verschließen und unablässig nach dem 
Frieden zu streben, der ihr ursprünglicher Zustand ist.

Der innere und essenzielle Teil eines jeden Wesens besteht aus feinen, 
der äußere Teil aus groben Schwingungen. Den feineren Teil nennen wir 
Geist, den gröberen Materie, wobei der erste dem Wandel und der Zerstö-
rung weniger ausgesetzt ist als der zweite. Alles Lebendige ist Geist und 
alles Sterbliche ist Materie; alles, was im Geist stirbt, ist Materie, und alles, 
was in der Materie lebt, ist Geist. Alles, was wir sehen und fühlen können, 
erscheint uns lebendig, obwohl es dem Tod und der Zerstörung ausgesetzt 
ist und jeden Moment wieder in sein feineres Element aufgelöst wird. 
Doch die menschliche Sicht ist durch ihre Aufmerksamkeit für die schein-
bare Welt so verblendet, dass der Geist, der tatsächlich lebendig ist, durch 
die materielle Hülle verdeckt und sein wahres Wesen verborgen wird. Die 
allmählich sich erhöhende Aktivität bewirkt, dass sich die Schwingungen 
materialisieren; durch die schrittweise Verringerung der Aktivität verwan-
deln sie sich wieder in Geist. Wie bereits gesagt, durchlaufen Schwingungen 
fünf unterschiedliche Phasen, während sie sich vom Feinen ins Grobe 
wandeln; und die Elemente Äther, Luft, Feuer, Wasser und Erde haben je 
ihren eigenen Geschmack, ihre eigene Farbe und Form. Der Zyklus der 
Elemente bringt sie alle zu gegebener Zeit an die Oberfläche. Bei jedem 



18

Die Mystik des Klangs

Schritt ihrer Aktivität verändern sie sich und werden voneinander unter-
scheidbarer; indem diese Elemente sich zu Gruppen zusammenschließen, 
bringen sie die Vielfalt der objektiven Welt hervor. Das Gesetz, das sie dazu 
bringt, sich wieder aufzulösen, nennen wir Zerstörung.

Schwingungen werden zu Atomen, und Atome generieren das, was wir 
Leben nennen; ihr Zusammenschluss formt durch die natürliche Anzie-
hungskraft ein lebendiges Gebilde. Wenn der Atem sich dann in dieser 
Form manifestiert, erhält dieser Körper Bewusstsein. 

In jedem Einzelwesen sind viele zarte, kleine Wesen verborgen; im Blut, 
in den Gehirnzellen, in der Haut und auf allen Ebenen unserer Existenz. 
Wie im Körperwesen eines Individuums viele kleine Keime, die genauso 
Lebewesen sind, geboren und genährt werden, so gibt es auch auf der 
Mentalebene viele Wesen, die sogenannten muwakkals1 oder Elementale, 
noch subtilere Wesenheiten, die unseren eigenen Gedanken entspringen. 
Und wie die Keime in unserem physischen Körper leben, so bewohnen 
die Elementale unsere Gedankenwelt. Meist stellen wir uns Gedanken als 
etwas Lebloses vor. Wir erkennen nicht, dass sie lebendiger sind als die 
physischen Keime und Geburt, Kindheit, Jugend, Alter und Tod kennen. 
Je nach ihrer Wesensart wirken sie zu unserem Vorteil oder Nachteil. Sufis 
erschaffen, gestalten und beherrschen sie. Sufis trainieren und regieren 
sie ihr ganzes Leben lang. Sie bilden ihre Armee und führen ihre Wünsche 
aus. Wie Keime unsere Körper bilden und Elementale unsere Gedan-
kenwelt, so formen Engel unser spirituelles Dasein. Sie werden farishtas 
genannt.

In der Regel haben Schwingungen sowohl Länge als auch Breite; 
manche existieren nur den kleinsten Bruchteil einer Sekunde, manche den 
größten Teil des Weltzeitalters.

Während sie hervorschnellen und eine Schwingung die nächste 
erzeugt, erschaffen sie unterschiedliche Formen, Gebilde und Farben; so 
erwachsen Myriaden von Schwingungen aus einer einzigen. Auf diese 
Weise entstehen Kreise um Kreise übereinander und untereinander, die 
gemeinsam das Universum erschaffen. Jede Schwingung kehrt nach ihrer 
Manifestation wieder in ihre Urquelle zurück. 	

Die Reichweite der Schwingungen richtet sich nach der Feinheit der 
Ebene ihres Ausgangspunktes. Um es deutlicher auszudrücken: Das Wort, 
das die Lippen sprechen, kann nur die Ohren der Zuhörenden erreichen, 

1	  Muwakkal (arabisch): „Ernannte Hüterin, eingesetzter Bewahrer“, ein Elemental



19

Die Mystik des Klangs

vom Verstand ausgehende Gedanken hingegen reichen weit hinaus und 
springen von Geist zu Geist. Gedankenschwingungen sind viel stärker 
als die der Worte. Innige Empfindungen eines Herzens können die 
Herzen anderer durchdringen. Sie sprechen lautlos und breiten sich in 
der Umgebung aus, sodass die Atmosphäre einer Person deren Gedanken 
und Emotionen kundtut. Am weitreichendsten und mächtigsten sind die 
Schwingungen der Seele. Sie fließen wie elektrischer Strom von Seele zu 
Seele.

Alle Dinge und Wesen im Universum sind sichtbar oder unsichtbar 
miteinander verbunden, durch Schwingungen wird zwischen ihnen eine 
Kommunikation in allen Ebenen der Existenz aufgebaut. 

Ein Beispiel aus dem Alltag: Wenn jemand in einer Versammlung 
hustet, fangen viele andere an, dasselbe zu tun. Das Gleiche gilt für 
Gähnen, Lachen, Begeisterung und Niedergeschlagenheit. Dies zeigt, 
wie Schwingungen die Verfassung eines Wesens auf die anderen über-
tragen. Auf diesem Weg erkennen die Weisen die Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft und nehmen Zustände auf allen Ebenen der Existenz 
wahr. Schwingungen breiten sich durch das Band der Anteilnahme aus, 
das zwischen den Menschen und ihrer Umgebung besteht; sie enthüllen 
vergangene, gegenwärtige und zukünftige Bedingungen. Das erklärt, 
warum Hundegeheul den Tod ankündigt und das Wiehern von Pferden 
das Herannahen von Gefahr. Dies kommt jedoch nicht nur bei Tieren vor, 
sogar Pflanzen beginnen in Zeiten der Trauer abzusterben und Blumen 
verwelken, während sie in glücklichen Zeiten wachsen und gedeihen. Der 
Grund dafür, dass Pflanzen und Tiere diese Schwingungen wahrnehmen 
können und von zukünftigen Ereignissen wissen, während Menschen 
davon nichts mitbekommen, ist, dass die Menschen durch ihre Selbstbe-
zogenheit erblindet sind. 

Der Einfluss der Schwingungen bleibt auf dem Stuhl, auf dem wir 
sitzen, in dem Bett, in dem wir schlafen, in dem Haus, in dem wir wohnen, 
in den Kleidern, die wir tragen, im Essen, das wir zu uns nehmen und 
sogar auf der Straße, die wir entlanggehen.

Jede Emotion entsteht aus der Intensität der Schwingungsaktivität, 
die, wenn sie in verschiedene Richtungen aktiv ist, verschiedene Emoti-
onen hervorruft. Dabei ist die Aktivität selbst die Hauptursache jeglicher 
Emotion. Jede Schwingung hebt, während sie aktiv ist, das Bewusstsein bis 
an die äußerste Oberfläche. Der dadurch verursachte Nebel sammelt sich 

Schwingungen



20

Die Mystik des Klangs

zu Wolken, die wir Emotionen nennen. Wolken der Emotion verdecken die 
klare Sicht der Seele. Deshalb wird Leidenschaft blind genannt. Übermä-
ßige Schwingungsaktivität blendet uns nicht nur, sie schwächt auch den 
Willen, und ein schwacher Wille entkräftet Geist und Körper. 

Die Beschaffenheit der Schwingungen, auf die eine Person gestimmt 
ist, bestimmt die eigene besondere Seelen-Note dieser Person. Die unter-
schiedlichen Tonstufen dieser Noten bilden eine Vielzahl von Frequenzen, 
die von den Mystikern in drei verschiedene Klassen eingeteilt werden. 
Erstens die Stufe, die Kraft und Intelligenz hervorruft und die wir uns wie 
ein ruhiges Meer vorstellen können. Zweitens eine moderate Aktivität, die 
alle Dinge in Bewegung hält, die ein Gleichgewicht zwischen Stärke und 
Schwäche bedeutet und als ein leicht bewegtes Meer beschrieben werden 
kann. Und drittens die Stufe intensiver Aktivität, die alles zerstört, alle 
Schwäche und Blindheit verursacht, und die wir uns wie ein stürmisches 
Meer vorstellen können. Seher können in der Aktivität aller Dinge und 
Lebewesen die Frequenz erkennen, so wie Musiker die Tonart erkennen, 
in der ein Musikstück geschrieben wurde. Unsere Atmosphäre erzählt vom 
Grad der Aktivität unserer Schwingungen.

Wenn die Schwingungsaktivität richtig gesteuert wird, können wir alle 
Freuden des Lebens genießen und werden doch nicht von ihnen versklavt. 
Wenn die Aktivität erst einmal begonnen hat und wächst, wird es sehr 
schwer, sie zu bändigen, denn das ist, als würde man versuchen, ein durch-
gehendes Pferd zu bändigen. Und doch besteht die ganze Meisterschaft in 
dieser Steuerung.

Heilige und Weise verbreiten ihren Frieden nicht nur an dem Platz, 
an dem sie sitzen, sondern auch in der ganzen Umgebung, in der sie 
sich aufhalten. In der Resonanz mit der Energie der Schwingungen, 
die von ihrer Seele ausgehen, herrschen Frieden in der Stadt oder dem 
Land, in denen sie leben. Aus diesem Grund hat die Verbindung mit Gut 
oder Böse und mit Menschen der Ober- oder Unterschicht einen großen 
Einfluss auf das Leben und den Charakter eines Menschen. Die Schwin-
gungen der Gedanken und Gefühle erschaffen, beschaffen und bereiten 
sich selbst alle notwendigen Mittel, um sich im Äußeren zu manifestieren. 
Eine Person könnte zum Beispiel Fisch essen wollen, und anstatt ihn zu 
bestellen, denkt sie intensiv an ihn. Die Gedankenwellen dieser Person, 
die auf diese Weise zu den geistigen Ohren des Kochs sprechen, lösen im 
Koch denselben Wunsch aus; möglicherweise ziehen die starken Gefühle 



21

Die Mystik des Klangs

der Person sogar einen Fischhändler zum Haus hin. Die Gedanken von 
Weisen führen so, entsprechend der Festigkeit, Kraft und Reinheit ihres 
Geistes, deren Bestimmung aus. 

Eine bestimmte Menge an Dynamit ist erforderlich, um einen einzelnen 
Felsen wegzusprengen, eine erheblich größere Menge, um einen Tunnel 
in einen Berg zu sprengen. Genauso bedarf es auch eines entsprechenden 
Grades an Gedankenkraft, um ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen. Auch 
die zeitliche Dauer eines Gedankens hat viel mit dessen Umsetzung zu 
tun, denn Gedankenschwingungen müssen eine gewisse Zeit lang aktiv 
sein, um ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen. Ein Kuchen braucht eine 
bestimmte Zeit, bis er gebacken ist; wenn wir es übereilen, ist er noch 
nicht durchgebacken, und zu große Hitze lässt ihn verbrennen. Wenn es 
denen, die die mentalen Schwingungen aussenden, an Geduld mangelt, 
wird die Gedankenkraft verschwendet, auch wenn sie auf halbem Weg 
zu ihrer Bestimmung oder noch näher an einem erfolgreichen Ergebnis 
wären. Wenn zu große Gedankenkraft in die Ausführung einer Sache 
gesteckt wird, wird diese bereits in der Vorbereitung zerstört. 

Um Gedanken und Gefühle auf andere zu reflektieren, sollten wir 
dieselben Regeln wie bei Stimme und Wort beachten. Je lauter jemand 
in einer Versammlung spricht, desto mehr Aufmerksamkeit zieht diese 
Person auf sich, und alle Anwesenden hören der Person zwangsläufig zu. 
Auf gleiche Weise treffen Gedanken oder Gefühle, die ein Sufi aussendet, 
naturgemäß jedes Gemüt, das sie gerade erreichen, mit entsprechend 
großer Macht und Stärke. So wie eine sanfte Stimme anziehend wirkt, 
so ist es auch mit der Zartheit von Gedanken und Gefühlen. Gedanken-
schwingungen, denen das gesprochene Wort hinzugefügt wird, werden in 
ihrer Kraft verdoppelt, und wenn physischer Kraftaufwand hinzukommt, 
wird diese verdreifacht.

Vernunft ist wie Feuer: Sie gibt den Gedanken Licht. Aber überhitzte 
Gedanken verlieren ihre Macht, so wie auch der physische Körper durch 
Hitze geschwächt werden kann. Der Verstand ruft Zweifel hervor, die die 
Gedankenkraft zerstören, bevor sie ihr Ziel erreicht hat. Die Stärke der 
Gedankenkraft beruht auf Vertrauen oder Glauben. Der Verstand verwirrt 
und Zweifel zerstreuen die Wellen der Gedankenschwingungen, die sich 
aus Mangel an der verbindenden Kraft verteilen und in verschiedene Rich-
tungen gehen. 

Schwingungen



22

Die Mystik des Klangs

Man sollte nie gegen den eigenen Wunsch denken oder sprechen, denn 
das schwächt die Gedankenschwingungen und führt oft zu entgegenge-
setzten Ergebnissen. Viele gleichzeitig auftauchende Gedanken schwächen 
natürlich die Kraft des Geistes, denn keiner von ihnen hat die Chance zu 
reifen, so wie Zwillinge in der Regel unausgereift sind und Drillinge selten 
überleben2. Disharmonie zwischen unseren Wünschen und unserem Ideal 
erzeugt im Leben immer große Verwirrung, wirken sie doch beide ständig 
gegeneinander. 

Sprechen oder denken wir von jemandem freundlich oder unfreund-
lich, so erreicht dies durch die Kraft der Schwingungen, bewusst oder 
unbewusst, das Wesen des anderen. Fühlen wir uns durch jemanden 
beleidigt, können unsere Gefühle nicht verborgen bleiben, selbst wenn wir 
ihnen weder durch Reden noch durch Handlungen Ausdruck verleihen, 
denn die Schwingungen unserer Gefühle werden die fragliche Person 
direkt erreichen; sie wird unser Unbehagen spüren, wie entfernt sie auch 
wohnt. Dies gilt ebenso für unsere Liebe und unsere Freude: Wie sehr wir 
uns auch bemühen, unsere Gefühle durch unser Sprechen und Handeln 
zu verheimlichen, sie können nicht verborgen bleiben. Dies macht den 
alten Ausspruch verständlich, dass selbst Wände Ohren haben: Er besagt 
im Grunde, dass Gedankenwellen selbst Wände durchdringen können. 

Sufis widmen den guten und schlechten Wünschen der Menschen 
besondere Aufmerksamkeit. Sie streben ständig mit all ihren Fähigkeiten 
danach, die guten Wünsche der Menschen anzuziehen, seien diese nun 
angesehen oder nicht. 

Intensive Aktivität erzeugt kräftige Schwingungen, die bei den Sufis 
jalal3 genannt werden. Sanfte Aktivität erzeugt weiche Schwingungen, die 
jamal4 genannt werden. Die erste Aktivität zeigt sich als Stärke und Kraft, 
die zweite als Schönheit und Anmut. Der Widerstreit zwischen beiden 
Kräften heißt kamal5 und ruft nichts als Zerstörung hervor.

	 Verschiedene Völker, Kulturen, Nationen und Religionen haben 
unterschiedliche Auffassungen von richtig und falsch und andere Vorstel-
lungen von gut und böse, auch das Konzept von Tugend und Sünde wird 
unterschiedlich gesehen. Deshalb ist es schwierig, die Regel, die diese 

2	 Dieser Kommentar bezieht sich auf die relativ hohe Sterberate bei Mehrfachgebur-
ten in den 1920er-Jahren, als diese Lehrreden gehalten wurden.

3	 jalal (arabisch): Kraft
4	 jamal (arabisch): Schönheit
5	 kamal (arabisch): „vollkommen“, Zustand ohne jegliche Aktivität



23

Die Mystik des Klangs

Unterschiede bestimmt, herauszuarbeiten. Wenn wir das Gesetz der 
Schwingungen verstehen, wird es jedoch klar. Alle Dinge und Wesen auf 
der äußeren Ebene der Existenz scheinen voneinander getrennt zu sein, 
doch sie kommen sich auf jeder Ebene unterhalb der Oberfläche zuneh-
mend näher, und im Innersten werden sie alle eins. Deshalb hat jede 
Störung des Friedens im kleinsten Teil der Existenz seine Wirkung auf 
das Ganze. Deshalb ist jeder Gedanke, jedes Wort und jede Handlung, die 
diesen Frieden stört, falsch, von Übel oder eine Sünde; wenn sie Frieden 
bewirken, sind sie richtig, gut und eine Tugend. Da das Leben in seinem 
Widerhallen wie eine Kuppel ist, ist auch sein Wesen kuppelförmig. Jede 
Störung im kleinsten Teil des Lebens stört das Ganze und kehrt als Unheil 
zu der Person zurück, die sie verursacht hat. Jeder Friede wiederum, der 
im Äußeren hervorgerufen wird, tut dem Ganzen gut und kehrt als Friede 
zum Verursacher zurück.

Das ist die Philosophie von der Belohnung der guten und der Bestra-
fung der schlechten Taten, die von den Höheren Mächten gegeben werden.

Schwingungen



24

Harmonie

Harmonie ist die Quelle der Manifestation, die Ursache ihrer Exis-
tenz und die Verbindung zwischen Gott und den Menschen.

Der Friede, nach dem jede Seele strebt, und der die wahre Natur 
Gottes und das höchste Ziel der Menschheit ist, ist einzig das Ergebnis 
von Harmonie; das zeigt, dass sämtliche Errungenschaften des Lebens 
ohne ein Gespür für Harmonie nutzlos sind. Wenn wir in Harmonie sind, 
nennen wir das Himmel, ihre Abwesenheit Hölle. Nur wer sie meistert, 
versteht das Leben, und diejenigen, denen sie fehlt, sind töricht – trotz all 
des anderweitig erworbenen Wissens.

Sufis legen großen Wert darauf, Harmonie zu erlangen, denn sie 
glauben, dass Licht für die Engel und Finsternis für den Teufel ist; für ein 
menschliches Wesen aber ist Ausgewogenheit notwendig, um das Gleich-
gewicht im Leben zu halten. 

Harmonie hat drei Aspekte: ewig, universell und individuell.
Ewige Harmonie ist die Harmonie des Bewusstseins, das in sich selbst 

ewig ist. Alle Dinge und Wesen leben und bewegen sich darin, dennoch 
bleibt sie unnahbar, unberührt und friedvoll. Sie ist der Gott der Gläubigen 
und der Gott der Wissenden. Alle Schwingungen, von den feinsten bis 
zu den gröbsten, und auch alle Atome der Erscheinungsformen werden 
von dieser Harmonie zusammengehalten. Sowohl das Erschaffen als auch 
die Zerstörung finden statt, um sie aufrechtzuerhalten. Ihre Macht zieht 
letzten Endes jedes Wesen zurück in den ewigen Frieden.

Die Kraft der Harmonie zieht die Menschen in zwei entgegengesetzte 
Richtungen: zum Unendlichen und zur Erscheinungswelt. Von der ersten 
wissen wir weniger als von der zweiten, und wenn wir in die eine Richtung 
schauen, verlieren wir die andere aus dem Blick. Da das Unendliche der 
essenzielle Geist in allem ist, zieht es letztendlich alles zu sich heran. Die 
Sufis messen der Harmonie mit dem Unendlichen größte Bedeutung bei, 
und erreichen sie durch die Hingabe an den Willen Gottes, des geliebten 
Wesens.

Die Existenz von Land und Wasser, deren Beziehung zueinander, 
oder die Anziehung zwischen Himmel und Erde veranschaulichen die 



25

Die Mystik des Klangs

universelle Harmonie. Die gegenseitige Anziehung von Sonne und Mond, 
die kosmische Ordnung der Sterne und Planeten, die alle miteinander 
verbunden sind, in Beziehung zueinander stehen und einem bestimmten 
Gesetz folgen; der geregelte Ablauf der Jahreszeiten, die Nacht, die dem 
Tag folgt, und der Tag, der seinerseits der Nacht Raum gibt; die Abhängig-
keit aller Lebewesen voneinander, die Unverwechselbarkeit, Anmut und 
Integrationskraft der fünf Elemente, all das bekundet die allumfassende 
Harmonie.

Männliche und weibliche Wesen, Vierbeiner und Vögel, Pflanzen 
und Felsen, sämtliche Arten von Dingen und Wesen sind miteinander 
verbunden und werden durch das Band der Harmonie zueinander 
gezogen. Würde auch nur ein Ding oder Wesen, wie vermeintlich nutzlos 
es auch sein mag, in diesem Universum der unendlichen Vielfalt fehlen, 
wäre das so, als würde ein Ton in einem Lied fehlen. „Jedes Wesen wurde 
für eine bestimmte Aufgabe geboren, und das Licht dieser Aufgabe wurde 
in dessen Seele entfacht.“1

Alle Hungersnöte, Seuchen und Katastrophen, wie Stürme, Fluten, 
Vulkanausbrüche, Kriege und Revolutionen, so schlimm sie den Menschen 
auch erscheinen mögen, dienen in Wirklichkeit der Aufrechterhaltung 
dieses allumfassenden Gleichgewichts.

In Indien erzählt man sich die Geschichte, wie sich alle Einwohner eines 
Dorfes, das unter einer Dürre litt, vor dem Tempel ihres Gottes versam-
melten und darum beteten, dass in diesem Jahr reichlich Regen fallen 
möge. Eine Stimme aus dem Unsichtbaren antwortete: „Was immer Wir 
tun, dient der Verbesserung Unseres Zwecks, ihr habt kein Recht, euch in 
Unser Werk einzumischen, oh, ihr Menschen!“ Doch sie flehten erneut um 
Gnade, diesmal noch eindringlicher. Schließlich kam die Antwort: „Eure 
Gebete, euer Fasten und eure Opfer haben Uns dazu bewogen, euch für 
dieses Jahr so viel Regen zu gewähren, wie ihr wollt.“ Alle kehrten jubelnd 
nach Hause zurück. Im Herbst arbeiteten sie eifrig auf ihren Höfen, und 
nachdem sie die Felder bereitet und die Saat gesät hatten, beteten sie um 
Regen. Als sie meinten, es habe nun genug geregnet, nahmen sie wieder 
Zuflucht im Gebet und der Regen hörte auf. Auf diese Weise wurde eine 
ideale Kornernte erzielt und alle Bewohner des Landes jubelten. In diesem 

1	 Sa‘di aus Shiraz (geboren um 1210, gestorben um 1292), persischer Dichter und 
Mystiker. Neben lehrhaften Schriften ist er der Autor des Bustan („Duftgarten“) 
und des Golestan („Rosengarten“) sowie einer Sammlung von mit Versen durch-
setzten Prosaerzählungen (meist „Diwan“ genannt).

Harmonie



26

Die Mystik des Klangs

Jahr war mehr Korn gewachsen als je zuvor. Aber als die Ernte eingefahren 
war, starben alle, die von dem Korn aßen; es gab viele Opfer. Verstört 
wendeten sie sich wieder an den Gott, warfen sich vor dem Tempel nieder 
und riefen: „Warum zeigst Du Dich nach dieser großen Gnade so zornig?“ 
Der Gott antwortete: „Es war nicht Unser Zorn, sondern Eure Torheit, 
sich in Unser Werk einzumischen. Wir senden manchmal eine Dürre, 
ein anderes Mal Überschwemmung, sodass ein Teil eurer Ernte zerstört 
wird; aber Wir haben unsere Gründe dafür, denn auf diese Weise werden 
auch alle Gifte und alles, was unerwünscht ist, vernichtet, und es bleibt nur 
das übrig, was für die Erhaltung eures Lebens zuträglich ist.“ Die Dorfbe-
wohner warfen sich in demütigem Gebet nieder und sagten: „Wir werden 
nie wieder versuchen, die Angelegenheiten des Universums zu regeln. Du 
bist der Schöpfer und Du bist der Lenker. Wir sind Deine unwissenden 
Kinder, nur Du weißt, was das Beste für uns ist.“ Nur der Schöpfer weiß, 
wie die Welt des Schöpfers zu lenken ist, was hervorgebracht und was 
zerstört werden muss.

Individuelle Harmonie hat zwei Aspekte: die Harmonie zwischen Kör- 
per und Seele sowie die Harmonie zwischen Einzelwesen.

Die Seele genießt die Freuden, die das äußere Selbst erlebt, doch die 
Menschheit vertieft sich in diese so sehr, dass die wahre Zufriedenheit 
der Seele vernachlässigt wird; das lässt die Menschen in all den flüch-
tigen Vergnügungen, die sie genießen, unbefriedigt zurück. Weil sie dies 
aber nicht verstehen, schreiben sie die Ursache ihrer Unzufriedenheit 
irgendwelchen unerfüllten Lebenswünschen zu. Das Ausleben aller irdi-
schen Leidenschaften gibt flüchtige Befriedigung, gleichzeitig erzeugt 
es jedoch auch den Wunsch nach mehr. In diesem Bemühen übersehen 
die Menschen, was die Seele zufriedenstellt; immerzu sind sie damit 
beschäftigt, ihre irdischen Freuden und Vergnügungen zu verfolgen und 
entziehen damit der Seele ihre wahre Seligkeit. Das wahre Glück der Seele 
liegt in Liebe, Harmonie und Schönheit, die in Weisheit, Ruhe und Frieden 
münden. Die Seele ist umso zufriedener, je dauerhafter diese sind.

Würden wir in unserem täglichen Leben jede Handlung prüfen, die 
ein unerfreuliches Bild unseres Selbstes auf unsere Seele wirft und damit 
Dunkelheit und Unzufriedenheit bewirkt, und würden wir andererseits 
jeden Gedanken, jedes Wort und jede Handlung, die Liebe, Harmonie 
und Schönheit im Innern hervorrufen, bewusst wahrnehmen, und jedes 
Gefühl, das uns Weisheit, Ruhe und Frieden bringt, so könnten wir ganz 



27

Die Mystik des Klangs

leicht verstehen, wie Harmonie zwischen Körper und Seele entsteht. Beiden 
Seiten des Lebens, der inneren wie der äußeren, wäre damit Genüge getan. 
Die Zufriedenheit der Seele ist viel wichtiger als die des Körpers, denn sie 
ist nachhaltiger. Indem wir auf diese Weise Körper und Seele entsprechend 
einstimmen, können wir Denken, Sprechen und Handeln so ausrichten, 
dass zuallererst im eigenen Selbst Harmonie erreicht wird.

Der nächste Aspekt der individuellen Harmonie wird im Kontakt mit 
anderen geübt. Wir alle haben ein individuelles Ego, das durch unsere 
eigenen Illusionen entsteht. Dieses Ego begrenzt unsere Sicht, die von 
ihm auf unser Eigeninteresse ausgerichtet wird; wir bewerten also gut und 
schlecht, hoch und niedrig, richtig und falsch in Bezug auf uns selbst und 
andere auf der Basis unserer begrenzten Sichtweise, die üblicherweise 
eher stückhaft und illusionär als wahr ist. Diese Dunkelheit entsteht, weil 
das äußere Selbst die Seele überschattet. So werden wir ebenso blind für 
unsere eigenen Unsicherheiten wie für die Leistungen anderer, d. h. das 
richtige Handeln der anderen werden in unseren Augen falsch und unsere 
eigenen Fehler erscheinen uns richtig. Dies gilt für die ganze Menschheit, 
bis der Schleier der Dunkelheit von deren Augen gehoben wird.

Nafs2, das Ego eines Einzelwesens, bewirkt all die Disharmonie sowohl 
im eigenen Selbst als auch mit den anderen und zeigt uns so, wie schwer 
es ist, sie in allen Aspekten des Lebens zu bändigen. Löwen, die Könige 
der Tiere, sind trotz all ihrer Macht und Würde höchst unwillkommen bei 
den Bewohnern des Waldes, sie sind sogar unfreundlich zueinander. Zwei 
Löwen werden sich niemals freundlich begrüßen, da ihre nafs so stark ist: 
Obwohl Löwen die Herrscher aller anderen Tiere sind, so sind sie doch 
Sklaven ihrer eigenen Leidenschaften, die ihr Leben ruhelos machen. Die 
nafs von Pflanzenfressern wie Schafe und Ziegen ist zahm. Deshalb sind 
sie ungefährlich füreinander; im Gegenteil: Sie können sogar harmonisch 
in Herden zusammenleben. Die Harmonie und das Mitgefühl unter ihnen 
lässt sie an Freud und Leid voneinander teilhaben, jedoch fallen sie leicht 
den wilden Tieren des Waldes zum Opfer.

Die Meister der früheren Zeiten, wie Moses und Mohammed, liebten 
es, ihre Herden im Urwald zu hüten, Jesus Christus nannte sich selbst den 
Guten Hirten, und Johannes der Täufer sprach vom Lamm Gottes: unge-
fährlich, arglos und opferbereit.

2	 Nafs (arabisch): Ego, Selbst; auch Seele. Im deutschen Sprachraum gibt es unter-
schiedliche Schreibweisen: Femininum und Neutrum. Wir verwenden in diesem 
Band das Femininum.

Harmonie



28

Die Mystik des Klangs

Die Nafs der Vögel ist noch sanfter, deshalb können auf einem Baum 
viele, sogar verschiedene Arten wie eine Familie zusammenleben, ge-
meinsam den Lobgesang Gottes singen und in Schwärmen zu Tausenden 
herumfliegen.

Bei den Vögeln finden wir jene, die ihre Partner wiedererkennen und 
harmonisch zusammenleben, gemeinsam ihr Nest für die Jungen bauen, 
wechselnd auf den Eiern sitzen und ihren Teil zur Aufzucht der gemein-
samen Jungen beitragen. Oft trauern und klagen sie, wenn ihr Partner 
gestorben ist.

Die Nafs der Insekten ist noch kleiner. Sie krabbeln übereinander, ohne 
einander wehzutun, und leben zu Millionen als eine Familie zusammen, 
ohne zwischen Freund und Feind zu unterscheiden. Dies belegt, dass die 
Nafs bei jedem Schritt der natürlichen Evolution wächst, in der Mensch-
heit ihren Höhepunkt findet und so lange Disharmonie im menschlichen 
Leben erzeugt, bis sie gebändigt wurde und dadurch Ruhe und Frieden im 
Selbst erzeugt sowie einen Sinn für Harmonie mit anderen. 

Alle Menschen weisen charakteristische Kennzeichen ihrer Nafs auf. 
Eine ist tigerähnlich, die andere ähnelt einem Hund, während eine dritte 
eher wie eine Katze ist und eine vierte wie ein Fuchs. Auf diese Weise 
spiegeln Menschen in Sprache, Gedanken und Gefühlen Vierbeiner und 
Vögel; die Beschaffenheit der Nafs von Menschen ist also mit dem Wesen 
der Tiere verwandt, und manchmal ähnelt ihnen selbst die äußere Erschei-
nung der Person. Unsere Bereitschaft zur Harmonie hängt folglich vom 
Entwicklungsstand unserer Nafs ab.

Wenn wir anfangen, das menschliche Leben in aller Klarheit zu sehen, 
beginnt für uns die Welt auszusehen wie ein Wald voller wilder Tiere, die 
kämpfen, töten und sich gegenseitig ausnutzen.

Es gibt vier verschiedene Kategorien von Menschen, die, entsprechend 
ihrer unterschiedlichen Entwicklungszustände, miteinander harmonieren. 
Diese sind: engelsgleich, menschlich, tierisch und teuflisch.

Die Engelhaften streben nach dem Himmel, die Menschen kämpfen 
sich durch diese Welt. Die Menschen mit animalischen Neigungen 
schwelgen in irdischen Vergnügungen, während die Diabolischen gern 
Unheil anrichten und damit sich selbst und anderen die Hölle bereiten. 
Durch die Entwicklung des Humanen werden Menschen engelsgleich; 
durch die Entfesselung ihrer tierischen Natur landen sie auf der Stufe des 
Teufels.



29

Die Mystik des Klangs

In der Musik besagt das Gesetz der Harmonie, dass die einander 
zunächstliegenden Töne kein harmonisches Intervall ergeben. Das 
erklärt das Verbot der Heirat zwischen zwei nahen Verwandten aufgrund 
der großen Ähnlichkeit ihrer Art und ihres Blutes. In der Regel liegt die 
Harmonie im Kontrast. Männer kämpfen mit anderen Männern und 
Frauen streiten untereinander; doch männlich und weiblich harmonieren 
in der Regel, eine vollendete Einheit erzeugt vollkommene Harmonie.  
Die fünf Elemente wirken fortwährend in allen Lebewesen und in jedem 
Individuum ist eines davon dominant. Die Weisen unterscheiden deshalb, 
entsprechend des vorherrschenden Elements, fünf verschiedene Wesens-
arten der Menschen. Manchmal sind in einem Menschen zwei oder sogar 
mehr Elemente unterschiedlich dominant.

Wir können die Harmonie des Lebens genauso erlernen wie die 
Harmonie der Musik. Das Ohr sollte darin geübt werden, sowohl den 
Tonfall als auch die Worte und die in ihnen ruhende Bedeutung zu unter-
scheiden, und sowohl aus der verbalen Bedeutung als auch aus dem Tonfall 
der Stimme zu erkennen lernen, ob es sich um ein wahres Wort oder einen 
falschen Ton handelt. Es sollte unterscheiden können zwischen Sarkasmus 
und Aufrichtigkeit, zwischen scherzhaft gesprochenen Worten und jenen, 
die ernst gemeint sind, es sollte den Unterschied zwischen echter Aner-
kennung und Schmeichelei erkennen können, zwischen Bescheidenheit 
und Demut, Schmunzeln und Spott, Arroganz und Stolz – ob sie nun 
direkt oder indirekt ausgedrückt werden. Dadurch wird das Ohr allmäh-
lich wie in der Musik geschult, und wir wissen genau, ob der eigene Ton 
und das eigene Wort, aber auch das eines anderen, falsch oder wahr sind. 
Wir müssen, wie in der Stimmbildung, lernen, in welchem Tonfall und 
mit welchen Worten wir bestimmte Gedanken oder Gefühle ausdrücken 
sollten. Es gibt Zeiten, in denen wir laut sprechen sollten, und Zeiten, in 
denen ein sanfter Tonfall angesagt ist; jedes Wort fordert einen bestimmten 
Ton und alles Gesprochene eine bestimmte Klangfarbe. Außerdem sollten 
wir einen erhöhten oder erniedrigten Ton oder einen Ton ohne Vorzeichen 
entsprechend verwenden und die richtige Tonart bedenken.

Es gibt neun verschiedene Gefühlsaspekte, die alle ihre eigene Aus-
drucksweise haben:

1)	 Fröhlichkeit wird durch einen lebhaften Tonfall ausgedrückt
2)	 Kummer durch einen klagenden Tonfall
3)	 Angst durch eine gebrochene Stimme

Harmonie



30

Die Mystik des Klangs

4)	 Mitgefühl in einer sanften Stimme
5)	 Staunen durch einen Ausruf
6)	 Mut durch einen entschlossenen Tonfall
7)	 Leichtfertigkeit in einem leichten Tonfall
8)	 Zuneigung in einem tiefen Tonfall
9)	 Gleichmut durch die Stimme der Stille

Ungeübte Menschen bringen dies durcheinander und flüstern Worte, 
die gehört werden sollten, oder sprechen jene laut aus, die besser geheim 
blieben. Über das eine Thema sollten wir mit gehobener Stimme, über 
ein anderes mit tiefer Stimme sprechen. Wir sollten den Ort, den Raum, 
die Anzahl der anwesenden Personen, die Art der Menschen und ihren 
Entwicklungsstand beachten und im Gleichklang mit den anderen re-
den, gemäß dem Ausspruch: „Sprecht zu den Menschen in ihrer eigenen 
Sprache.“ Mit Kindern sprechen wir kindgerecht, bei jungen Menschen 
nur für diese angebrachte Worte, und mit den Alten deren Verständnis 
gemäß. Auch unsere Gedanken sollten wir entsprechend spezifiziert aus-
drücken und nicht alle über einen Kamm scheren. Die Menschen un-
terscheiden sich von den Tieren durch ihre Rücksichtnahme auf ande-
re. Rhythmus ist das Gleichgewicht zwischen Sprache und Aktion. Wir 
sollten also zur rechten Zeit sprechen, sonst ist Schweigen besser als 
Reden. Ein mitfühlendes Wort, wenn jemand trauert, und mindestens 
ein Lächeln, wenn jemand lacht. Wir sollten auf die richtige Gelegenheit 
achten, um ein Thema in einer Gesellschaft anzusprechen, und in einem 
Gespräch niemals plötzlich das Thema wechseln, sondern zwei Themen 
gekonnt durch eine harmonische Überleitung miteinander verweben. 
Ebenso müssen wir geduldig warten, während andere sprechen, und 
unsere Sprache im Zaum halten, wenn ein Gedanke unkontrollierbar 
auftaucht, damit wir ihn taktvoll behandeln und unter Kontrolle halten, 
bevor er ausgedrückt wird. Die wichtigen Worte sollten wir durch den 
Gebrauch von starker und schwacher Betonung hervorheben. Um das 
Tempo zu regulieren und den Rhythmus zu bewahren, ist es notwendig, 
die richtigen Worte und Ausdrucksweise zu wählen. Manche Menschen 
fangen langsam an zu sprechen und erhöhen nach und nach die Ge-
schwindigkeit, bis sie nicht mehr zusammenhängend sprechen können.  
Die oben erwähnten Regeln gelten für alle Aktivitäten des Lebens.



31

Die Mystik des Klangs

Wie Musikschüler schulen Sufis sowohl die Stimme als auch das Ohr 
für die Harmonie des Lebens. Das Stimmtraining beinhaltet, jedes gespro-
chene Wort in Bezug auf Tonfall, Rhythmus, Bedeutung und Angemessen-
heit der Lage abzuwägen. Trostworte sollten zum Beispiel in langsamem 
Rhythmus, mit sanfter Stimme und mitfühlendem Tonfall gesprochen 
werden. Für Anordnungen oder Befehle ist ein lebendiger Rhythmus 
notwendig und eine kraftvolle, klare Stimme. 

Sufis vermeiden taktlose Handlungen, sie lassen den Rhythmus ihrer 
Stimme von der Geduld leiten, sprechen nicht vor der Zeit und geben 
keine Antwort, bevor die Frage nicht fertiggestellt wurde. Widerworte 
betrachten sie als Disharmonie, außer sie werden in einer Diskussion 
verwendet, und selbst dann versuchen sie, diese in einen harmonischen 
Akkord aufzulösen. Die Neigung zu widersprechen entwickelt sich 
schließlich zu einer Leidenschaft; bis dahin, selbst den eigenen Ideen 
zu widersprechen, wenn sie von jemand anderem vorgetragen werden.  
Um die Harmonie zu bewahren, modulieren Sufis sogar ihre Sprech-
weise von einer Tonart in eine andere; anders gesagt: Sie stimmen der 
Idee einer anderen Person zu, um das Objekt aus dem Blickwinkel der 
anderen zu betrachten anstatt aus dem eigenen. Sie bilden die Grundlage 
für jedes Gespräch mit einer entsprechenden Einführung und bereiten 
die Ohren des Zuhörers für eine ideale Reaktion vor. Sie achten auf jede 
Bewegung und jeden Ausdruck, bei sich und den anderen, und versuchen 
so, einen wohlklingenden, harmonischen Akkord zwischen sich und den 
anderen zu erzeugen. Harmonie im eigenen Leben zu erreichen benötigt 
ein längeres und sorgfältigeres Studium, als das Ohr zu schulen und die 
Stimme zu kultivieren, auch wenn sie auf gleiche Weise erlangt wird wie 
musikalisches Wissen. Für die Ohren der Sufis ist jedes gesprochene Wort 
wie ein Ton, der richtig ist, wenn er harmonisch klingt, und falsch, wenn er 
unharmonisch ist. Sie wählen, dem Anlass entsprechend, die Tonart ihrer 
Sprache entweder in Dur, Moll oder chromatisch, und ihre Worte entweder 
mit erhöhten oder erniedrigten Tönen oder Tönen ohne Vorzeichen, wie es 
das Gesetz der Harmonie gerade verlangt.

Die aufrichtige, höfliche und taktvolle Sprache entspricht beispielsweise 
dem Dur, Moll oder der chromatischen Tonleiter, die für die Sufis Domi-
nanz, Respekt und Gleichmut verkörpern. Sufis verhalten sich auch frei 
oder gegenläufig, je nach Ermessen, um sich Zeit und Situation allmäh-
lich anzupassen. Dazu stimmen sie zu, weichen ab oder widersprechen 

Harmonie



32

Die Mystik des Klangs

sogar, und halten dabei doch das Gesetz der Harmonie in der Konversation 
aufrecht. 

Wenn wir zwei Personen als zwei Töne betrachten, so bringt die 
Harmonie zwischen beiden entweder konsonante oder dissonante Inter-
valle hervor, vollkommene oder unvollkommene, in Dur oder Moll, vermin-
derte oder übermäßige, wie es den beiden gerade entspricht. Dieses Gesetz 
wird deutlich im Abstand zwischen den Gesellschaftsklassen, Überzeu-
gungen, Kasten, Ethnien, Nationen oder Religionen sowie auch in den 
Unterschieden zwischen den Lebensaltern, Entwicklungsstadien oder von 
verschiedenen und gegenteiligen Interessen. 

Weise Menschen können eher in Harmonie mit törichten Dienern 
leben als mit Halbgebildeten, die sich für unfehlbar halten. Andererseits 
ist es genauso möglich, dass weise Menschen in der Gesellschaft von 
Törichten alles andere als glücklich sind und umgekehrt. Stolze Menschen 
werden mit anderen Stolzen immer streiten; während andere demütige 
Menschen unterstützen. Stolze Menschen können sich jedoch über eine 
allgemeine Frage des Stolzes durchaus einig sein, zum Beispiel, was den 
Stolz der Ethnie oder der Herkunft betrifft. 

Manchmal wird das Intervall zwischen zwei unzusammenhängenden 
Noten durch einen Zwischenton ausgefüllt und es entsteht ein harmoni-
scher Akkord. Beispielsweise könnte ein Kind die Uneinigkeit zwischen 
einem Mann und einer Frau auflösen oder die Intervention von Vater 
beziehungsweise Mutter kann die Streitigkeiten zwischen Geschwis-
tern schlichten. Auf diese Weise kann ein intervenierendes Bindeglied 
Harmonie erzeugen, wie unharmonisch zwei Menschen auch zueinander 
stehen. 

Törichte Menschen sind wie ungeschmeidige Töne, während verstän-
dige Menschen anpassungsfähig sind. Die ersten beharren auf ihren Ideen, 
Vorlieben, Abneigungen und Überzeugungen, was richtig oder falsch sei, 
während Letztere die Stimmung klar oder gedämpft halten, indem sie Ton 
und Frequenz erhöhen oder erniedrigen, um sich den Umständen anzu-
passen. 

Der Grundton harmoniert immer mit jeder Note, denn er trägt alle 
Töne der Tonleiter in sich. So harmonieren auch die Sufis mit allen, ob gut 
oder schlecht, weise oder töricht, indem sie zum Grundton werden.

Wenn der Grundton, das gemeinsame Interesse, viele Charaktere durch 
ein einziges Band der Harmonie zusammenhält, werden alle Ethnien, 



33

Die Mystik des Klangs

Nationen, soziale Schichten und Völker wie eine Melodie, der ein Akkord 
zugrunde liegt.

Sufis lernen und praktizieren das Wesen der Harmonie des Lebens, 
indem sie es studieren. Sie leben in Übereinstimmung mit dem eigenen 
Selbst, mit anderen, dem Universum und dem Unendlichen. Sie identifi-
zieren sich mit anderen und sehen sich sozusagen selbst in jedem anderen 
Lebewesen. Tadel oder Lob kümmern sie nicht, da sie beide als von sich 
selbst ausgehend betrachten. Wenn wir etwas Schweres fallen lassen und 
dabei unseren eigenen Fuß verletzen, würden wir doch auch nicht die 
Hand tadeln, weil sie es fallen ließ, denn wir erkennen uns selbst sowohl in 
der Hand als auch im Fuß. Auf solche Weise sind auch Sufis nachsichtig, 
wenn sie von anderen verletzt werden, denn sie denken, dass nur sie selbst 
sich den Schmerz zugefügt haben. Sie wenden den Kontrapunkt an, indem 
sie unerwünschtes Gerede von Freunden durchmischen und zu einer Fuge 
machen.

Die Unzulänglichkeiten anderer übersehen sie, weil sie denken, dass  
diese es nicht besser wissen. Sufis verbergen die Fehler anderer und 
verschweigen alle Tatsachen, die Disharmonie erzeugen könnten. Sie 
kämpfen ständig mit Nafs, der Wurzel aller Disharmonie und dem einzigen  
Feind der Menschheit. Indem wir diesen Feind niederringen, gewinnen 
wir Meisterschaft über uns selbst; das heißt, wir gewinnen die Meister-
schaft über das ganze Universum, denn die Wand, die zwischen dem 
Selbst und dem Allmächtigen stand, wurde niedergerissen. Freundlich-
keit, Milde, Respekt, Demut, Bescheidenheit, Selbstvergessenheit, Gewis-
senhaftigkeit, Toleranz und Vergebung werden von den Sufis als die Merk-
male angesehen, die sowohl in der eigenen Seele als auch in der Seele 
anderer Harmonie erzeugen. Arroganz, Zorn, Laster, Verhaftung, Gier und 
Eifersucht sind die sechs Hauptquellen der Disharmonie. Nafs, die einzige 
Quelle von Disharmonie, wird umso mächtiger, je besser sie zufrieden-
gestellt wird, je mehr wir ihr zu Diensten sind. Eine bestimmte Zeit lang 
gibt sie sich zufrieden, wenn ihre Forderungen erfüllt wurden, doch kurz 
danach fordert sie noch mehr, bis das Leben zu einer Last wird. Die Weisen 
betrachten diesen Feind als Auslöser sämtlichen Unheils, die übrigen 
Menschen machen jedoch andere für ihr eigenes Unglück verantwortlich.

Harmonie



34

Name

Die Vielfalt der Dinge und Wesen und die Eigenheiten, durch die 
sie sich voneinander unterscheiden, machen Bezeichnungen 

notwendig. Der Name erzeugt ein Bild von Form, Gestalt, Farbe, Größe, 
Qualität, Menge; einen Eindruck und eine Bedeutung von Dingen und 
Wesen; nicht nur von wahrnehmbaren und verstehbaren, sondern sogar 
von denen, die unsere Wahrnehmung und unser Verständnis übersteigen. 
Der Name ist daher bedeutender als die Dinge selbst. In den Namen von 
Menschen oder Dingen liegt ein großes Geheimnis verborgen, gestaltet er 
sich doch aus dem Zusammenhang der vergangenen, gegenwärtigen und 
zukünftigen Bedingungen seines Gegenstandes. Ein echtes Horoskop sagt 
deshalb etwas über die Lebensbedingungen eines Menschen aus.

Im Namen liegt das ganze Geheimnis verborgen. Alles Wissen über 
die Dinge beruht zunächst auf der Kenntnis ihrer Namen, kein Wissen ist 
vollständig, wenn es keinen Namen hat. Meisterschaft beruht auf Wissen. 
Wir können nichts meistern, das wir nicht kennen. Jeden Segen und alle 
Wohltaten, die wir von Himmel und Erde erhalten, erwerben wir durch 
Meisterschaft, die ihrerseits auf Wissen und Erkenntnis beruht – um etwas 
zu wissen, brauchen wir Begriffe. Wenn wir die Bezeichnung von etwas 
nicht kennen, sind wir unwissend, und als Unwissende sind wir machtlos, 
denn wir haben keinen Zugriff auf Dinge, die wir nicht kennen.

Unsere Größe hängt davon ab, wie weit unser Wissen reicht, dessen 
ganzes Geheimnis darin liegt, dass wir sowohl bei Menschen als auch bei 
Dingen die Unterschiede identifizieren können. Das erhebt uns nicht nur 
über alle Wesen dieser Erde, es lässt uns Menschen sogar die Engel, die 
Himmlischen Heerscharen, überragen. Der Koran erklärt dies so:

„Als dein Herr zu den Engeln sprach: ‚Wir werden einen Stellvertreter 
auf der Erde einsetzen‘, sagten sie: ‚Willst Du dahin jemanden stellen, der 
dort Verderben anrichtet und Blut vergießt, wo wir doch Dein Lob singen 
und Dich heiligen?‘ Gott antwortete: ‚Seht, ich weiß, wovon ihr nichts 
wisst.‘ Und Er lehrte Adam die Namen aller Dinge. Dann zeigte Er sie 
den Engeln und sprach: ‚Nennt mir die Namen dieser Dinge, wenn ihr 
die Wahrheit sagt.‘ Sie antworteten: ‚Lob sei Dir, wir wissen nur von dem, 
was Du uns gelehrt hast, denn du bist allwissend und weise.‘ Gott sagte: 



35

Die Mystik des Klangs

‚Oh, Adam, nenne ihnen ihre Namen.‘ Und als Adam kam, nannte er ihre 
Namen.“1

Jeder Name enthüllt den Weisen die Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft dessen, was er bezeichnet.

Ein Name bezeichnet nicht nur eine Form, sondern auch deren 
Wesen. Die Bedeutung des Namens spielt eine wichtige Rolle im Leben 
der Menschen. Der Klang, die Vokale des Namens, der Rhythmus, die 
Anzahl und das Wesen der Buchstaben, die ihn ausmachen, der mystische 
Zahlenschlüssel, das Symbol und der Planet sowie seine ursprüngliche 
Wurzel und seine Wirkung – sie alle enthüllen den Sehenden ihr 
Geheimnis.

Die Bedeutung eines Namens hat sowohl auf den Träger selbst als auch 
auf seine Mitmenschen großen Einfluss. Aus dem Klang der Buchstaben 
und dem Wort, das sie bilden, können Mystiker viel über den Charakter 
und das Schicksal eines Menschen lesen. Intelligente Menschen können 
durch den Klang der Buchstaben, die den Namen bilden, eine allgemeine 
Vorstellung bekommen: Ob er sich schön oder hässlich anhört, sanft oder 
hart, wohlklingend oder unharmonisch; sie wissen jedoch nicht, wodurch 
das bewirkt wird. Nur die, die verstehen, wissen warum.

Einzelne oder kombinierte Buchstaben werden entweder leicht oder 
mit Schwierigkeiten ausgesprochen und haben einen entsprechenden 
Effekt sowohl auf uns selbst als auch auf andere. Flüssige und weich 
klingende Namen haben eine sanfte Wirkung auf Sprechende und 
Zuhörerende, während hart klingende Namen den umgekehrten Effekt 
haben. Natürlicherweise benennen wir weiche Dinge mit sanften Namen 
und harte Dinge mit hart klingenden Namen, wie zum Beispiel Blume 
und Fels, Wolle und Zündstein, und so weiter. Die Ausdrucksweise und 
insbesondere die Namen kennzeichnen eine Gruppe von Menschen sowie 
das Wesen von Familien, Gemeinschaften und Ethnien.

Vokale spielen eine große Rolle für die Namen und deren Einfluss. E 
und i bezeichnen jamal, die weiblichen Qualitäten der Anmut, Weisheit, 
Schönheit und Empfänglichkeit; o und u bezeichnen jalal, die männlichen 
Qualitäten der Kraft und des Ausdrucks. A weist auf kamal hin, welches 
die Vollkommenheit darstellt, in der diese beiden Qualitäten zusammen-
gefasst sind.

1	 Koran 2:13. Vgl. auch Genesis 2:19

Name



36

Die Mystik des Klangs

Die oben genannten Vokale haben in der Komposition des Namens ihre 
Wirkung, je nachdem, ob sie am Anfang, in der Mitte oder am Ende der 
Bezeichnung stehen.

Im Sanskrit wird das Schicksal karma2 genannt, es meint den Rhythmus 
vergangener Handlungen. Der Einfluss des Rhythmus‘, den ein Name 
auslöst, wirkt sich sowohl auf die so benannte Wesenheit aus, als auch 
auf diejenigen, die das Wesen bei diesem Namen nennen. Ein gleichmä-
ßiger Rhythmus erzeugt Ausgeglichenheit, während ein ungleichmäßiger 
Rhythmus Unausgeglichenheit bewirkt. Die Schönheit des Rhythmus‘ 
verschönert den Charakter eines Menschen.

Rhythmus meint hier, wie ein Name beginnt und wie er endet, ob gleich-
mäßig oder ungleichmäßig, vor der Betonung oder mit der Betonung. Ob 
die Betonung auf den Anfang, die Mitte oder das Ende fällt, verändert die 
Wirkung, und das spielt für die Wesensart und das Schicksal einer Person 
eine Rolle. Der Rhythmus des Namens deutet auf das Wesentlichste im 
Leben hin: ausreichende oder mangelnde Ausgeglichenheit. Mangelnde 
Ausgeglichenheit ist eine Charakterschwäche und führt im Leben zu 
Schwierigkeiten. Auch die Anzahl der Buchstaben spielt eine große Rolle 
beim Namen einer Person. Eine gerade Anzahl weist auf Schönheit und 
Weisheit hin, eine ungerade Anzahl auf Liebe und Kraft.

Zahlen spielen im Leben eine bedeutende Rolle, ganz besonders bei den 
Namen. Jeder Buchstabe in einem Namen hat einen Zahlenwert. In der 
orientalischen Wissenschaft heißt dies jafr3. Nach diesem System werden 
nicht nur Gebäuden, Gegenständen und Menschen Namen gegeben, die 
den zeitlichen Ablauf ihres Entstehens und Vergehens offenbaren; viel-
mehr eröffnet die Kombination dieser Zahlen den Sehenden auch deren 
mystische Wirkung.

Namen haben auf ihre Träger und sogar auf deren Umgebung eine 
psychische Wirkung. Die Namen von Elementalen und Dschinns, die 
ehrwürdigen Namen Gottes sowie die heiligen Namen der Propheten und 
Heiligen werden den Regeln ihres numerischen Wertes entsprechend 
geschrieben und wirken wie ein magischer Zauber, um verschiedene 
Dinge im Leben zu erreichen. Wenn sie geschrieben oder ihrer numeri-

2	 Karma (Sanskrit): sowohl ausgeführte Handlung als auch die Absicht hinter dem 
Tun – was nach dem Gesetz von Aktion und Reaktion entsprechend gleichartige 
Rückwirkungen auf die Ausführenden hat.

3	 Jafr (arabisch): Zeichendeuten durch Buchstaben



37

Die Mystik des Klangs

schen Gestalt entsprechend wiederholt werden, können durch die Kombi-
nation solcher Namen Wunder bewirkt werden.

Ein x formt zum Beispiel ein Kreuz und das o eine Null; beide haben 
eine eigene Bedeutung. In den modernen Alphabeten wurden die Originale 
stark verfälscht. Die alten arabischen und persischen Schriften, die wir auf 
Torbögen, Wänden, Kleidersäumen, Messingkesseln und Teppichen finden, 
sind von höchster Vollendung und formschön. Auch im Chinesischen, 
Japanischen, Sanskrit sowie anderen alten Alphabeten finden wir eine hohe 
Symbolkraft. Jede Linie, jeder Punkt und jeder Bogen hat eine Bedeutung.  
Die Alten schrieben die Bezeichnungen nicht mit verschiedenen Buch-
staben, sondern als Bild, das bezeichnete, was sie ausdrücken wollten. 
Das Bild wurde in verschiedene Teile aufgeteilt, wobei jeder Teil einen 
bestimmten Klang darstellte; auf diese Weise entstanden die Alphabete. 
Durch diese Teilung ging das ursprüngliche Bild verloren, gewisse Ähnlich-
keiten konnten jedoch immer noch gefunden werden. Obwohl wir heute 
eine sehr abgewandelte Schreibweise haben, können wir aus der Gestalt 
eines bestimmten Namens, gleich, in welcher Sprache er geschrieben 
wurde, noch immer das Leben, das Schicksal oder den Charakter eines 
Menschen lesen. 

Beginnt ein Name zum Beispiel mit i, kennzeichnet dies ein charakter-
festes und rechtschaffenes Ego, Einzigartigkeit, Liebe zu Gott und Wahr-
heitssuche. E kennzeichnet ein scheues, introvertiertes Wesen und Inter-
esse in drei Richtungen. So wie ein einzelner Buchstabe ein Bild darstellt, 
so bildet auch ein ganzes Wort ein Bild. Die Idee von Allah entstand in den 
Menschen, und so können wir in der Form unserer Hand das Wort „Allah“4 
erkennen.

Der Vorname hat größeren Einfluss als der Nachname. Manchmal 
hat ein Kosename sogar noch größeren Einfluss, denn die Wirkung des 
Namens entspricht seiner Verwendung: Je öfter er gebraucht wird, desto 
größer ist seine Wirkung. Verkürzte Namen wie Mia für Maria oder Willi 
für Wilhelm verringern die Wirkung des Namens anteilig. Namen, die von 
Heiligen vergeben werden, haben eine doppelte Wirkung: die des Namens 
selbst und die des Willens der Heiligen, die ihn gegeben haben. Maula 

4	 Wenn wir alle Finger strecken und den Daumen anwinkeln, können wir sehen, 
was Hazrat Inayat Khan hier beschreibt. „Allah“ wird in arabischen Buchstaben 
etwa so geschrieben: هللل    

Name

https://de.pons.com/�bersetzung/arabisch-deutsch/<0644><0644><0644><0647>


38

Die Mystik des Klangs

Bakhsh5, der größte Musiker Indiens seiner Zeit, bekam diesen Namen 
durch einen faqir6, der von seiner Musik verzaubert war. Er bedeutet „Gott 
segnet“. Nachdem er diesen Namen angenommen hatte, war er, wohin 
auch immer er ging, mit Ehrungen und Erfolg gesegnet, die beide seltene 
Gaben Gottes sind.

Es gibt viele Beispiele dafür, wie ein Namenswechsel eine völlige Verän-
derung im Leben von Menschen brachte. In der Bibel lesen wir, dass Jakob 
mit dem Namen Israel gesegnet wurde, der ihm von den Engeln verliehen 
wurde.

Im Koran wird Mohammed ständig mit spezifischen Namen bezeichnet, 
wobei jede Bezeichnung nicht nur Auswirkungen auf das Leben des 
Propheten hatte, sondern auch auf dessen Anhänger, die diese Bezeich-
nung verwendeten und seelisch mit ihr arbeiteten. Sufis haben jahrhun-
dertelange Erfahrung mit dem mystischen Wert dieser Namen. Bei den 
Sufis gibt der murshid7 oder die murshida den Schülern die Bezeichnung 
talib8 oder murid9, damit die Schüler sich mit der Zeit mit der jeweiligen 
Bezeichnung identifizieren.

 

5	 Maula Bakhsh oder Mawlabakhsh (1833-1896), Großvater von Hazrat Inayat Khan, 
gründete u. a. eine berühmte Musikakademie in Baroda. Siehe auch: https://wahi-
duddin.net/mv2/bio/Biography_3.htm

6	 Das arabische faqir: „arm“, (auch das Wort „Konzentration“ hat dieselbe Wurzel) 
wird in Indien für hinduistische oder muslimische meditierende Asketen verwen-
det, denen oft Wunderkräfte zugeschrieben wurden.

7	 Murshid (arabisch): erfahrene Lehrer/innen bzw. Wegbegleiter/innen auf dem 
spirituellen Weg.

8	 Talib (arabisch): Schüler/in
9	 Murid (arabisch): Sehnender, Strebender, Schüler/innen, die eine Einweihung 

empfangen haben.

https://wahiduddin.net/mv2/bio/Biography_3.htm
https://wahiduddin.net/mv2/bio/Biography_3.htm


39

Die Mystik des Klangs

Form

Das Licht, aus dem alles Leben kommt, besteht aus drei Varianten: 
aus Intelligenz, aus abstraktem Licht und aus Sonnenlicht. Die 

Aktivität dieses einen Lichtes wirkt also in drei verschiedenen Erschei-
nungsformen. Die erste Form wird durch eine langsame und feierliche 
Aktivität im ewigen Bewusstsein hervorgerufen, die wir auch Bewusstsein 
oder Intelligenz nennen können. Intelligenz ist sie, wenn nichts vor ihr 
erscheint, dessen sie sich bewusst sein könnte. Wenn vor ihr hingegen 
etwas Erfahrbares erscheint, wird genau diese Intelligenz zu Bewusstsein. 
Die allgemeine Aktivität im Licht der Intelligenz bewirkt das Licht des 
Abstrakten, genau dort, wo der abstrakte Klang in Licht übergeht. Dieses 
Licht wird für Sehende, die zum ewigen Ziel reisen, zur Fackel. Dasselbe 
Licht wird, wenn seine Aktivität intensiver wird, zur Sonne. Niemand 
würde so einfach glauben, dass Intelligenz, abstraktes Licht und die Sonne 
ein und dasselbe sind, doch Sprache kann sich selbst nicht widersprechen, 
und alle drei wurden von jeher mit der Bezeichnung Licht benannt.

Diese drei Erscheinungsformen des Lichtes sind auch die Vorstellung, 
die hinter der Glaubenslehre der Dreieinigkeit steht sowie hinter der Lehre 
der Trimurti1, die es schon Tausende Jahre vor dem Christentum bei den 
Hindus gab. Sie beschreibt jeweils die drei Aspekte des Einen – dem Einen, 
das drei ist. Substanz beginnt sich von einem Atom zu einem Radium zu 
entwickeln, aber vorher existiert sie als Schwingung. Was wir sehen, akzep-
tieren wir als etwas Existentes; und was wir nicht sehen können, existiert 
für uns nicht. Alles, was wir wahrnehmen, sehen und fühlen ist Materie, 
alles, was Quelle und Ursprung ist, ist Geist.

Die Philosophie der Form kann durch das Studium des Prozesses 
verstanden werden, durch den sich das unsichtbare Leben im Sicht-
baren manifestiert. Während die feinen Schwingungen Klang erzeugen, 
erzeugen die groben Schwingungen Licht. Indem das unsichtbare, unbe-
greifbare und nicht wahrnehmbare Leben also zunächst hörbar und dann 

1	 Trimurti (Sanskrit) „tri: drei, „murti“: Gestalt; Brahma, Vishnu und Shiva, die drei 
Erscheinungsweisen Gottes im Hinduismus.





Centennial Edition
Hazrat Inayat Khan
13-bändige Jubiläumsausgabe

Die Werke von Hazrat Pir-o-Murshid Inayat Khan zählen zu den großen spirituellen Schät-
zen dieser Welt. Sie sind tief in der Sufi-Tradition verwurzelt und zugleich absolut einmalig in 
ihrem Erkenntnisgehalt und Ausdruck. Hazrat Inayat Khans Lehren sind heutzutage immer 
noch genauso wirkungsvoll und aussagekräftig wie vor einem Jahrhundert, als er sie zuerst 
vermittelt hat. Diese Lehren enthalten eine Botschaft, die den Verstand und das Herz eines 
jeden Menschen sowie die Menschheit als Ganzes anspricht. 
 „Worte, die die Seele erleuchten, sind wertvoller als Juwelen.“  
Pir Zia Inayat-Khan

Band 1 
Das Innere Leben
Die Volumes der Sufi-Botschaft sind ein kostbarer Schatz. 
Der erste Band beinhaltet folgende 4 Bücher: 
Das Innere Leben
Die Seele – woher und wohin
Der Sinn des Leben
Der Weg der Erleuchtung
Verlag Heilbronn 2018 | 477 Seiten | ISBN 978-3-936246-34-6

Band 2
Die Mystik des Klangs
Wer das Geheimnis des Klangs kennt, 
kennt das gesamte Universum.
Der zweite Band beinhaltet folgende 4 Bücher: 
Die Mystik des Klangs
Musik
Die Macht des Wortes
Die Sprache des Kosmos
Verlag Heilbronn 2019 | 323 Seiten | ISBN 978-3-936246-39-1

Es ist geplant, jährlich einen der 13 Bände herauszubringen.
Band 3 erscheint 2020 – Englischer Originaltitel: The Art of Personality.
Weitere und aktuelle Informationen finden Sie unter: www.verlag-heilbronn.de



Hazrat Inayat Khan
Bücher für Menschen auf dem inneren Pfad

Gayan – Vadan – Nirtan
Die Essenz der Sufibotschaft
Die Aphorismen in „Gayan – Vadan – Nirtan“ stellen die Essenz 
der Sufi-Botschaft von Hazrat Inayat Khan dar.
‘Gayan’ bedeutet die ‘Musik des Schweigens’, ‘Vadan’ heißt die 
‘göttliche Symphonie’, und ‘Nirtan’ ist der ‘Tanz der Seele’. 

Die Gathas – Weisheit der Sufis
Lehren für seine Schülerinnen und Schüler
Ursprünglich waren die Gathas für die Innere Schule der 
Sufi-Bewegung bestimmt.                              
Sie enthalten Anleitungen zu sieben verschiedenen Themen: 
Aberglaube, Bräuche und Volksglaube; Einsicht; Symbolik; Atem; 
Kultivierung des Herzens; Alltagsleben und Metaphysik.

Meisterschaft
Spirituelle Verwirklichung in dieser Welt
Viele Leserinnen und Leser halten das Buch „Meisterschaft“ 
von Hazrat Inayat Khan für eines der hilfreichsten Werke seiner 
Lehren. Erfolgreich zu sein in weltlichen Angelegenheiten wird in 
diesem Band nicht als ein Hindernis auf dem spirituellen Pfad 
betrachtet. Vielmehr ist es ein geschicktes Mittel dafür, wie wir 
das erhalten, was wir uns wünschen. Dadurch erfüllen wir letzt-
endlich auch die Bestimmung unseres Lebens.

365 Tage Sufi-Weisheit
Ein spiritueller Begleiter für jeden Tag
Die Schale des Saki von Hazrat Inayat Khan
Mit Kommentaren von Samuel L. Lewis
Dieses Buch hat eine besondere Bedeutung für unsere Zeit. Die 
Worte sind Quellen der Kraft und der Besinnung, geben Impulse, 
nähren die innere Erkenntnis und öffnen das Herz für die Welt. 
Ein spiritueller Begleiter für jeden Tag. 



Hazrat Inayat Khan
Aus Musik wurde das Universum erschaffen, ...

Musik
Aus mystischer Sicht
„Alle Formen der Natur, z.B. die Blumen, sind vollkommen in 
Form und Farbe; die Planeten, die Sterne und die Erde vermit-
teln uns die Vorstellung von Harmonie, von Musik. Die ganze 
Natur atmet … und das Zeichen des Lebens, das diese lebende 
Schönheit gibt, ist Musik.“ 

Musik und kosmische Harmonie
Aus mystischer Sicht
Sie lieben Musik?  Dann haben Sie das wahrscheinlich schon 
erlebt: Wer Musik liebt, kann die erhabensten geistigen Ebenen 
des Menschseins erreichen. Durch Musik wird die Harmonie mit 
dem Selbst und dem Unendlichen wieder hergestellt. Musik nährt 
die Seele und den Geist.

Friedensgebet
In sieben Stufen den Pfad des Friedens gehen
Täglich beten unzählige Menschen in aller Welt das Friedens-
gebet des Sufimeisters Hazrat Inayat Khan. Die sieben Anrufun-
gen des Friedensgebetes führen sicher auf dem Pfad des inne-
ren Lebens. Jede Anrufung wird mit Worten aus den Weisheits-
büchern der Menschheit, mit Versen und Aphorismen beleuchtet. 
In diesem Miteinander spiegelt sich die Universelle Bruder- und 
Schwesternschaft aller Großen im Geiste.

Wanderer auf dem inneren Pfad
Der Sufi-Pfad
Wanderer auf dem geistigen Pfad: dieses Urbild taucht in den 
verschiedensten mystischen Richtungen auf.  Hazrat Inayat 
Khan betrachtet das ganze äußere wie innere Leben des 
Menschen als eine Reise der Seele von ihrem göttlichen 
Ursprung – hindurch durch die Schöpfung – zurück zu ihrem 
göttlichen Ziel.



Universaler Sufismus
Bücher für Menschen auf dem inneren Pfad

Medizin des Herzens
99 Heilungswege der Sufis 
von Wali Ali Meyer, Bilal Hyde, Faisal Muquaddam, Shabda Kahn
Das Buch führt in das Herz des Mysteriums der 99 Namen 
Gottes. 
Es ist ein Weg, um das Wesen der Grenzenlosigkeit Gottes 
zu verstehen und das göttliche Potential in jeder Seele zu 
entdecken. Ein Standardwerk.

Sufibuch des Lebens
99 Meditationen der Liebe
Neue Zugänge zum wichtigsten Schatz islamischer Mystik eröff-
net Neil Douglas-Klotz in diesem Buch: Die 99 schönsten Namen 
Gottes. Sie stehen für 99 Wege zu innerer Klärung, Harmonie 
und Verbundenheit mit dem Universum. Die zeitlose Weisheit der 
Sufis hilft uns, diese Qualitäten im täglichen Leben umzusetzen 
und das Herz für die Liebe zu öffnen.

König Akbar und seine Tochter
Geschichten aus einer Welt von Noor Inayat Khan
Nacherzählungen großer europäischer Epen wechseln sich ab mit 
Parabeln, Fabeln und Anekdoten aus allen Himmelsrichtungen. 
Noor Inayat Khan fügt dieser poetischen Welterzählung auch ihre 
eigene Stimme, mit eigenen Geschichten und Gedichten hinzu.
Kunst- und liebevoll illustriert von Natsuyo Koizumi

Die Erleuchtung des Schattens
Leben, Lieben und Lachen eines Sufi im 20. Jahrhundert
von Moineddin Jablonski
„Ein Buch mit einer feinen Botschaft, die ernsthaft 
Suchende herausfordern und anregen wird, unabhängig von 
ethnischem oder religiösem Hintergrund.“  Muneera Haeri 
Es bietet einen einzigartigen Einblick in das Leben eines 
erleuchteten Mystikers, der im Westen geboren wurde.



Universaler Sufismus
Ein interreligiöser Weg zu spirituellem Wachstum

EDITION KALIM – Spirituelle Wegbegleiter | Geschenkbücher
Meditation – Ein Thema für jeden Tag
von Hazrat Inayat Khan und Pir Vilayat Inayat Khan
Bird Language 
von Pir Zia Inayat-Khan
Gebet – Atem der Seele
von Hazrat Inayat Khan

Ritterliche Tugenden im Alten Orient
Edelmut, Tapferkeit und mystische Suche
von Pir Zia Inayat-Khan
„Ritterliche Tugenden im Alten Orient ist eine geniale Darstellung 
der Sufi-Lehren, in kunstvoller Weise zum Ausdruck gebracht 
durch eine Gestalt aus dem tiefsinnigsten der mittelalterlichen 
Ritterromane rund um den Gral. Eine lohnende Leseerfahrung!“
Carl W. Ernst, Autor von How to Read the Qur‘an

Musik und Meditation
von Pir Vilayat Inayat Khan
und Aeoliah Christa Muckenheim
Die Begegnung mit Pir Vilayat Inayat Khan verwandelt das Leben 
der professionellen Musikerin Aeoliah Christa Muckenheim. 
Ein Praxisbeispiel über die heilende und transformierende Kraft 
von Musik und Meditation.

Firos Holterman ten Hove
Die Seele der Blumen
Heilende Blüten-Essenzen
Die Seele der Steine
Heilende Mineral-Elixiere
Das Heilige Buch der Natur
Spirituelle Ökologie

Der Sinn des Lebens
von Hazrat Inayat Khan
Dem Einen entgegen
von Wim van der Zwan



Weitere Informationen erhalten Sie über folgende Links

Der Inayati-Orden Deutschland e.V.
www.inayatiorden.de

Inayatiorden Österreich
www.sufiorden.at

Der Inayati Orden Schweiz
www.sufismus.ch

International Sufi Movement
www.sufimovement.org

Sufi-Bewegung Deutschland
www.sufi-bewegung.de

Sufi Ruhaniat International
www.ruhaniat.org

Sufi Ruhaniat Deutschland
www.ruhaniat.de 

Tänze des Universellen Friedens
www.friedenstaenze.de

Abrahamic Reunion e.V.
www.abrahamicreunion.org

Musik für Frieden und Völkerverständigung e.V.
www.music-for-peace.net

Förderverein Sufi-Saint-School
www.sufi-saint-school-ev.de

Hope Project
www.hope-project.de 

Buch und Mystik e.V.
www.buchundmystik.de

Verlag Heilbronn
www.verlag-heilbronn.de • info@verlag-heilbronn.de

http://www.ruhaniat.de
http://www.hope-project.de



	__DdeLink__5278_4190054312
	__DdeLink__4552_1193984202
	__DdeLink__449416_4268498692
	__DdeLink__1970_4221190343
	Einleitung
	Die Mystik des Klangs

	Das stille Leben
	Schwingungen
	Harmonie
	Name
	Form
	_GoBack

