~ BAND.

i Die Sufi-Botschaft von
f HazraT INAYAT KHAN

&

£

" DIE MYSTIK DES KLANGS

Die Mystik des Klangs
Musik

¢ Die Macht des Wortes

* Die Sprache des Kosmos

VVVVVV

HEILBRONN







DIE SUFI-BOTSCHAFT VON
HAZRAT INAYAT KHAN

JUBILAUMSAUSGABE
BAND 2

DIE MYSTIK DES KLANGS

Die Mystik des Klangs
Musik

Die Macht des Wortes
Die Sprache des Kosmos

i
HEILBRONN



IMPRESSUM

Titel der englischen Originalausgabe:

»The Sufi Message of Hazrat Inayat Khan“

Centennial Edition Volume II: ,The Mysticism of Sound“

© Published by Sulak Press, an imprint of Omega Publications, Inc., 2017

Hazrat Inayat Khan

Centennial Edition Band 2: Die Mystik des Klangs

Die Sufi-Botschaft von Hazrat Inayat Khan

Ubersetzung: Amaité Anna-Elisabeth Willand

Lektorat: Uta Maria Baur, Susanne Dieminger, Aeoliah Christa Muckenheim
Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de

Innenlayout: Hauke Jelaluddin Sturm, www.designconsort.de
Olivenbaum-Motiv Titelseite: shutterstock.com

1. Ausgabe 2019

Der Verlag dankt allen Forderern und Unterstiitzerinnen sowie dem Verein
Buch und Mystik e. V.. Durch sie wurde die Herausgabe dieses 2. Bandes
der Jubiliumsausgabe ermdglicht.

Verlag Heilbronn

D-82398 Polling
Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: ISBN: 978-3-936246-39-1
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ew'sscg FSC® C005833




INHALT

Einleitung

DIE MYSTIK DES KLANGS

O AV A W N H

Das stille Leben
Schwingungen
Harmonie
Name

Form

Rhythmus
Musik
Abstrakter Klang

MUSIK

O CON WV hw v oH

= o -1 - - A
AV N W N H QO

Musik 1

Musik 2

Die Musik der Sphiren 1

Die Musik der Sphiren 2

Alte Musik

Sama’

Wissenschaft und Kunst der hinduistischen Musik
Die Vina

Die Manifestation des Klangs auf der physischen Ebene
Die Wirkung von Klang auf den physischen Kérper
Die Stimme

Das Geheimnis von Klang und Farbe

Die spirituelle Bedeutung von Klang und Farbe
Die psychologische Wirkung von Musik

Die heilende Kraft der Musik

Spirituelle Verwirklichung mithilfe von Musik

11

I2
17
24
34
39
46
53
67

102
108

119
127
135
141
149
156
162



DIE MACHT DES WORTES

Die Macht des Wortes 1

Die Macht des Wortes 2

Die Macht des Wortes 3

Die Macht des Wortes 4

Die Macht des Wortes 5

Die Macht des heiligen Wortes
Das Wort, das verloren ging

N vt AW on

DIE SPRACHE DES KOSMOS

1 Stimmen 1

2 Stimmen 2

3 Spuren

4 Der Magnetismus von Wesen und Dingen
5 Der Einfluss von Kunstwerken
6 Das Leben der Gedanken

7 Denken und Vorstellungskraft
8 Gedichtnis

9 Der Wille

10 Vernunft

11 Das Ego

12 Herz und Verstand

13 Intuition

14 Inspiration

Hazrat Inayat Khan — Kurzbiografie

Das Herz mit Fliigeln

Der Olbaum

Verzeichnis der verwendeten Namen und Begriffe
Quellenangaben

Stichwortverzeichnis

169

170
175
180
186
191
196
202

209

210
215
221
226
232
237
243
250
256
263
269
276
281
288

294
296
297
299
305
307



EINLEITUNG

I\/l usik ist seit Langem ein wichtiger Teil der Kultur und Praxis
der Sufis. Eine Uberlieferung, die dem Propheten Mohammed
zugeschrieben wird, besagt, dass alle Propheten Gottes mit schonen
Stimmen ausgestattet waren. Sama“ (,Zuhoren®), die sufische Praxis des
spirituellen Hérens, soll ihren Ursprung in der Freude des ersten Schop-
fungstages haben, als die Seele durch die Musik der géttlichen Stimme
in Ekstase geriet.

Die musikalischen Qualifikationen von Hazrat Inayat Khan sind be-
kannt. Geboren in der Familie des bedeutenden Musikwissenschaft-
lers Maula Bakhsh, wurde er schon frith Professor fiir Musik und erntete
in ganz Indien Anerkennung fiir seine Leistungen als Sidnger und Spieler
der Saraswati-Vina. In Wiirdigung seiner auflergewohnlichen kiinstle-
rischen Leistungen verlieh ihm der Nizam von Hyderabad den Titel
Tansen-uz-Zaman, was bedeutet, dass er in seinem Alter das war, was der
Tansen in der Mogulzeit gewesen war: der hellste Stern am musikalischen
Firmament. Als der Nizam ihn nach dem Geheimnis seiner Musik fragte,
antwortete er:

»Eure Hoheit, da der Klang die hichste Quelle der Manifestation ist, ist
er in sich selbst ein Mysterium, und wer das Wissen tiber den Klang hat,
kennt auch das Geheimnis des Universums. Meine Musik spiegelt meine
Gedanken wider, und meine Gedanken sind meine Emotionen; je tiefer ich
in den Ozean des Gefiihls eintauche, desto schéner sind die Perlen, die ich
als Melodien hervorbringe. So schafft meine Musik Gefiihle in mir, noch
bevor andere sie spiiren. Meine Musik ist meine Religion; deshalb kann
weltlicher Erfolg nie ein angemessener Preis dafiir sein, und mein einziges
Bestreben in der Musik ist es, Perfektion zu erreichen.“

In Hyderabad komponierte Hazrat Inayat Khan sein Hauptwerk der
Musiktheorie, ,Minqar-i musiqar® (,Ein Leitfaden fiir Musiker“). Dieses
einzigartige Handbuch und Liederbuch, das in Urdu geschrieben wurde,
hat vor Kurzem dank der ausgezeichneten englischen Ubersetzung von

1 Regina Miriam Bloch, ,The Confessions of Inayat Khan“ (London: The Sufi Publi-
shing Society, 1915), S. 21-22



DIE MYSTIK DES KLANGS

Dr. Allyn Miner, die 2016 bei Suluk Press erschienen ist, eine internatio-
nale Leserschaft erlangt.

Hazrat Inayat Khan reiste 1910 als Musiker und Musikpidagoge in die
westliche Welt. Sein Sufi-Lehrer, Sayyid Abu Hashim Madani, hatte ihn
gesegnet und gesagt: ,Geh in die Welt, mein Kind, und vereinige Ost und
West mit der Harmonie deiner Musik*“.?

Auf einer Tournee durch die Vereinigten Staaten und Europa bauten
Hazrat Inayat Khan und seine Briider (zusammen bekannt als ,The Royal
Musicians of Hindustan“) eine musikalische Briicke zwischen Orient und
Okzident.

Nachdem Hazrat Inayat Khan 1911 in San Francisco tiber Musik gespro-
chen hatte, bat eine Frau namens Ada Martin ihn um spirituelle Unterwei-
sung und wurde zu seiner ersten Sufi-Schiilerin (Murid). Als sich der Kreis
seiner Schiilerschaft im Laufe der Zeit sowohl in Europa als auch in den
Vereinigten Staaten erweiterte, stellte Hazrat Inayat Khan schlieflich seine
musikalischen Aktivititen ein, um seine volle Aufmerksamkeit dem um
ihn herum aufkeimenden Sufi-Orden zu widmen. Er erklirte dazu:

,Ich gab meine Musik auf, weil ich von ihr alles erhalten hatte, was
ich erhalten sollte. Um Gott zu dienen, muss man das opfern, was einem
am liebsten ist; und so habe ich meine Musik geopfert. Ich hatte Lieder
komponiert, ich sang und spielte die Vina, und indem ich diese Musik
spielte, erreichte ich eine Ebene, wo ich die Musik der Sphiren beriihrte.
Da wurde jede Seele fiir mich zu einem Ton, und alles Leben wurde Musik.
Inspiriert davon, sprach ich mit den Menschen, und diejenigen, die von
meinen Worten angezogen wurden, hérten auf diese, anstatt auf meine
Lieder zu horen. Wenn ich heute etwas tue, dann stimme ich Seelen statt
Instrumente, ich harmonisiere Menschen anstelle von Tonen. Das, was
meine Philosophie ausmacht, ist das Gesetz der Harmonie. Das besagt,
sich mit sich selbst und anderen in Einklang zu bringen. Ich habe in jedem
Wort einen bestimmten musikalischen Ausdruck gefunden, eine Melodie
in jedem Gedanken, Harmonie in jedem Gefiihl; und ich habe versucht,
denjenigen, die frither meine Musik gehort haben, das Gleiche mit klaren
und einfachen Worten zu erkliren. Ich spielte meine Vina, bis sich mein
Herz in genau dieses Instrument verwandelte; dann bot ich dieses Inst-
rument dem géttlichen Musiker an, dem einzig existierenden Musiker.
Seitdem bin ich seine Flote geworden; und wenn er es wiinscht, spielt er

2 Ebd. S. 42



EINLEITUNG

seine Musik. Die Leute geben mir die Anerkennung fiir diese Musik, die
in Wirklichkeit nicht mir, sondern dem Musiker zu verdanken ist, der auf
seinem eigenen Instrument spielt.“3

Die Vortrige in ,Die Mystik des Klangs“, ,Musik®, ,Die Macht des
Wortes“ und ,Die Sprache des Kosmos*“ sind die Essenz aus Hazrat Inayat
Khans lebenslanger Kultivierung der verwandelnden Kraft von Musik und
Klang — jedenfalls so weit, wie dies in Worte gefasst werden kann. Seit Jahr-
zehnten inspirieren diese faszinierenden Ausfithrungen nicht nur Sufi-
Praktizierende, sondern auch Musiker und Musikerinnen verschiedener
Genres. Wir hoffen, dass diese neue Ausgabe von Hazrat Inayat Khans
spiritueller Philosophie der Musik eine neue Generation von Perlentau-
chern im Ozean des menschlichen Herzens begeistern wird.

Pir Zia Inayat-Khan

3 Hazrat Inayat Khan, ,The Sufi Message“ Vol. 2 (London: Barrie and Jenkins, 1973),
S.7



»Die Mystik des Klangs“ wurde ur-
springlich 1923 durch die Sufi-Bewe-
gung verdffentlicht und in Grofbritan-
nien durch ,The Camelot Press Ltd.“
London und Southampton gedruckt.

Jede heilige Schrift, jedes heilige Bild
und jedes gesprochene Wort erzeugt einen
Abdruck seiner Identitit auf dem Spiegel
der Seele. Musik jedoch steht vor der Seele,
ohne irgendeinen Eindruck von Form
oder Bezeichnung dieser objektiven Welt
zu hinterlassen, und bereitet so die Seele
daraufvor, Unendlichkeit zu begreifen.

Hazrat Inayat Khan



KLANGS

DIE MYSTIK DES




DAS STILLE LEBEN

D as absolute Leben, aus dem all das hervorging, was fiihlbar,
sichtbar und wahrnehmbar, und mit dem irgendwann alles
wieder eins wird, ist ein stilles, bewegungsloses und ewiges Leben; es wird
von den Sufis zat genannt. Jede Bewegung, die aus diesem stillen Leben
hervorbricht, ist selbst Schwingung und erzeugt ihrerseits Schwingungen.
Innerhalb einer Schwingung werden viele weitere Schwingungen erzeugt.
So wie Bewegung weitere Bewegungen auslost, wird auch das stille Leben
in einem bestimmten Teil aktiv und produziert jeden Augenblick immer
weitere Aktivititen. Dadurch verliert es den Frieden des urspriinglichen
stillen Lebens. Der Grad der Aktivitit dieser Schwingungen bedingt die
verschiedenen Ebenen der Existenz. Wir stellen uns diese Ebenen als
verschieden voneinander vor, aber in Wirklichkeit kénnen sie nicht véllig
voneinander gelost und getrennt betrachtet werden. Die Aktivitit der
Schwingungen lisst sie immer dichter werden; auf diese Weise wird die
Erde aus den Himmeln geboren.

Das Mineral-, Pflanzen-, Tier- und Menschenreich besteht aus gradu-
ellen Schwingungsverinderungen; die Schwingungen jeder Ebene unter-
scheiden sich voneinander in Bezug auf Gewicht, Breite, Linge, Farbe,
Wirkung, Klang und Rhythmus. Wir Menschen bestehen nicht nur selbst
aus Schwingungen, wir leben und bewegen uns auch in ihnen: Wir sind
von ihnen umgeben, wie ein Fisch von Wasser umgeben ist, und sind mit
ihnen gefiillt, wie ein Tank mit Wasser gefiillt ist. Unsere verschiedenen
Stimmungen, Neigungen, Beschiftigungen, Erfolge und Niederlagen
und tberhaupt alle Gegebenheiten des Lebens hingen von einer spezi-
fischen Schwingungsaktivitit ab, seien dies nun Gedanken, Emotionen
oder Gefiihle. Fur die Unterschiedlichkeit der Dinge und Lebewesen ist
die Richtung der Schwingungen verantwortlich. Die Aktivitit der Schwin-
gungen ist die Grundlage der Sinneswahrnehmung und die Quelle allen
Vergniigens und allen Schmerzes; ihr Stillstand ist das Gegenteil von
Sinneswahrnehmung. Alle Sinneswahrnehmungen werden durch jeweils
charakteristische Schwingungsfrequenzen hervorgerufen.

I2



DAS STILLE LEBEN

Die beiden Aspekte der Schwingung — fein und grob — umfassen
jeweils viele Frequenzen. Einige werden von der Seele, einige vom Geist
und einige von den Augen wahrgenommen. Die Seele nimmt Gefiihle
wahr; der Geist erfasst Gedanken; die Augen sehen Schwingungen, die aus
ihrem itherischen Zustand heraus verdichtet wurden und sich in Atome
verwandelten. Diese werden in der physischen Welt sichtbar und erzeugen
die Elemente Ather, Luft, Feuer, Wasser und Erde. Die feinsten Schwin-
gungen konnen nicht einmal von der Seele wahrgenommen werden. Aus
diesen Schwingungen wird die Seele selbst geformt und durch deren Akti-
vitit wird sie sich ihrer selbst bewusst.

Die Schopfung beginnt mit der Aktivitit des Bewusstseins, die wir
auch Schwingung nennen koénnen. Alle Schwingungen, die aus ihrer
Urquelle hervorgehen, sind gleich, sie unterscheiden sich nur durch Ton
und Rhythmus, verursacht durch mehr oder weniger dahinterstehende
Kraft. Auf der Ebene des Klangs lisst diese Schwingung die Mannigfal-
tigkeit der Tone entstehen, in der Welt der Atome die Vielfalt der Farben.
Durch ihre Ansammlung werden die Schwingungen horbar; je weiter sie
zutage treten, desto mehr vervielfachen sie sich, und im Fortschreiten
materialisieren sie. Der Klang liefert dem Bewusstsein einen Beweis seiner
Existenz, obwohl sich in Wirklichkeit ja der aktive Teil des Bewusstseins
selbst in Klang verwandelt. Der Erkennende erkennt sich sozusagen selbst;
anders ausgedriickt: Das Bewusstsein erkennt sich durch seine eigene
Stimme. Deshalb macht Klang einen so tiefen Eindruck auf Menschen.
Da alle Dinge aus Schwingung entstanden sind und bestehen, tragen sie
in sich verborgen Klang, so wie der Ziindstein Feuer in sich birgt. Jedes
Atom im Universum bekennt durch seinen Ton: ,Mein Ursprung ist allein
der Klang.“ Wann immer ein fester oder hohler Kérper angeschlagen wird,
antwortet er: ,Ich bin Klang.“

Klang hat seine Geburt, seinen Tod, sein Geschlecht, seine Form, seinen
Planeten, seinen Gott, seine Farbe, seine Kindheit, seine Jugend und sein
Alter; doch jene Lautstirke des Klangs, die im Abstrakten, jenseits der
Sphire des Konkreten liegt, ist die Basis und der Ursprung allen Klangs.

Sowohl Klang als auch Farbe haben gemifl des Gesetzes der Harmonie
Wirkung auf die menschliche Seele; eine feine Seele findet Farbe anzie-
hend, eine noch feinere Seele liebt Klang. Da alle Elemente aus unter-
schiedlichen Schwingungsfrequenzen bestehen, hat jeder Ton, je nach
Element, entweder eine wirmende oder kithlende Wirkung. Deshalb kann

3



DIE MYSTIK DES KLANGS

Klang sowohl angenehme als auch unangenehme Effekte auf den mensch-
lichen Geist und Kérper ausiiben. Zudem hat er heilende Wirkung, wenn
keine Kriuter oder Drogen zur Verfiigung stehen, auch wenn diese selbst
gleichermaflen aus Schwingungen entstanden.

Manifestationen werden also aus Schwingungen gebildet. Die Planeten
sind die ersten Manifestationen, wobei jeder Planet seinen eigenen
Grundton hat; so reprisentiert jede Note einen Planeten. Jedes Individuum
hat daher einen eigenen Ton, der dessen Geburtsplaneten entspricht;
deshalb spricht ein bestimmter Ton auch eine bestimmte Person an, der
dem Grad der Evolution dieser Person entspricht.

Jedes Element hat einen spezifischen Klang; im feineren Element
erweitert sich der Wirkungskreis des Klangs, im groberen Element verengt
er sich. Deshalb ist er im ersten deutlich, im zweiten undeutlich.

Das Element Erde beinhaltet verschiedene Aspekte der Schonheit und
der Vielfalt ihres Klangs. Thr Ton liegt an der Oberfliche, die Form ist wie
die des zunehmenden Mondes, und ihre Farbe ist gelb. Der Klang von Erde
ist dunkel und dumpf und er ruft Erregung, Aktivitit und Bewegung im
Korper hervor. Alle Instrumente mit Saiten aus Stahl und Darm, sowie
alle Schlaginstrumente wie Trommeln und Zimbeln, stellen den Klang von
Erde dar.

Der Klang des Wassers ist unergriindlich, seine Form wellenformig,
seine Farbe Griin — er kann am besten im Brausen des Meeres gehort
werden. Der Klang von flieRendem Wasser, von Bergbichen, das Nieseln
und Prasseln von Regen, der Klang des Wassers, wenn es aus einem Krug
in ein Becken gegossen wird, aus einer Leitung in eine Wanne, aus einer
Flasche in ein Glas, alle haben einen weichen und belebenden Effekt,
regen die Fantasie an und rufen spontane Einfille, Triume, Rithrung und
Emotion hervor. Das Instrument des Wassers wird jaltarang' genannt. Das
ist eine Zusammenstellung von Porzellanschalen oder Glisern, die der
Grofie nach angeordnet und, entsprechend der gewiinschten Tonleiter, mit
Wasser gefiillt werden. Mehr Wasser lisst den Ton tiefer werden, weniger
erhoht ihn. Dieses Instrument wirkt auf das Herz sehr beriithrend.

Der Klang des Feuers ist schrill, seine Form ist gekrduselt und seine
Farbe Rot. Wir horen ihn im Blitzschlag, in einem Vulkanausbruch, im
Klang des auflodernden Feuers, den Gerduschen von Knallfréschen,

1 Jaltarang: Indisches Musikinstrument, was traditionell zur Musiktherapie einge-
setzt wird. jal = Wasser; tarang = Welle

14



DAS STILLE LEBEN

Krachern, Gewehren, Pistolen und Kanonen. Alle haben die Tendenz,
Furcht zu erzeugen.

Der Klang der Luft ist schwankend, seine Form verlduft im Zickzack
und seine Farbe ist Blau. Seine Stimme horen wir in Stiirmen, wenn der
Wind weht, und im Fliistern der Morgenbrise. Die Wirkung ist aufbre-
chend, mitreiffend und durchdringend. Der Klang der Luft findet in allen
Blasinstrumenten aus Holz, Messing und Bambus Ausdruck; er entfacht
sanft das Feuer des Herzens, wie Rumi? in seinem Masnavi iiber die Flote
schreibt. In Indien wird Krishna immer mit einer Flote dargestellt. Der
Klang der Luft Giberwiltigt alle anderen Klinge, denn er ist lebendig und
bewirkt in allen Aspekten seines Einflusses Ekstase.

Der Klang von Ather ruht in sich und beinhaltet alle Formen und Farben.
Er ist der Urgrund aller Klinge und der immerwihrende Grundton. Sein
Instrument ist der menschliche Korper, durch ihn kann er hérbar gemacht
werden. Obwohl er alles durchdringt, ist er nicht horbar. Er verwirklicht
sich in uns Menschen, wenn wir unseren Koérper von Materiellem reinigen.
Der Korper kann sein geeignetes Instrument werden, wenn der innere
Raum geoffnet wird und alle Kanile und Adern in ihm frei sind. Dann
wird der Klang, der duflerlich im Raum existiert, auch innerlich manifest.
Die Wirkungen dieses Klanges sind Ekstase, Erleuchtung, Ruhe, Furchtlo-
sigkeit, Gliickseligkeit, Freude und Offenbarung. In manchen manifestiert
er sich von sich aus, in anderen, wenn sie in einem negativen Zustand
sind, weil ihr Korper oder Geist schwach ist; fiir keinen von beiden ist es
ein Gewinn, sondern bewirkt, dass sie unnatirlich werden. Dieser Klang
erhebt nur jene, die sich durch die heiligen Ubungen, die den Mystikern
bekannt sind, dafiir gedffnet haben.

Der Klang von Erde und Wasser zusammen ist sanft und fein. Der
Klang von Erde und Feuer ruft Rauheit hervor. Der Klang von Erde und
Luft hat Stirke und Kraft. Der Klang von Wasser und Erde hat eine leben-
dige und erquickende Wirkung. Der Klang von Wasser und Ather wirkt
besinftigend und beruhigend. Der Klang von Feuer und Luft wirkt erschre-

2 Jalal ad-Din Muhammad ar-Rumi — kurz Rumi genannt, war ein persischer Sufi-
Mystiker, Gelehrter und einer der bedeutendsten persischsprachigen Dichter des
Mittelalters. Von seinen Anhingern, insbesondere den Derwischen, erhielt er den
Beinamen (tiirkisch) Mevlana), ,unser Herr/Meister“. Nach ihm ist der Mevlevi
Derwisch-Orden benannt.

3 Masnavi: Das mit 30.000 Doppelversen abgefasste Werk von Jalal ad-Din Rumi
heiflt Masnawi e Manawi.

15



DIE MYSTIK DES KLANGS

ckend und furchterregend. Der Klang von Feuer und Ather hat eine aufbre-
chende und befreiende Wirkung. Der Klang von Luft und Ather bewirkt
Ruhe und Frieden.

16



SCHWINGUNGEN

D as stille Leben erfihrt sich selbst durch Aktivitit im Auferen.
Verglichen mit dem aktiven Leben in der dufleren Welt erscheint
das stille Leben wie der Tod. Nur Weise empfinden das ewige Leben erstre-
benswerter, denn das sterbliche Leben wandelt sich stindig und existiert
nur im Augenblick. Das Leben in der dufleren Welt scheint das wirkliche
Leben zu sein, weil wir in diesem Leben alle Freude erfahren.

Im stillen Leben gibt es keine Freude, nur Frieden. Das urspriingliche
Wesen der Seele ist Frieden, ihre Natur ist Freude. Die beiden arbeiten
gegeneinander. Dies ist die geheime Ursache der ganzen Tragodie des
Lebens. Urspriinglich hat die Seele keinerlei Erfahrungen. Sie erlebt alles
erst dann, wenn sie ihre Augen fiir die duflere Ebene 6ffnet und dann offen
hilt, um das Leben zu genieflen, bis sie satt ist. Dann erst beginnt die Seele
ihre Augen fiir die dullere Welt zu verschlieflen und unablissig nach dem
Frieden zu streben, der ihr urspriinglicher Zustand ist.

Der innere und essenzielle Teil eines jeden Wesens besteht aus feinen,
der uflere Teil aus groben Schwingungen. Den feineren Teil nennen wir
Geist, den groberen Materie, wobei der erste dem Wandel und der Zersto-
rung weniger ausgesetzt ist als der zweite. Alles Lebendige ist Geist und
alles Sterbliche ist Materie; alles, was im Geist stirbt, ist Materie, und alles,
was in der Materie lebt, ist Geist. Alles, was wir sehen und fithlen kénnen,
erscheint uns lebendig, obwohl es dem Tod und der Zerstérung ausgesetzt
ist und jeden Moment wieder in sein feineres Element aufgelost wird.
Doch die menschliche Sicht ist durch ihre Aufmerksamkeit fiir die schein-
bare Welt so verblendet, dass der Geist, der tatsichlich lebendig ist, durch
die materielle Hiille verdeckt und sein wahres Wesen verborgen wird. Die
allmihlich sich erhohende Aktivitit bewirkt, dass sich die Schwingungen
materialisieren; durch die schrittweise Verringerung der Aktivitit verwan-
deln sie sich wieder in Geist. Wie bereits gesagt, durchlaufen Schwingungen
funf unterschiedliche Phasen, wihrend sie sich vom Feinen ins Grobe
wandeln; und die Elemente Ather, Luft, Feuer, Wasser und Erde haben je
ihren eigenen Geschmack, ihre eigene Farbe und Form. Der Zyklus der
Elemente bringt sie alle zu gegebener Zeit an die Oberfliche. Bei jedem

7



DIE MYSTIK DES KLANGS

Schritt ihrer Aktivitit verindern sie sich und werden voneinander unter-
scheidbarer; indem diese Elemente sich zu Gruppen zusammenschliefen,
bringen sie die Vielfalt der objektiven Welt hervor. Das Gesetz, das sie dazu
bringt, sich wieder aufzulésen, nennen wir Zerstérung.

Schwingungen werden zu Atomen, und Atome generieren das, was wir
Leben nennen; ihr Zusammenschluss formt durch die natiirliche Anzie-
hungskraft ein lebendiges Gebilde. Wenn der Atem sich dann in dieser
Form manifestiert, erhilt dieser Kérper Bewusstsein.

In jedem Einzelwesen sind viele zarte, kleine Wesen verborgen; im Blut,
in den Gehirnzellen, in der Haut und auf allen Ebenen unserer Existenz.
Wie im Korperwesen eines Individuums viele kleine Keime, die genauso
Lebewesen sind, geboren und genihrt werden, so gibt es auch auf der
Mentalebene viele Wesen, die sogenannten muwakkals' oder Elementale,
noch subtilere Wesenheiten, die unseren eigenen Gedanken entspringen.
Und wie die Keime in unserem physischen Kérper leben, so bewohnen
die Elementale unsere Gedankenwelt. Meist stellen wir uns Gedanken als
etwas Lebloses vor. Wir erkennen nicht, dass sie lebendiger sind als die
physischen Keime und Geburt, Kindheit, Jugend, Alter und Tod kennen.
Je nach ihrer Wesensart wirken sie zu unserem Vorteil oder Nachteil. Sufis
erschaffen, gestalten und beherrschen sie. Sufis trainieren und regieren
sie ihr ganzes Leben lang. Sie bilden ihre Armee und fithren ihre Wiinsche
aus. Wie Keime unsere Korper bilden und Elementale unsere Gedan-
kenwelt, so formen Engel unser spirituelles Dasein. Sie werden farishtas
genannt.

In der Regel haben Schwingungen sowohl Linge als auch Breite;
manche existieren nur den kleinsten Bruchteil einer Sekunde, manche den
groften Teil des Weltzeitalters.

Wihrend sie hervorschnellen und eine Schwingung die nichste
erzeugt, erschaffen sie unterschiedliche Formen, Gebilde und Farben; so
erwachsen Myriaden von Schwingungen aus einer einzigen. Auf diese
Weise entstehen Kreise um Kreise iibereinander und untereinander, die
gemeinsam das Universum erschaffen. Jede Schwingung kehrt nach ihrer
Manifestation wieder in ihre Urquelle zuriick.

Die Reichweite der Schwingungen richtet sich nach der Feinheit der
Ebene ihres Ausgangspunktes. Um es deutlicher auszudriicken: Das Wort,
das die Lippen sprechen, kann nur die Ohren der Zuhérenden erreichen,

1 Muwakkal (arabisch): , Ernannte Hiiterin, eingesetzter Bewahrer*, ein Elemental

18



SCHWINGUNGEN

vom Verstand ausgehende Gedanken hingegen reichen weit hinaus und
springen von Geist zu Geist. Gedankenschwingungen sind viel stirker
als die der Worte. Innige Empfindungen eines Herzens konnen die
Herzen anderer durchdringen. Sie sprechen lautlos und breiten sich in
der Umgebung aus, sodass die Atmosphire einer Person deren Gedanken
und Emotionen kundtut. Am weitreichendsten und michtigsten sind die
Schwingungen der Seele. Sie flieRen wie elektrischer Strom von Seele zu
Seele.

Alle Dinge und Wesen im Universum sind sichtbar oder unsichtbar
miteinander verbunden, durch Schwingungen wird zwischen ihnen eine
Kommunikation in allen Ebenen der Existenz aufgebaut.

Ein Beispiel aus dem Alltag: Wenn jemand in einer Versammlung
hustet, fangen viele andere an, dasselbe zu tun. Das Gleiche gilt fiir
Gihnen, Lachen, Begeisterung und Niedergeschlagenheit. Dies zeigt,
wie Schwingungen die Verfassung eines Wesens auf die anderen tiber-
tragen. Auf diesem Weg erkennen die Weisen die Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft und nehmen Zustinde auf allen Ebenen der Existenz
wahr. Schwingungen breiten sich durch das Band der Anteilnahme aus,
das zwischen den Menschen und ihrer Umgebung besteht; sie enthiillen
vergangene, gegenwirtige und zukiinftige Bedingungen. Das erklirt,
warum Hundegeheul den Tod ankiindigt und das Wiehern von Pferden
das Herannahen von Gefahr. Dies kommt jedoch nicht nur bei Tieren vor,
sogar Pflanzen beginnen in Zeiten der Trauer abzusterben und Blumen
verwelken, wihrend sie in gliicklichen Zeiten wachsen und gedeihen. Der
Grund dafiir, dass Pflanzen und Tiere diese Schwingungen wahrnehmen
kénnen und von zukiinftigen Ereignissen wissen, wihrend Menschen
davon nichts mitbekommen, ist, dass die Menschen durch ihre Selbstbe-
zogenheit erblindet sind.

Der Einfluss der Schwingungen bleibt auf dem Stuhl, auf dem wir
sitzen, in dem Bett, in dem wir schlafen, in dem Haus, in dem wir wohnen,
in den Kleidern, die wir tragen, im Essen, das wir zu uns nehmen und
sogar auf der Strafle, die wir entlanggehen.

Jede Emotion entsteht aus der Intensitit der Schwingungsaktivitit,
die, wenn sie in verschiedene Richtungen aktiv ist, verschiedene Emoti-
onen hervorruft. Dabei ist die Aktivitit selbst die Hauptursache jeglicher
Emotion. Jede Schwingung hebt, wihrend sie aktiv ist, das Bewusstsein bis
an die duflerste Oberfliche. Der dadurch verursachte Nebel sammelt sich

19



DIE MYSTIK DES KLANGS

zu Wolken, die wir Emotionen nennen. Wolken der Emotion verdecken die
klare Sicht der Seele. Deshalb wird Leidenschaft blind genannt. Ubermi-
Rige Schwingungsaktivitit blendet uns nicht nur, sie schwicht auch den
Willen, und ein schwacher Wille entkriftet Geist und Korper.

Die Beschaffenheit der Schwingungen, auf die eine Person gestimmt
ist, bestimmt die eigene besondere Seelen-Note dieser Person. Die unter-
schiedlichen Tonstufen dieser Noten bilden eine Vielzahl von Frequenzen,
die von den Mystikern in drei verschiedene Klassen eingeteilt werden.
Erstens die Stufe, die Kraft und Intelligenz hervorruft und die wir uns wie
ein ruhiges Meer vorstellen konnen. Zweitens eine moderate Aktivitit, die
alle Dinge in Bewegung hilt, die ein Gleichgewicht zwischen Stirke und
Schwiche bedeutet und als ein leicht bewegtes Meer beschrieben werden
kann. Und drittens die Stufe intensiver Aktivitit, die alles zerstort, alle
Schwiche und Blindheit verursacht, und die wir uns wie ein stiirmisches
Meer vorstellen kénnen. Seher kénnen in der Aktivitit aller Dinge und
Lebewesen die Frequenz erkennen, so wie Musiker die Tonart erkennen,
in der ein Musikstiick geschrieben wurde. Unsere Atmosphire erzihlt vom
Grad der Aktivitit unserer Schwingungen.

Wenn die Schwingungsaktivitit richtig gesteuert wird, kénnen wir alle
Freuden des Lebens geniefien und werden doch nicht von ihnen versklavt.
Wenn die Aktivitit erst einmal begonnen hat und wichst, wird es sehr
schwer, sie zu bindigen, denn das ist, als wiirde man versuchen, ein durch-
gehendes Pferd zu bindigen. Und doch besteht die ganze Meisterschaft in
dieser Steuerung.

Heilige und Weise verbreiten ihren Frieden nicht nur an dem Platz,
an dem sie sitzen, sondern auch in der ganzen Umgebung, in der sie
sich aufhalten. In der Resonanz mit der Energie der Schwingungen,
die von ihrer Seele ausgehen, herrschen Frieden in der Stadt oder dem
Land, in denen sie leben. Aus diesem Grund hat die Verbindung mit Gut
oder Bose und mit Menschen der Ober- oder Unterschicht einen grofien
Einfluss auf das Leben und den Charakter eines Menschen. Die Schwin-
gungen der Gedanken und Gefiihle erschaffen, beschaffen und bereiten
sich selbst alle notwendigen Mittel, um sich im AuReren zu manifestieren.
Eine Person konnte zum Beispiel Fisch essen wollen, und anstatt ihn zu
bestellen, denkt sie intensiv an ihn. Die Gedankenwellen dieser Person,
die auf diese Weise zu den geistigen Ohren des Kochs sprechen, l6sen im
Koch denselben Wunsch aus; moglicherweise ziehen die starken Gefiihle

20



SCHWINGUNGEN

der Person sogar einen Fischhindler zum Haus hin. Die Gedanken von
Weisen fiihren so, entsprechend der Festigkeit, Kraft und Reinheit ihres
Geistes, deren Bestimmung aus.

Eine bestimmte Menge an Dynamit ist erforderlich, um einen einzelnen
Felsen wegzusprengen, eine erheblich gréflere Menge, um einen Tunnel
in einen Berg zu sprengen. Genauso bedarf es auch eines entsprechenden
Grades an Gedankenkraft, um ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen. Auch
die zeitliche Dauer eines Gedankens hat viel mit dessen Umsetzung zu
tun, denn Gedankenschwingungen miissen eine gewisse Zeit lang aktiv
sein, um ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen. Ein Kuchen braucht eine
bestimmte Zeit, bis er gebacken ist; wenn wir es tibereilen, ist er noch
nicht durchgebacken, und zu grofle Hitze lisst ihn verbrennen. Wenn es
denen, die die mentalen Schwingungen aussenden, an Geduld mangelt,
wird die Gedankenkraft verschwendet, auch wenn sie auf halbem Weg
zu ihrer Bestimmung oder noch niher an einem erfolgreichen Ergebnis
wiren. Wenn zu grofle Gedankenkraft in die Ausfiihrung einer Sache
gesteckt wird, wird diese bereits in der Vorbereitung zerstort.

Um Gedanken und Gefiithle auf andere zu reflektieren, sollten wir
dieselben Regeln wie bei Stimme und Wort beachten. Je lauter jemand
in einer Versammlung spricht, desto mehr Aufmerksambkeit zieht diese
Person auf sich, und alle Anwesenden horen der Person zwangsliufig zu.
Auf gleiche Weise treffen Gedanken oder Gefiihle, die ein Sufi aussendet,
naturgemif} jedes Gemiit, das sie gerade erreichen, mit entsprechend
grofler Macht und Stirke. So wie eine sanfte Stimme anziehend wirkt,
so ist es auch mit der Zartheit von Gedanken und Gefithlen. Gedanken-
schwingungen, denen das gesprochene Wort hinzugefiigt wird, werden in
ihrer Kraft verdoppelt, und wenn physischer Kraftaufwand hinzukommt,
wird diese verdreifacht.

Vernunft ist wie Feuer: Sie gibt den Gedanken Licht. Aber tiberhitzte
Gedanken verlieren ihre Macht, so wie auch der physische Kérper durch
Hitze geschwicht werden kann. Der Verstand ruft Zweifel hervor, die die
Gedankenkraft zerstéren, bevor sie ihr Ziel erreicht hat. Die Stirke der
Gedankenkraft beruht auf Vertrauen oder Glauben. Der Verstand verwirrt
und Zweifel zerstreuen die Wellen der Gedankenschwingungen, die sich
aus Mangel an der verbindenden Kraft verteilen und in verschiedene Rich-
tungen gehen.

21



DIE MYSTIK DES KLANGS

Man sollte nie gegen den eigenen Wunsch denken oder sprechen, denn
das schwicht die Gedankenschwingungen und fiithrt oft zu entgegenge-
setzten Ergebnissen. Viele gleichzeitig auftauchende Gedanken schwichen
natiirlich die Kraft des Geistes, denn keiner von ihnen hat die Chance zu
reifen, so wie Zwillinge in der Regel unausgereift sind und Drillinge selten
uiberleben?. Disharmonie zwischen unseren Wiinschen und unserem Ideal
erzeugt im Leben immer grofe Verwirrung, wirken sie doch beide stindig
gegeneinander.

Sprechen oder denken wir von jemandem freundlich oder unfreund-
lich, so erreicht dies durch die Kraft der Schwingungen, bewusst oder
unbewusst, das Wesen des anderen. Fithlen wir uns durch jemanden
beleidigt, kénnen unsere Gefiihle nicht verborgen bleiben, selbst wenn wir
ihnen weder durch Reden noch durch Handlungen Ausdruck verleihen,
denn die Schwingungen unserer Gefithle werden die fragliche Person
direkt erreichen; sie wird unser Unbehagen spiiren, wie entfernt sie auch
wohnt. Dies gilt ebenso fiir unsere Liebe und unsere Freude: Wie sehr wir
uns auch bemiihen, unsere Gefiihle durch unser Sprechen und Handeln
zu verheimlichen, sie kénnen nicht verborgen bleiben. Dies macht den
alten Ausspruch verstindlich, dass selbst Winde Ohren haben: Er besagt
im Grunde, dass Gedankenwellen selbst Wande durchdringen kénnen.

Sufis widmen den guten und schlechten Wiinschen der Menschen
besondere Aufmerksamkeit. Sie streben stindig mit all ihren Fihigkeiten
danach, die guten Wiinsche der Menschen anzuziehen, seien diese nun
angesehen oder nicht.

Intensive Aktivitit erzeugt kriftige Schwingungen, die bei den Sufis
jalab genannt werden. Sanfte Aktivitit erzeugt weiche Schwingungen, die
Jjamalt genannt werden. Die erste Aktivitit zeigt sich als Stirke und Kraft,
die zweite als Schonheit und Anmut. Der Widerstreit zwischen beiden
Kriften heifst kamals und ruft nichts als Zerstérung hervor.

Verschiedene Vélker, Kulturen, Nationen und Religionen haben
unterschiedliche Auffassungen von richtig und falsch und andere Vorstel-
lungen von gut und bése, auch das Konzept von Tugend und Stinde wird
unterschiedlich gesehen. Deshalb ist es schwierig, die Regel, die diese

2 Dieser Kommentar bezieht sich auf die relativ hohe Sterberate bei Mehrfachgebur-
ten in den 1920er-Jahren, als diese Lehrreden gehalten wurden.

jalal (arabisch): Kraft

4 jamal (arabisch): Schénheit

5 kamal (arabisch): ,vollkommen*, Zustand ohne jegliche Aktivitit

w

22



SCHWINGUNGEN

Unterschiede bestimmt, herauszuarbeiten. Wenn wir das Gesetz der
Schwingungen verstehen, wird es jedoch klar. Alle Dinge und Wesen auf
der dufleren Ebene der Existenz scheinen voneinander getrennt zu sein,
doch sie kommen sich auf jeder Ebene unterhalb der Oberfliche zuneh-
mend niher, und im Innersten werden sie alle eins. Deshalb hat jede
Stérung des Friedens im kleinsten Teil der Existenz seine Wirkung auf
das Ganze. Deshalb ist jeder Gedanke, jedes Wort und jede Handlung, die
diesen Frieden stort, falsch, von Ubel oder eine Siinde; wenn sie Frieden
bewirken, sind sie richtig, gut und eine Tugend. Da das Leben in seinem
Widerhallen wie eine Kuppel ist, ist auch sein Wesen kuppelformig. Jede
Stérung im kleinsten Teil des Lebens stort das Ganze und kehrt als Unheil
zu der Person zuriick, die sie verursacht hat. Jeder Friede wiederum, der
im AufReren hervorgerufen wird, tut dem Ganzen gut und kehrt als Friede
zum Verursacher zuriick.

Das ist die Philosophie von der Belohnung der guten und der Bestra-
fung der schlechten Taten, die von den Hoheren Michten gegeben werden.

23



HARMONIE

H armonie ist die Quelle der Manifestation, die Ursache ihrer Exis-
tenz und die Verbindung zwischen Gott und den Menschen.

Der Friede, nach dem jede Seele strebt, und der die wahre Natur
Gottes und das hochste Ziel der Menschheit ist, ist einzig das Ergebnis
von Harmonie; das zeigt, dass simtliche Errungenschaften des Lebens
ohne ein Gespiir fiir Harmonie nutzlos sind. Wenn wir in Harmonie sind,
nennen wir das Himmel, ihre Abwesenheit Holle. Nur wer sie meistert,
versteht das Leben, und diejenigen, denen sie fehlt, sind téricht — trotz all
des anderweitig erworbenen Wissens.

Sufis legen groflen Wert darauf, Harmonie zu erlangen, denn sie
glauben, dass Licht fiir die Engel und Finsternis fiir den Teufel ist; fuir ein
menschliches Wesen aber ist Ausgewogenheit notwendig, um das Gleich-
gewicht im Leben zu halten.

Harmonie hat drei Aspekte: ewig, universell und individuell.

Ewige Harmonie ist die Harmonie des Bewusstseins, das in sich selbst
ewig ist. Alle Dinge und Wesen leben und bewegen sich darin, dennoch
bleibt sie unnahbar, unberiihrt und friedvoll. Sie ist der Gott der Glaubigen
und der Gott der Wissenden. Alle Schwingungen, von den feinsten bis
zu den grobsten, und auch alle Atome der Erscheinungsformen werden
von dieser Harmonie zusammengehalten. Sowohl das Erschaffen als auch
die Zerstérung finden statt, um sie aufrechtzuerhalten. Thre Macht zieht
letzten Endes jedes Wesen zuriick in den ewigen Frieden.

Die Kraft der Harmonie zieht die Menschen in zwei entgegengesetzte
Richtungen: zum Unendlichen und zur Erscheinungswelt. Von der ersten
wissen wir weniger als von der zweiten, und wenn wir in die eine Richtung
schauen, verlieren wir die andere aus dem Blick. Da das Unendliche der
essenzielle Geist in allem ist, zieht es letztendlich alles zu sich heran. Die
Sufis messen der Harmonie mit dem Unendlichen gréfite Bedeutung bei,
und erreichen sie durch die Hingabe an den Willen Gottes, des geliebten
Wesens.

Die Existenz von Land und Wasser, deren Beziehung zueinander,
oder die Anziehung zwischen Himmel und Erde veranschaulichen die

24



HARMONIE

universelle Harmonie. Die gegenseitige Anziehung von Sonne und Mond,
die kosmische Ordnung der Sterne und Planeten, die alle miteinander
verbunden sind, in Beziehung zueinander stehen und einem bestimmten
Gesetz folgen; der geregelte Ablauf der Jahreszeiten, die Nacht, die dem
Tag folgt, und der Tag, der seinerseits der Nacht Raum gibt; die Abhingig-
keit aller Lebewesen voneinander, die Unverwechselbarkeit, Anmut und
Integrationskraft der finf Elemente, all das bekundet die allumfassende
Harmonie.

Minnliche und weibliche Wesen, Vierbeiner und Vogel, Pflanzen
und Felsen, simtliche Arten von Dingen und Wesen sind miteinander
verbunden und werden durch das Band der Harmonie zueinander
gezogen. Wiirde auch nur ein Ding oder Wesen, wie vermeintlich nutzlos
es auch sein mag, in diesem Universum der unendlichen Vielfalt fehlen,
wire das so, als wiirde ein Ton in einem Lied fehlen. ,Jedes Wesen wurde
fiir eine bestimmte Aufgabe geboren, und das Licht dieser Aufgabe wurde
in dessen Seele entfacht.

Alle Hungersnéte, Seuchen und Katastrophen, wie Stiirme, Fluten,
Vulkanausbriiche, Kriege und Revolutionen, so schlimm sie den Menschen
auch erscheinen mogen, dienen in Wirklichkeit der Aufrechterhaltung
dieses allumfassenden Gleichgewichts.

In Indien erzihlt man sich die Geschichte, wie sich alle Einwohner eines
Dorfes, das unter einer Diirre litt, vor dem Tempel ihres Gottes versam-
melten und darum beteten, dass in diesem Jahr reichlich Regen fallen
moge. Eine Stimme aus dem Unsichtbaren antwortete: ,Was immer Wir
tun, dient der Verbesserung Unseres Zwecks, ihr habt kein Recht, euch in
Unser Werk einzumischen, oh, ihr Menschen!“ Doch sie flehten erneut um
Gnade, diesmal noch eindringlicher. SchliefRlich kam die Antwort: ,Eure
Gebete, euer Fasten und eure Opfer haben Uns dazu bewogen, euch fiir
dieses Jahr so viel Regen zu gewihren, wie ihr wollt.“ Alle kehrten jubelnd
nach Hause zuriick. Im Herbst arbeiteten sie eifrig auf ihren Héfen, und
nachdem sie die Felder bereitet und die Saat gesit hatten, beteten sie um
Regen. Als sie meinten, es habe nun genug geregnet, nahmen sie wieder
Zuflucht im Gebet und der Regen horte auf. Auf diese Weise wurde eine
ideale Kornernte erzielt und alle Bewohner des Landes jubelten. In diesem

1 Sa‘di aus Shiraz (geboren um 1210, gestorben um 1292), persischer Dichter und
Mystiker. Neben lehrhaften Schriften ist er der Autor des Bustan (,Duftgarten)
und des Golestan (,Rosengarten®) sowie einer Sammlung von mit Versen durch-
setzten Prosaerzihlungen (meist ,Diwan“ genannt).

25



DIE MYSTIK DES KLANGS

Jahr war mehr Korn gewachsen als je zuvor. Aber als die Ernte eingefahren
war, starben alle, die von dem Korn aflen; es gab viele Opfer. Verstort
wendeten sie sich wieder an den Gott, warfen sich vor dem Tempel nieder
und riefen: ,Warum zeigst Du Dich nach dieser grofRen Gnade so zornig?“
Der Gott antwortete: ,Es war nicht Unser Zorn, sondern Eure Torheit,
sich in Unser Werk einzumischen. Wir senden manchmal eine Diirre,
ein anderes Mal Uberschwemmung, sodass ein Teil eurer Ernte zerstort
wird; aber Wir haben unsere Griinde dafiir, denn auf diese Weise werden
auch alle Gifte und alles, was unerwiinscht ist, vernichtet, und es bleibt nur
das tibrig, was fiir die Erhaltung eures Lebens zutriglich ist.“ Die Dorfbe-
wohner warfen sich in demiitigem Gebet nieder und sagten: ,Wir werden
nie wieder versuchen, die Angelegenheiten des Universums zu regeln. Du
bist der Schopfer und Du bist der Lenker. Wir sind Deine unwissenden
Kinder, nur Du weifdt, was das Beste fiir uns ist.“ Nur der Schopfer weif,
wie die Welt des Schopfers zu lenken ist, was hervorgebracht und was
zerstort werden muss.

Individuelle Harmonie hat zwei Aspekte: die Harmonie zwischen Kor-
per und Seele sowie die Harmonie zwischen Einzelwesen.

Die Seele geniefét die Freuden, die das duflere Selbst erlebt, doch die
Menschheit vertieft sich in diese so sehr, dass die wahre Zufriedenheit
der Seele vernachlissigt wird; das lisst die Menschen in all den flich-
tigen Vergniigungen, die sie genieflen, unbefriedigt zuriick. Weil sie dies
aber nicht verstehen, schreiben sie die Ursache ihrer Unzufriedenheit
irgendwelchen unerfiillten Lebenswiinschen zu. Das Ausleben aller irdi-
schen Leidenschaften gibt fliichtige Befriedigung, gleichzeitig erzeugt
es jedoch auch den Wunsch nach mehr. In diesem Bemiihen iibersehen
die Menschen, was die Seele zufriedenstellt; immerzu sind sie damit
beschiftigt, ihre irdischen Freuden und Vergniigungen zu verfolgen und
entziehen damit der Seele ihre wahre Seligkeit. Das wahre Gliick der Seele
liegt in Liebe, Harmonie und Schénheit, die in Weisheit, Ruhe und Frieden
miinden. Die Seele ist umso zufriedener, je dauerhafter diese sind.

Wiirden wir in unserem tiglichen Leben jede Handlung priifen, die
ein unerfreuliches Bild unseres Selbstes auf unsere Seele wirft und damit
Dunkelheit und Unzufriedenheit bewirkt, und wiirden wir andererseits
jeden Gedanken, jedes Wort und jede Handlung, die Liebe, Harmonie
und Schonheit im Innern hervorrufen, bewusst wahrnehmen, und jedes
Gefiihl, das uns Weisheit, Ruhe und Frieden bringt, so konnten wir ganz

26



HARMONIE

leicht verstehen, wie Harmonie zwischen Kérper und Seele entsteht. Beiden
Seiten des Lebens, der inneren wie der dufseren, wire damit Gentige getan.
Die Zufriedenheit der Seele ist viel wichtiger als die des Korpers, denn sie
ist nachhaltiger. Indem wir auf diese Weise Korper und Seele entsprechend
einstimmen, kénnen wir Denken, Sprechen und Handeln so ausrichten,
dass zuallererst im eigenen Selbst Harmonie erreicht wird.

Der nichste Aspekt der individuellen Harmonie wird im Kontakt mit
anderen getibt. Wir alle haben ein individuelles Ego, das durch unsere
eigenen Illusionen entsteht. Dieses Ego begrenzt unsere Sicht, die von
ihm auf unser Eigeninteresse ausgerichtet wird; wir bewerten also gut und
schlecht, hoch und niedrig, richtig und falsch in Bezug auf uns selbst und
andere auf der Basis unserer begrenzten Sichtweise, die {iblicherweise
eher stiickhaft und illusionér als wahr ist. Diese Dunkelheit entsteht, weil
das duflere Selbst die Seele tiberschattet. So werden wir ebenso blind fiir
unsere eigenen Unsicherheiten wie fiir die Leistungen anderer, d. h. das
richtige Handeln der anderen werden in unseren Augen falsch und unsere
eigenen Fehler erscheinen uns richtig. Dies gilt fiir die ganze Menschheit,
bis der Schleier der Dunkelheit von deren Augen gehoben wird.

Nafs?, das Ego eines Einzelwesens, bewirkt all die Disharmonie sowohl
im eigenen Selbst als auch mit den anderen und zeigt uns so, wie schwer
es ist, sie in allen Aspekten des Lebens zu bindigen. Léwen, die Konige
der Tiere, sind trotz all ihrer Macht und Wiirde hochst unwillkommen bei
den Bewohnern des Waldes, sie sind sogar unfreundlich zueinander. Zwei
Lowen werden sich niemals freundlich begriiflen, da ihre nafs so stark ist:
Obwohl Léwen die Herrscher aller anderen Tiere sind, so sind sie doch
Sklaven ihrer eigenen Leidenschaften, die ihr Leben ruhelos machen. Die
nafs von Pflanzenfressern wie Schafe und Ziegen ist zahm. Deshalb sind
sie ungefihrlich fiireinander; im Gegenteil: Sie kénnen sogar harmonisch
in Herden zusammenleben. Die Harmonie und das Mitgefiihl unter ihnen
lasst sie an Freud und Leid voneinander teilhaben, jedoch fallen sie leicht
den wilden Tieren des Waldes zum Opfer.

Die Meister der fritheren Zeiten, wie Moses und Mohammed, liebten
es, ihre Herden im Urwald zu hiiten, Jesus Christus nannte sich selbst den
Guten Hirten, und Johannes der Tdufer sprach vom Lamm Gottes: unge-
fahrlich, arglos und opferbereit.

2 Nafs (arabisch): Ego, Selbst; auch Seele. Im deutschen Sprachraum gibt es unter-
schiedliche Schreibweisen: Femininum und Neutrum. Wir verwenden in diesem
Band das Femininum.

27



DIE MYSTIK DES KLANGS

Die Nafs der Végel ist noch sanfter, deshalb kénnen auf einem Baum
viele, sogar verschiedene Arten wie eine Familie zusammenleben, ge-
meinsam den Lobgesang Gottes singen und in Schwirmen zu Tausenden
herumfliegen.

Bei den Vogeln finden wir jene, die ihre Partner wiedererkennen und
harmonisch zusammenleben, gemeinsam ihr Nest fiir die Jungen bauen,
wechselnd auf den Eiern sitzen und ihren Teil zur Aufzucht der gemein-
samen Jungen beitragen. Oft trauern und klagen sie, wenn ihr Partner
gestorben ist.

Die Nafs der Insekten ist noch kleiner. Sie krabbeln iibereinander, ohne
einander wehzutun, und leben zu Millionen als eine Familie zusammen,
ohne zwischen Freund und Feind zu unterscheiden. Dies belegt, dass die
Nafs bei jedem Schritt der natiirlichen Evolution wichst, in der Mensch-
heit ihren Hohepunkt findet und so lange Disharmonie im menschlichen
Leben erzeugt, bis sie gebindigt wurde und dadurch Ruhe und Frieden im
Selbst erzeugt sowie einen Sinn fiir Harmonie mit anderen.

Alle Menschen weisen charakteristische Kennzeichen ihrer Nafs auf.
Eine ist tigerdhnlich, die andere dhnelt einem Hund, wihrend eine dritte
eher wie eine Katze ist und eine vierte wie ein Fuchs. Auf diese Weise
spiegeln Menschen in Sprache, Gedanken und Gefiihlen Vierbeiner und
Vogel; die Beschaffenheit der Nafs von Menschen ist also mit dem Wesen
der Tiere verwandt, und manchmal dhnelt ihnen selbst die duflere Erschei-
nung der Person. Unsere Bereitschaft zur Harmonie hingt folglich vom
Entwicklungsstand unserer Nafs ab.

Wenn wir anfangen, das menschliche Leben in aller Klarheit zu sehen,
beginnt fiir uns die Welt auszusehen wie ein Wald voller wilder Tiere, die
kimpfen, toten und sich gegenseitig ausnutzen.

Es gibt vier verschiedene Kategorien von Menschen, die, entsprechend
ihrer unterschiedlichen Entwicklungszustinde, miteinander harmonieren.
Diese sind: engelsgleich, menschlich, tierisch und teuflisch.

Die Engelhaften streben nach dem Himmel, die Menschen kimpfen
sich durch diese Welt. Die Menschen mit animalischen Neigungen
schwelgen in irdischen Vergniigungen, wihrend die Diabolischen gern
Unbheil anrichten und damit sich selbst und anderen die Hélle bereiten.
Durch die Entwicklung des Humanen werden Menschen engelsgleich;
durch die Entfesselung ihrer tierischen Natur landen sie auf der Stufe des
Teufels.

28



HARMONIE

In der Musik besagt das Gesetz der Harmonie, dass die einander
zundchstliegenden Tone kein harmonisches Intervall ergeben. Das
erklirt das Verbot der Heirat zwischen zwei nahen Verwandten aufgrund
der groRen Ahnlichkeit ihrer Art und ihres Blutes. In der Regel liegt die
Harmonie im Kontrast. Minner kimpfen mit anderen Minnern und
Frauen streiten untereinander; doch minnlich und weiblich harmonieren
in der Regel, eine vollendete Einheit erzeugt vollkommene Harmonie.
Die fiinf Elemente wirken fortwihrend in allen Lebewesen und in jedem
Individuum ist eines davon dominant. Die Weisen unterscheiden deshalb,
entsprechend des vorherrschenden Elements, fiinf verschiedene Wesens-
arten der Menschen. Manchmal sind in einem Menschen zwei oder sogar
mehr Elemente unterschiedlich dominant.

Wir konnen die Harmonie des Lebens genauso erlernen wie die
Harmonie der Musik. Das Ohr sollte darin geiibt werden, sowohl den
Tonfall als auch die Worte und die in ihnen ruhende Bedeutung zu unter-
scheiden, und sowohl aus der verbalen Bedeutung als auch aus dem Tonfall
der Stimme zu erkennen lernen, ob es sich um ein wahres Wort oder einen
falschen Ton handelt. Es sollte unterscheiden kénnen zwischen Sarkasmus
und Aufrichtigkeit, zwischen scherzhaft gesprochenen Worten und jenen,
die ernst gemeint sind, es sollte den Unterschied zwischen echter Aner-
kennung und Schmeichelei erkennen kénnen, zwischen Bescheidenheit
und Demut, Schmunzeln und Spott, Arroganz und Stolz — ob sie nun
direkt oder indirekt ausgedriickt werden. Dadurch wird das Ohr allmih-
lich wie in der Musik geschult, und wir wissen genau, ob der eigene Ton
und das eigene Wort, aber auch das eines anderen, falsch oder wahr sind.
Wir miissen, wie in der Stimmbildung, lernen, in welchem Tonfall und
mit welchen Worten wir bestimmte Gedanken oder Gefiihle ausdriicken
sollten. Es gibt Zeiten, in denen wir laut sprechen sollten, und Zeiten, in
denen ein sanfter Tonfall angesagt ist; jedes Wort fordert einen bestimmten
Ton und alles Gesprochene eine bestimmte Klangfarbe. AufSerdem sollten
wir einen erhéhten oder erniedrigten Ton oder einen Ton ohne Vorzeichen
entsprechend verwenden und die richtige Tonart bedenken.

Es gibt neun verschiedene Gefiihlsaspekte, die alle ihre eigene Aus-
drucksweise haben:

1) Frohlichkeit wird durch einen lebhaften Tonfall ausgedriickt
2) Kummer durch einen klagenden Tonfall
3) Angst durch eine gebrochene Stimme

29



DIE MYSTIK DES KLANGS

4) Mitgefiihl in einer sanften Stimme

5) Staunen durch einen Ausruf

6) Mut durch einen entschlossenen Tonfall
7) Leichtfertigkeit in einem leichten Tonfall
8) Zuneigung in einem tiefen Tonfall

9) Gleichmut durch die Stimme der Stille

Ungetibte Menschen bringen dies durcheinander und fliistern Worte,
die gehort werden sollten, oder sprechen jene laut aus, die besser geheim
blieben. Uber das eine Thema sollten wir mit gehobener Stimme, iiber
ein anderes mit tiefer Stimme sprechen. Wir sollten den Ort, den Raum,
die Anzahl der anwesenden Personen, die Art der Menschen und ihren
Entwicklungsstand beachten und im Gleichklang mit den anderen re-
den, gemifs dem Ausspruch: ,Sprecht zu den Menschen in ihrer eigenen
Sprache.“ Mit Kindern sprechen wir kindgerecht, bei jungen Menschen
nur fir diese angebrachte Worte, und mit den Alten deren Verstindnis
gemif. Auch unsere Gedanken sollten wir entsprechend spezifiziert aus-
driicken und nicht alle iiber einen Kamm scheren. Die Menschen un-
terscheiden sich von den Tieren durch ihre Riicksichtnahme auf ande-
re. Rhythmus ist das Gleichgewicht zwischen Sprache und Aktion. Wir
sollten also zur rechten Zeit sprechen, sonst ist Schweigen besser als
Reden. Ein mitfiihlendes Wort, wenn jemand trauert, und mindestens
ein Licheln, wenn jemand lacht. Wir sollten auf die richtige Gelegenheit
achten, um ein Thema in einer Gesellschaft anzusprechen, und in einem
Gesprich niemals plétzlich das Thema wechseln, sondern zwei Themen
gekonnt durch eine harmonische Uberleitung miteinander verweben.
Ebenso miussen wir geduldig warten, wihrend andere sprechen, und
unsere Sprache im Zaum halten, wenn ein Gedanke unkontrollierbar
auftaucht, damit wir ihn taktvoll behandeln und unter Kontrolle halten,
bevor er ausgedriickt wird. Die wichtigen Worte sollten wir durch den
Gebrauch von starker und schwacher Betonung hervorheben. Um das
Tempo zu regulieren und den Rhythmus zu bewahren, ist es notwendig,
die richtigen Worte und Ausdrucksweise zu wihlen. Manche Menschen
fangen langsam an zu sprechen und erhéhen nach und nach die Ge-
schwindigkeit, bis sie nicht mehr zusammenhingend sprechen kénnen.
Die oben erwihnten Regeln gelten fiir alle Aktivititen des Lebens.

30



HARMONIE

Wie Musikschiiler schulen Sufis sowohl die Stimme als auch das Ohr
fur die Harmonie des Lebens. Das Stimmtraining beinhaltet, jedes gespro-
chene Wort in Bezug auf Tonfall, Rhythmus, Bedeutung und Angemessen-
heit der Lage abzuwigen. Trostworte sollten zum Beispiel in langsamem
Rhythmus, mit sanfter Stimme und mitfithlendem Tonfall gesprochen
werden. Fiir Anordnungen oder Befehle ist ein lebendiger Rhythmus
notwendig und eine kraftvolle, klare Stimme.

Sufis vermeiden taktlose Handlungen, sie lassen den Rhythmus ihrer
Stimme von der Geduld leiten, sprechen nicht vor der Zeit und geben
keine Antwort, bevor die Frage nicht fertiggestellt wurde. Widerworte
betrachten sie als Disharmonie, aufler sie werden in einer Diskussion
verwendet, und selbst dann versuchen sie, diese in einen harmonischen
Akkord aufzulésen. Die Neigung zu widersprechen entwickelt sich
schlieflich zu einer Leidenschaft; bis dahin, selbst den eigenen Ideen
zu widersprechen, wenn sie von jemand anderem vorgetragen werden.
Um die Harmonie zu bewahren, modulieren Sufis sogar ihre Sprech-
weise von einer Tonart in eine andere; anders gesagt: Sie stimmen der
Idee einer anderen Person zu, um das Objekt aus dem Blickwinkel der
anderen zu betrachten anstatt aus dem eigenen. Sie bilden die Grundlage
fur jedes Gesprich mit einer entsprechenden Einfithrung und bereiten
die Ohren des Zuhorers fiir eine ideale Reaktion vor. Sie achten auf jede
Bewegung und jeden Ausdruck, bei sich und den anderen, und versuchen
so, einen wohlklingenden, harmonischen Akkord zwischen sich und den
anderen zu erzeugen. Harmonie im eigenen Leben zu erreichen benétigt
ein lingeres und sorgfiltigeres Studium, als das Ohr zu schulen und die
Stimme zu kultivieren, auch wenn sie auf gleiche Weise erlangt wird wie
musikalisches Wissen. Fiir die Ohren der Sufis ist jedes gesprochene Wort
wie ein Ton, der richtig ist, wenn er harmonisch klingt, und falsch, wenn er
unharmonisch ist. Sie wihlen, dem Anlass entsprechend, die Tonart ihrer
Sprache entweder in Dur, Moll oder chromatisch, und ihre Worte entweder
mit erh6hten oder erniedrigten Tonen oder Tonen ohne Vorzeichen, wie es
das Gesetz der Harmonie gerade verlangt.

Die aufrichtige, héfliche und taktvolle Sprache entspricht beispielsweise
dem Dur, Moll oder der chromatischen Tonleiter, die fiir die Sufis Domi-
nanz, Respekt und Gleichmut verkérpern. Sufis verhalten sich auch frei
oder gegenliufig, je nach Ermessen, um sich Zeit und Situation allmih-
lich anzupassen. Dazu stimmen sie zu, weichen ab oder widersprechen

31



DIE MYSTIK DES KLANGS

sogar, und halten dabei doch das Gesetz der Harmonie in der Konversation
aufrecht.

Wenn wir zwei Personen als zwei Tone betrachten, so bringt die
Harmonie zwischen beiden entweder konsonante oder dissonante Inter-
valle hervor, vollkommene oder unvollkommene, in Dur oder Moll, vermin-
derte oder iibermiflige, wie es den beiden gerade entspricht. Dieses Gesetz
wird deutlich im Abstand zwischen den Gesellschaftsklassen, Uberzeu-
gungen, Kasten, Ethnien, Nationen oder Religionen sowie auch in den
Unterschieden zwischen den Lebensaltern, Entwicklungsstadien oder von
verschiedenen und gegenteiligen Interessen.

Weise Menschen koénnen eher in Harmonie mit térichten Dienern
leben als mit Halbgebildeten, die sich fiir unfehlbar halten. Andererseits
ist es genauso moglich, dass weise Menschen in der Gesellschaft von
Torichten alles andere als gliicklich sind und umgekehrt. Stolze Menschen
werden mit anderen Stolzen immer streiten; wihrend andere demiitige
Menschen unterstiitzen. Stolze Menschen kénnen sich jedoch tiber eine
allgemeine Frage des Stolzes durchaus einig sein, zum Beispiel, was den
Stolz der Ethnie oder der Herkunft betrifft.

Manchmal wird das Intervall zwischen zwei unzusammenhingenden
Noten durch einen Zwischenton ausgefiillt und es entsteht ein harmoni-
scher Akkord. Beispielsweise konnte ein Kind die Uneinigkeit zwischen
einem Mann und einer Frau auflésen oder die Intervention von Vater
beziehungsweise Mutter kann die Streitigkeiten zwischen Geschwis-
tern schlichten. Auf diese Weise kann ein intervenierendes Bindeglied
Harmonie erzeugen, wie unharmonisch zwei Menschen auch zueinander
stehen.

Torichte Menschen sind wie ungeschmeidige Tone, wihrend verstin-
dige Menschen anpassungsfihig sind. Die ersten beharren aufihren Ideen,
Vorlieben, Abneigungen und Uberzeugungen, was richtig oder falsch sei,
wihrend Letztere die Stimmung klar oder geddmpft halten, indem sie Ton
und Frequenz erhéhen oder erniedrigen, um sich den Umstinden anzu-
passen.

Der Grundton harmoniert immer mit jeder Note, denn er trigt alle
Tone der Tonleiter in sich. So harmonieren auch die Sufis mit allen, ob gut
oder schlecht, weise oder toricht, indem sie zum Grundton werden.

Wenn der Grundton, das gemeinsame Interesse, viele Charaktere durch
ein einziges Band der Harmonie zusammenhilt, werden alle Ethnien,

32



HARMONIE

Nationen, soziale Schichten und Vélker wie eine Melodie, der ein Akkord
zugrunde liegt.

Sufis lernen und praktizieren das Wesen der Harmonie des Lebens,
indem sie es studieren. Sie leben in Ubereinstimmung mit dem eigenen
Selbst, mit anderen, dem Universum und dem Unendlichen. Sie identifi-
zieren sich mit anderen und sehen sich sozusagen selbst in jedem anderen
Lebewesen. Tadel oder Lob kiimmern sie nicht, da sie beide als von sich
selbst ausgehend betrachten. Wenn wir etwas Schweres fallen lassen und
dabei unseren eigenen Fufl verletzen, wiirden wir doch auch nicht die
Hand tadeln, weil sie es fallen lief3, denn wir erkennen uns selbst sowohl in
der Hand als auch im Fuf3. Auf solche Weise sind auch Sufis nachsichtig,
wenn sie von anderen verletzt werden, denn sie denken, dass nur sie selbst
sich den Schmerz zugefiigt haben. Sie wenden den Kontrapunkt an, indem
sie unerwiinschtes Gerede von Freunden durchmischen und zu einer Fuge
machen.

Die Unzulinglichkeiten anderer tibersehen sie, weil sie denken, dass
diese es nicht besser wissen. Sufis verbergen die Fehler anderer und
verschweigen alle Tatsachen, die Disharmonie erzeugen kénnten. Sie
kampfen stindig mit Nafs, der Wurzel aller Disharmonie und dem einzigen
Feind der Menschheit. Indem wir diesen Feind niederringen, gewinnen
wir Meisterschaft iber uns selbst; das heiflt, wir gewinnen die Meister-
schaft iiber das ganze Universum, denn die Wand, die zwischen dem
Selbst und dem Allmichtigen stand, wurde niedergerissen. Freundlich-
keit, Milde, Respekt, Demut, Bescheidenheit, Selbstvergessenheit, Gewis-
senhaftigkeit, Toleranz und Vergebung werden von den Sufis als die Merk-
male angesehen, die sowohl in der eigenen Seele als auch in der Seele
anderer Harmonie erzeugen. Arroganz, Zorn, Laster, Verhaftung, Gier und
Eifersucht sind die sechs Hauptquellen der Disharmonie. Nafs, die einzige
Quelle von Disharmonie, wird umso michtiger, je besser sie zufrieden-
gestellt wird, je mehr wir ihr zu Diensten sind. Eine bestimmte Zeit lang
gibt sie sich zufrieden, wenn ihre Forderungen erfiillt wurden, doch kurz
danach fordert sie noch mehr, bis das Leben zu einer Last wird. Die Weisen
betrachten diesen Feind als Ausloser simtlichen Unheils, die iibrigen
Menschen machen jedoch andere fiir ihr eigenes Ungliick verantwortlich.

33



NAME

Die Vielfalt der Dinge und Wesen und die Eigenheiten, durch die
sie sich voneinander unterscheiden, machen Bezeichnungen
notwendig. Der Name erzeugt ein Bild von Form, Gestalt, Farbe, Grofle,
Qualitit, Menge; einen Eindruck und eine Bedeutung von Dingen und
Wesen; nicht nur von wahrnehmbaren und verstehbaren, sondern sogar
von denen, die unsere Wahrnehmung und unser Verstindnis tibersteigen.
Der Name ist daher bedeutender als die Dinge selbst. In den Namen von
Menschen oder Dingen liegt ein grofles Geheimnis verborgen, gestaltet er
sich doch aus dem Zusammenhang der vergangenen, gegenwirtigen und
zukiinftigen Bedingungen seines Gegenstandes. Ein echtes Horoskop sagt
deshalb etwas tiber die Lebensbedingungen eines Menschen aus.

Im Namen liegt das ganze Geheimnis verborgen. Alles Wissen {iber
die Dinge beruht zunichst auf der Kenntnis ihrer Namen, kein Wissen ist
vollstindig, wenn es keinen Namen hat. Meisterschaft beruht auf Wissen.
Wir kénnen nichts meistern, das wir nicht kennen. Jeden Segen und alle
Wohltaten, die wir von Himmel und Erde erhalten, erwerben wir durch
Meisterschaft, die ihrerseits auf Wissen und Erkenntnis beruht — um etwas
zu wissen, brauchen wir Begriffe. Wenn wir die Bezeichnung von etwas
nicht kennen, sind wir unwissend, und als Unwissende sind wir machtlos,
denn wir haben keinen Zugriff auf Dinge, die wir nicht kennen.

Unsere Grofle hingt davon ab, wie weit unser Wissen reicht, dessen
ganzes Geheimnis darin liegt, dass wir sowohl bei Menschen als auch bei
Dingen die Unterschiede identifizieren kénnen. Das erhebt uns nicht nur
iiber alle Wesen dieser Erde, es lisst uns Menschen sogar die Engel, die
Himmlischen Heerscharen, tiberragen. Der Koran erklirt dies so:

,Als dein Herr zu den Engeln sprach: ,Wir werden einen Stellvertreter
auf der Erde einsetzen’, sagten sie: ,Willst Du dahin jemanden stellen, der
dort Verderben anrichtet und Blut vergief3t, wo wir doch Dein Lob singen
und Dich heiligen?* Gott antwortete: ,Seht, ich weif}, wovon ihr nichts
wisst. Und Er lehrte Adam die Namen aller Dinge. Dann zeigte Er sie
den Engeln und sprach: ,Nennt mir die Namen dieser Dinge, wenn ihr
die Wahrheit sagt. Sie antworteten: ,Lob sei Dir, wir wissen nur von dem,
was Du uns gelehrt hast, denn du bist allwissend und weise.* Gott sagte:

34



NAME

,Oh, Adam, nenne ihnen ihre Namen.’ Und als Adam kam, nannte er ihre
Namen.“

Jeder Name enthiillt den Weisen die Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft dessen, was er bezeichnet.

Fin Name bezeichnet nicht nur eine Form, sondern auch deren
Wesen. Die Bedeutung des Namens spielt eine wichtige Rolle im Leben
der Menschen. Der Klang, die Vokale des Namens, der Rhythmus, die
Anzahl und das Wesen der Buchstaben, die ihn ausmachen, der mystische
Zahlenschliissel, das Symbol und der Planet sowie seine urspriingliche
Wurzel und seine Wirkung — sie alle enthiillen den Sehenden ihr
Geheimnis.

Die Bedeutung eines Namens hat sowohl auf den Triger selbst als auch
auf seine Mitmenschen groflen Einfluss. Aus dem Klang der Buchstaben
und dem Wort, das sie bilden, konnen Mystiker viel iiber den Charakter
und das Schicksal eines Menschen lesen. Intelligente Menschen kénnen
durch den Klang der Buchstaben, die den Namen bilden, eine allgemeine
Vorstellung bekommen: ODb er sich schon oder hisslich anhért, sanft oder
hart, wohlklingend oder unharmonisch; sie wissen jedoch nicht, wodurch
das bewirkt wird. Nur die, die verstehen, wissen warum.

Einzelne oder kombinierte Buchstaben werden entweder leicht oder
mit Schwierigkeiten ausgesprochen und haben einen entsprechenden
Effekt sowohl auf uns selbst als auch auf andere. Fliissige und weich
klingende Namen haben eine sanfte Wirkung auf Sprechende und
Zuhorerende, wihrend hart klingende Namen den umgekehrten Effekt
haben. Natiirlicherweise benennen wir weiche Dinge mit sanften Namen
und harte Dinge mit hart klingenden Namen, wie zum Beispiel Blume
und Fels, Wolle und Ziindstein, und so weiter. Die Ausdrucksweise und
insbesondere die Namen kennzeichnen eine Gruppe von Menschen sowie
das Wesen von Familien, Gemeinschaften und Ethnien.

Vokale spielen eine grofle Rolle fiir die Namen und deren Einfluss. E
und i bezeichnen jamal, die weiblichen Qualititen der Anmut, Weisheit,
Schonheit und Empfinglichkeit; o und u bezeichnen jalal, die minnlichen
Qualititen der Kraft und des Ausdrucks. A weist auf kamal hin, welches
die Vollkommenheit darstellt, in der diese beiden Qualititen zusammen-
gefasst sind.

1 Koran 2:13. Vgl. auch Genesis 2:19

35



DIE MYSTIK DES KLANGS

Die oben genannten Vokale haben in der Komposition des Namens ihre
Wirkung, je nachdem, ob sie am Anfang, in der Mitte oder am Ende der
Bezeichnung stehen.

Im Sanskrit wird das Schicksal karma? genannt, es meint den Rhythmus
vergangener Handlungen. Der Einfluss des Rhythmus’, den ein Name
auslost, wirkt sich sowohl auf die so benannte Wesenheit aus, als auch
auf diejenigen, die das Wesen bei diesem Namen nennen. Ein gleichmi-
Riger Rhythmus erzeugt Ausgeglichenheit, wihrend ein ungleichmifiiger
Rhythmus Unausgeglichenheit bewirkt. Die Schénheit des Rhythmus’
verschonert den Charakter eines Menschen.

Rhythmus meint hier, wie ein Name beginnt und wie er endet, ob gleich-
mifig oder ungleichmifig, vor der Betonung oder mit der Betonung. Ob
die Betonung auf den Anfang, die Mitte oder das Ende fillt, verindert die
Wirkung, und das spielt fiir die Wesensart und das Schicksal einer Person
eine Rolle. Der Rhythmus des Namens deutet auf das Wesentlichste im
Leben hin: ausreichende oder mangelnde Ausgeglichenheit. Mangelnde
Ausgeglichenheit ist eine Charakterschwiche und fithrt im Leben zu
Schwierigkeiten. Auch die Anzahl der Buchstaben spielt eine grofle Rolle
beim Namen einer Person. Eine gerade Anzahl weist auf Schonheit und
Weisheit hin, eine ungerade Anzahl auf Liebe und Kraft.

Zahlen spielen im Leben eine bedeutende Rolle, ganz besonders bei den
Namen. Jeder Buchstabe in einem Namen hat einen Zahlenwert. In der
orientalischen Wissenschaft heifét dies jafr’. Nach diesem System werden
nicht nur Gebiuden, Gegenstinden und Menschen Namen gegeben, die
den zeitlichen Ablauf ihres Entstehens und Vergehens offenbaren; viel-
mehr eréffnet die Kombination dieser Zahlen den Sehenden auch deren
mystische Wirkung.

Namen haben auf ihre Triger und sogar auf deren Umgebung eine
psychische Wirkung. Die Namen von Elementalen und Dschinns, die
ehrwiirdigen Namen Gottes sowie die heiligen Namen der Propheten und
Heiligen werden den Regeln ihres numerischen Wertes entsprechend
geschrieben und wirken wie ein magischer Zauber, um verschiedene
Dinge im Leben zu erreichen. Wenn sie geschrieben oder ihrer numeri-

2 Karma (Sanskrit): sowohl ausgefiihrte Handlung als auch die Absicht hinter dem
Tun — was nach dem Gesetz von Aktion und Reaktion entsprechend gleichartige
Riickwirkungen auf die Ausfithrenden hat.

3 Jafr (arabisch): Zeichendeuten durch Buchstaben

36



NAME

schen Gestalt entsprechend wiederholt werden, konnen durch die Kombi-
nation solcher Namen Wunder bewirkt werden.

Ein x formt zum Beispiel ein Kreuz und das o eine Null; beide haben
eine eigene Bedeutung. In den modernen Alphabeten wurden die Originale
stark verfilscht. Die alten arabischen und persischen Schriften, die wir auf
Torbogen, Winden, Kleidersiumen, Messingkesseln und Teppichen finden,
sind von héchster Vollendung und formschoén. Auch im Chinesischen,
Japanischen, Sanskrit sowie anderen alten Alphabeten finden wir eine hohe
Symbolkraft. Jede Linie, jeder Punkt und jeder Bogen hat eine Bedeutung.
Die Alten schrieben die Bezeichnungen nicht mit verschiedenen Buch-
staben, sondern als Bild, das bezeichnete, was sie ausdriicken wollten.
Das Bild wurde in verschiedene Teile aufgeteilt, wobei jeder Teil einen
bestimmten Klang darstellte; auf diese Weise entstanden die Alphabete.
Durch diese Teilung ging das urspriingliche Bild verloren, gewisse Ahnlich-
keiten konnten jedoch immer noch gefunden werden. Obwohl wir heute
eine sehr abgewandelte Schreibweise haben, kénnen wir aus der Gestalt
eines bestimmten Namens, gleich, in welcher Sprache er geschrieben
wurde, noch immer das Leben, das Schicksal oder den Charakter eines
Menschen lesen.

Beginnt ein Name zum Beispiel mit i, kennzeichnet dies ein charakter-
festes und rechtschaffenes Ego, Einzigartigkeit, Liebe zu Gott und Wahr-
heitssuche. E kennzeichnet ein scheues, introvertiertes Wesen und Inter-
esse in drei Richtungen. So wie ein einzelner Buchstabe ein Bild darstellt,
so bildet auch ein ganzes Wort ein Bild. Die Idee von Allah entstand in den
Menschen, und so kénnen wir in der Form unserer Hand das Wort , Allah“
erkennen.

Der Vorname hat groferen Einfluss als der Nachname. Manchmal
hat ein Kosename sogar noch gréferen Einfluss, denn die Wirkung des
Namens entspricht seiner Verwendung: Je ofter er gebraucht wird, desto
grofer ist seine Wirkung. Verkiirzte Namen wie Mia fiir Maria oder Willi
fiir Wilhelm verringern die Wirkung des Namens anteilig. Namen, die von
Heiligen vergeben werden, haben eine doppelte Wirkung: die des Namens
selbst und die des Willens der Heiligen, die ihn gegeben haben. Maula

4 Wenn wir alle Finger strecken und den Daumen anwinkeln, kénnen wir sehen,
was Hazrat Inayat Khan hier beschreibt. ,Allah“ wird in arabischen Buchstaben
etwa so geschrieben: ydus

37


https://de.pons.com/�bersetzung/arabisch-deutsch/<0644><0644><0644><0647>

DIE MYSTIK DES KLANGS

Bakhshs, der grofite Musiker Indiens seiner Zeit, bekam diesen Namen
durch einen fagir®, der von seiner Musik verzaubert war. Er bedeutet ,Gott
segnet”. Nachdem er diesen Namen angenommen hatte, war er, wohin
auch immer er ging, mit Ehrungen und Erfolg gesegnet, die beide seltene
Gaben Gottes sind.

Es gibt viele Beispiele dafiir, wie ein Namenswechsel eine vollige Verdn-
derung im Leben von Menschen brachte. In der Bibel lesen wir, dass Jakob
mit dem Namen Israel gesegnet wurde, der ihm von den Engeln verliehen
wurde.

Im Koran wird Mohammed stindig mit spezifischen Namen bezeichnet,
wobei jede Bezeichnung nicht nur Auswirkungen auf das Leben des
Propheten hatte, sondern auch auf dessen Anhinger, die diese Bezeich-
nung verwendeten und seelisch mit ihr arbeiteten. Sufis haben jahrhun-
dertelange Erfahrung mit dem mystischen Wert dieser Namen. Bei den
Sufis gibt der murshid’ oder die murshida den Schiilern die Bezeichnung
talib® oder murid?, damit die Schiiler sich mit der Zeit mit der jeweiligen
Bezeichnung identifizieren.

5 Maula Bakhsh oder Mawlabakhsh (1833-1896), Grofivater von Hazrat Inayat Khan,
griindete u. a. eine berithmte Musikakademie in Baroda. Siehe auch: https://wahi-
duddin.net/mv2/bio/Biography_3.htm

6 Das arabische faqir: ,arm*“, (auch das Wort , Konzentration“ hat dieselbe Wurzel)
wird in Indien fiir hinduistische oder muslimische meditierende Asketen verwen-
det, denen oft Wunderkrifte zugeschrieben wurden.

7 Murshid (arabisch): erfahrene Lehrer/innen bzw. Wegbegleiter/innen auf dem
spirituellen Weg.

8 Talib (arabisch): Schiiler/in
Murid (arabisch): Sehnender, Strebender, Schiiler/innen, die eine Einweihung
empfangen haben.

38


https://wahiduddin.net/mv2/bio/Biography_3.htm
https://wahiduddin.net/mv2/bio/Biography_3.htm

FORM

D as Licht, aus dem alles Leben kommt, besteht aus drei Varianten:
aus Intelligenz, aus abstraktem Licht und aus Sonnenlicht. Die
Aktivitit dieses einen Lichtes wirkt also in drei verschiedenen Erschei-
nungsformen. Die erste Form wird durch eine langsame und feierliche
Aktivitit im ewigen Bewusstsein hervorgerufen, die wir auch Bewusstsein
oder Intelligenz nennen konnen. Intelligenz ist sie, wenn nichts vor ihr
erscheint, dessen sie sich bewusst sein kdnnte. Wenn vor ihr hingegen
etwas Erfahrbares erscheint, wird genau diese Intelligenz zu Bewusstsein.
Die allgemeine Aktivitit im Licht der Intelligenz bewirkt das Licht des
Abstrakten, genau dort, wo der abstrakte Klang in Licht iibergeht. Dieses
Licht wird fiir Sehende, die zum ewigen Ziel reisen, zur Fackel. Dasselbe
Licht wird, wenn seine Aktivitit intensiver wird, zur Sonne. Niemand
wiirde so einfach glauben, dass Intelligenz, abstraktes Licht und die Sonne
ein und dasselbe sind, doch Sprache kann sich selbst nicht widersprechen,
und alle drei wurden von jeher mit der Bezeichnung Licht benannt.

Diese drei Erscheinungsformen des Lichtes sind auch die Vorstellung,
die hinter der Glaubenslehre der Dreieinigkeit steht sowie hinter der Lehre
der Trimurti!, die es schon Tausende Jahre vor dem Christentum bei den
Hindus gab. Sie beschreibt jeweils die drei Aspekte des Einen — dem Einen,
das drei ist. Substanz beginnt sich von einem Atom zu einem Radium zu
entwickeln, aber vorher existiert sie als Schwingung. Was wir sehen, akzep-
tieren wir als etwas Existentes; und was wir nicht sehen kénnen, existiert
fiir uns nicht. Alles, was wir wahrnehmen, sehen und fiihlen ist Materie,
alles, was Quelle und Ursprung ist, ist Geist.

Die Philosophie der Form kann durch das Studium des Prozesses
verstanden werden, durch den sich das unsichtbare Leben im Sicht-
baren manifestiert. Wihrend die feinen Schwingungen Klang erzeugen,
erzeugen die groben Schwingungen Licht. Indem das unsichtbare, unbe-
greifbare und nicht wahrnehmbare Leben also zunichst hérbar und dann

1 Trimurti (Sanskrit) ,tri: drei, ,murti“: Gestalt; Brahma, Vishnu und Shiva, die drei
Erscheinungsweisen Gottes im Hinduismus.

39



DIE SUFI-BOTSCHAFT

DER SPIRITUELLEN FREIHEIT




Centennial Edition

VERLAG

Hazrat Inayat Khan HEILBRONN
13-bidndige Jubiliumsausgabe

Die Werke von Hazrat Pir-o-Murshid Inayat Khan zahlen zu den groflen spirituellen Schat-
zen dieser Welt. Sie sind tief in der Sufi-Tradition verwurzelt und zugleich absolut einmalig in
ihrem Erkenntnisgehalt und Ausdruck. Hazrat Inayat Khans Lehren sind heutzutage immer
noch genauso wirkungsvoll und aussagekraftig wie vor einem Jahrhundert, als er sie zuerst
vermittelt hat. Diese Lehren enthalten eine Botschaft, die den Verstand und das Herz eines
jeden Menschen sowie die Menschheit als Ganzes anspricht.

,Worte, die die Seele erleuchten, sind wertvoller als Juwelen.”
Pir Zia Inayat-Khan

Band 1
Das Innere Leben

Die Volumes der Sufi-Botschaft sind ein kostbarer Schatz.
Der erste Band beinhaltet folgende 4 Blicher:

Das Innere Leben

Die Seele — woher und wohin

Der Sinn des Leben

Der Weg der Erleuchtung

Verlag Heilbronn 2018 | 477 Seiten | ISBN 978-3-936246-34-6

M Hazrat INavar KHAN

Band 2
D SufiBorschaf Die Mystik des Klangs

Hazrar Inayar KHAN

e Wer das Geheimnis des Klangs kennt,

To kennt das gesamte Universum.
w4 1) Der zweite Band beinhaltet folgende 4 Bicher:
B st s s Die Mystik des Klangs

<Kosmos Musik

Die Macht des Wortes
Die Sprache des Kosmos

Verlag Heilbronn 2019 | 323 Seiten | ISBN 978-3-936246-39-1

Es ist geplant, jahrlich einen der 13 Bande herauszubringen.
Band 3 erscheint 2020 — Englischer Originaltitel: The Art of Personality.

Weitere und aktuelle Informationen finden Sie unter: www.verlag-heilbronn.de



Hazrat Inayat Khan I

VERLAG

Biicher fiir Menschen auf dem inneren Pfad HEILBRONN

HAZRAT INAYAT KHAN

MEISTERSCHAFT

SPIRITUELLE VERWIRKLICHUNG
IN DIESER WELT

Hazrat Inayat Khan

DIE
GATHAS

Weisheit der Sufis

HEILBRONN

365 TAGE
SUFI
WEISHEIT

GAYAN - VADAN - NIRTAN

Meisterschaft
Spirituelle Verwirklichung in dieser Welt

Viele Leserinnen und Leser halten das Buch ,Meisterschaft"

von Hazrat Inayat Khan flir eines der hilfreichsten Werke seiner
Lehren. Erfolgreich zu sein in weltlichen Angelegenheiten wird in
diesem Band nicht als ein Hindernis auf dem spirituellen Pfad
betrachtet. Vielmehr ist es ein geschicktes Mittel dafiir, wie wir
das erhalten, was wir uns winschen. Dadurch erfillen wir letzt-
endlich auch die Bestimmung unseres Lebens.

Die Gathas — Weisheit der Sufis
Lehren fiir seine Schiilerinnen und Schiiler

Urspriinglich waren die Gathas flir die Innere Schule der
Sufi-Bewegung bestimmt.

Sie enthalten Anleitungen zu sieben verschiedenen Themen:
Aberglaube, Brauche und Volksglaube; Einsicht; Symbolik; Atem;
Kultivierung des Herzens; Alltagsleben und Metaphysik.

365 Tage Sufi-Weisheit
Ein spiritueller Begleiter flir jeden Tag

Die Schale des Saki von Hazrat Inayat Khan

Mit Kommentaren von Samuel L. Lewis

Dieses Buch hat eine besondere Bedeutung fiir unsere Zeit. Die
Worte sind Quellen der Kraft und der Besinnung, geben Impulse,
nahren die innere Erkenntnis und 6ffnen das Herz fur die Welt.
Ein spiritueller Begleiter fiir jeden Tag.

Gayan — Vadan - Nirtan
Die Essenz der Sufibotschaft

Die Aphorismen in ,Gayan — Vadan - Nirtan* stellen die Essenz
der Sufi-Botschaft von Hazrat Inayat Khan dar.

‘Gayan’ bedeutet die ‘Musik des Schweigens’, ‘Vadan’ heildt die
‘gottliche Symphonie’, und ‘Nirtan’ ist der ‘Tanz der Seele’.



Hazrat Inayat Khan I

VERLAG

Aus Musik wurde das Universum erschaffen, ... HEILBRONN

Musik
und kosmische Harmonie
‘aus mystischer Sicht

Hazrat Inayat Khan

Wanderer auf dem
inneren Pfad

Musik
Aus mystischer Sicht

LAlle Formen der Natur, z.B. die Blumen, sind vollkommen in
Form und Farbe; die Planeten, die Sterne und die Erde vermit-
teln uns die Vorstellung von Harmonie, von Musik. Die ganze
Natur atmet ... und das Zeichen des Lebens, das diese lebende
Schénheit gibt, ist Musik.”

Musik und kosmische Harmonie
Aus mystischer Sicht

Sie lieben Musik? Dann haben Sie das wahrscheinlich schon
erlebt: Wer Musik liebt, kann die erhabensten geistigen Ebenen
des Menschseins erreichen. Durch Musik wird die Harmonie mit
dem Selbst und dem Unendlichen wieder hergestellt. Musik nahrt
die Seele und den Geist.

Friedensgebet
In sieben Stufen den Pfad des Friedens gehen

Taglich beten unzéhlige Menschen in aller Welt das Friedens-
gebet des Sufimeisters Hazrat Inayat Khan. Die sieben Anrufun-
gen des Friedensgebetes fiihren sicher auf dem Pfad des inne-
ren Lebens. Jede Anrufung wird mit Worten aus den Weisheits-
biichern der Menschheit, mit Versen und Aphorismen beleuchtet.
In diesem Miteinander spiegelt sich die Universelle Bruder- und
Schwesternschaft aller Grolen im Geiste.

Wanderer auf dem inneren Pfad
Der Sufi-Pfad

Wanderer auf dem geistigen Pfad: dieses Urbild taucht in den
verschiedensten mystischen Richtungen auf. Hazrat Inayat
Khan betrachtet das ganze aullere wie innere Leben des
Menschen als eine Reise der Seele von ihrem géttlichen
Ursprung — hindurch durch die Schépfung — zurlick zu ihrem
géttlichen Ziel.



Universaler Sufismus I

VERLAG

Biicher fiir Menschen auf dem inneren Pfad HEILBRONN

o

STRNEINE Y,

-
-

NOOR INAYAT KHAN

Medizin
des
Herzens

SUFIBUCH
€ ¢ DES

LEBENS

99 Meditationen
der Licbe

ONIG AKBAR
ine TOCHTER

v~ |

e T >

Die Erleuchtung
des Schattens

Leb

Moineddin Jablonski

i

4

———

Medizin des Herzens
99 Heilungswege der Sufis
von Wali Ali Meyer, Bilal Hyde, Faisal Muquaddam, Shabda Kahn

Das Buch fiihrt in das Herz des Mysteriums der 99 Namen
Gottes.

Es ist ein Weg, um das Wesen der Grenzenlosigkeit Gottes
zu verstehen und das gottliche Potential in jeder Seele zu
entdecken. Ein Standardwerk.

Sufibuch des Lebens
99 Meditationen der Liebe

Neue Zugénge zum wichtigsten Schatz islamischer Mystik eroff-
net Neil Douglas-Klotz in diesem Buch: Die 99 schonsten Namen
Gottes. Sie stehen fir 99 Wege zu innerer Klarung, Harmonie
und Verbundenheit mit dem Universum. Die zeitlose Weisheit der
Sufis hilft uns, diese Qualitaten im taglichen Leben umzusetzen
und das Herz fiir die Liebe zu dffnen.

Konig Akbar und seine Tochter
Geschichten aus einer Welt von Noor Inayat Khan

Nacherzahlungen grofer europaischer Epen wechseln sich ab mit
Parabeln, Fabeln und Anekdoten aus allen Himmelsrichtungen.
Noor Inayat Khan fiigt dieser poetischen Welterzahlung auch ihre
eigene Stimme, mit eigenen Geschichten und Gedichten hinzu.
Kunst- und liebevoll illustriert von Natsuyo Koizumi

Die Erleuchtung des Schattens
Leben, Lieben und Lachen eines Sufi im 20. Jahrhundert
von Moineddin Jablonski

,Ein Buch mit einer feinen Botschaft, die ernsthaft
Suchende herausfordern und anregen wird, unabhéngig von
ethnischem oder religi6sem Hintergrund.“ Muneera Haeri
Es bietet einen einzigartigen Einblick in das Leben eines
erleuchteten Mystikers, der im Westen geboren wurde.



Universaler Sufismus l

Ein interreligioser Weg zu spirituellem Wachstum HEILBRONN

Ritterliche Tugenden im Alten Orient
ey Edelmut, Tapferkeit und mystische Suche
e Tl von Pir Zia Inayat-Khan

LRitterliche Tugenden im Alten Orient ist eine geniale Darstellung
der Sufi-Lehren, in kunstvoller Weise zum Ausdruck gebracht
durch eine Gestalt aus dem tiefsinnigsten der mittelalterlichen
Ritterromane rund um den Gral. Eine lohnende Leseerfahrung!*
Carl W. Ernst, Autor von How to Read the Quran

Musik und Meditation

von Pir Vilayat Inayat Khan

und Aeoliah Christa Muckenheim

Die Begegnung mit Pir Vilayat Inayat Khan verwandelt das Leben
der professionellen Musikerin Aeoliah Christa Muckenheim.

Ein Praxisbeispiel (iber die heilende und transformierende Kraft
von Musik und Meditation.

Firos Holterman ten Hove

Die Seele der Blumen
Heilende Bliiten-Essenzen

Die Seele der Steine
Heilende Mineral-Elixiere

Das Heilige Buch der Natur
Spirituelle Okologie

EDITION KALIM - Spirituelle Wegbegleiter | Geschenkbiicher

Meditation — Ein Thema fiir jeden Tag
Tag von Hazrat Inayat Khan und Pir Vilayat Inayat Khan

Meditatio

Ein The;
Bird Language Der Sinn des Lebens
von Pir Zia Inayat-Khan von Hazrat Inayat Khan

Gebet — Atem der Seele Dem Einen entgegen
von Hazrat Inayat Khan von Wim van der Zwan




Weitere Informationen erhalten Sie tiber folgende Links

Der Inayati-Orden Deutschland e.V.
www.inayatiorden.de
Inayatiorden Osterreich
www.sufiorden.at
Der Inayati Orden Schweiz
www.sufismus.ch

International Sufi Movement
www.sufimovement.org

Sufi-Bewegung Deutschland
www.sufi-bewegung.de
Sufi Ruhaniat International
www.ruhaniat.org
Sufi Ruhaniat Deutschland
www.ruhaniat.de
Tinze des Universellen Friedens
www.friedenstaenze.de
Abrahamic Reunion e.V.
www.abrahamicreunion.org
Musik fiir Frieden und Volkerverstindigung e.V.
www.music-for-peace.net
Forderverein Sufi-Saint-School
www.sufi-saint-school-ev.de
Hope Project
www.hope-project.de
Buch und Mystik e.V.
www.buchundmystik.de

il

VERLAG

HEILBRONN

R

Verlag Heilbronn
www.verlag-heilbronn.de ¢ info@verlag-heilbronn.de


http://www.ruhaniat.de
http://www.hope-project.de

Y

.Wer das Geheimnis des Klangs kennt, kennt das Mysterium des gesamten Universums.”
- Hazrat Inayat Khan

MUSIK ist schon lange wichtiger Bestandteil der Sufi-Praxis und Kultur. Eine Uberlieferung,
die dem Propheten Mohammed zugeschrieben wird, besagt, dass alle Propheten Gottes eine
wunderschone Stimme besaBen. Von ,Sama“ (,Horen”), der Sufipraxis des spirituellen Singens
und Lauschens, heil’t es, sie habe ihren Ursprung in der Freude des ersten Schopfungstages,
als die Seele durch die Musik der gottlichen Stimme in Verzlickung geriet.

Die musikalischen Fahigkeiten von Hazrat Inayat Khan sind wohlbekannt. In die Familie des
herausragenden Musikwissenschaftlers Maula Bakhsh hineingeboren, war er bereits in jungen
Jahren Musiklehrer und erntete in ganz Indien grof’e Anerkennung als Sanger und Spieler der
Saraswati-Vina. 1910 reiste Inayat Khan als Musiker und Musikerzieher in die westliche Welt.
Als sich der Kreis seiner Anhanger sowohl in Europa als auch in den Vereinigten Staaten zu-
nehmend erweiterte, gab er seine Musiklaufbahn auf, um sich ganz dem Sufiorden zu widmen,
der um ihn herum aufblihte. Er erklarte:

Ich gab die Musik auf, denn ich hatte von ihr alles bekommen, was mir zugedacht war. Um
Gott zu dienen, miissen wir das opfern, was uns am liebsten ist; so opferte ich meine Musik.
Ich hatte Lieder komponiert, ich sang und spielte die Vina. Indem ich diese Musik spielte,
erreichte ich eine Ebene, wo ich die Musik der Sphdren beriihrte. Da wurde fiir mich jede Seele
zu einem Ton und das ganze Leben zu Musik. Davon inspiriert, begann ich zu den Menschen zu
sprechen, und diejenigen, die sich von meinen Worten angesprochen fiihlten, lauschten ihnen,
wie sie vorher meinen Liedern gelauscht hatten. Wenn ich heute etwas tue, dann stimme ich
Seelen anstatt Instrumente, ich harmonisiere Menschen anstelle von Tonen. Das, was meine
Philosophie ausmacht, ist das Gesetz der Harmonie. Es geht darum, uns mit uns selbst und
anderen in Einklang zu bringen.

Die vier Buchteile in diesem Band, bestehend aus Vortragen aus Die Mystik des Klangs, Musik,
Die Macht des Wortes und Die Sprache des Kosmos sind die Essenz Inayat Khans lebenslanger
Kultivierung der verwandelnden Kraft von Musik und Klang - jedenfalls so weit, wie dies in
Worte gefasst werden kann. Jahrzehntelang haben diese faszinierenden Themen nicht nur
Menschen inspiriert, die dem Sufismus nahestehen, sondern auch Musiker und Musikerinnen
vieler unterschiedlicher Genres.

Wir hoffen, dass diese neue Ausgabe von Hazrat Inayat Khans spiritueller Philosophie der
Musik eine neue und weitere Generation von ,Perlentauchern im Ozean des menschlichen
Herzens" begeistern wird.

ISBN 978-3-936246-39-1




	__DdeLink__5278_4190054312
	__DdeLink__4552_1193984202
	__DdeLink__449416_4268498692
	__DdeLink__1970_4221190343
	Einleitung
	Die Mystik des Klangs

	Das stille Leben
	Schwingungen
	Harmonie
	Name
	Form
	_GoBack

