Europiische
Wallfahrssiudien

Hand 2

o |5l
o | ;-.1 'E s alk
Al

- -
L
i SRt o o
i L i
e iy 1
- W -
1

Ein Wallfahris- und Kommunikationszentrim
MNord- und Miteleuropas im Spéitmittelalier

Felix Escher/Hartmut Kiihne
(Hrsg.)

PETER LANG

Eurcgpdischer Verlag der W issesschafien



Felix Escher — Hartmut Kiihne

Einfiihrung

Das Interesse, das Wallfahrten seit einigen Jahren in der Forschung auf sich
ziehen, verdankt sich auch dem Umstand, dass durch den Forschungsgegen-
stand' neben theologischen, volkskundlichen und kulturhistorischen Aspekten
auch solche der Politik-, Sozial- und Wirtschaftsgeschichte sowie der Kunstge-
schichte komplex miteinander verwoben sind.

Dies gilt nicht nur fiir die iiber lange Zeitrdume unter sich wandelnden
Bedingungen bestehen gebliebenen Wallfahrtsorte, sondern auch fiir jene, deren
Existenz mit der deutschen Reformation in Frage gestellt und beendet wurde.
Letzteres betrifft den gesamten nordostdeutschen Raum, der als letzter Teil
Mitteleuropas erst im Hochmittelalter endgiiltig christianisiert wurde. Auch in
diesem Raum, der weitab von den mit Mértyrerreliquien wohl versehenen medi-
terranen und westeuropdischen Traditionszentren lag, bildeten sich eigene
,Wallfahrtslandschaften’ heraus, die besonders von der Marien- und Eucharistie-
frommigkeit geprégt waren. Es waren in der Regel neue Gnadenstitten; eine
Ortskontinuitdt aus slawisch-heidnischer Zeit ist nur an wenigen Plidtzen — so
z.B. auf dem Marienberg bei Brandenburg/Havel — nachzuweisen.” Das hier ent-
standene Netz von Gnadenstitten war in sich durchaus differenziert, doch hatten
selbst bedeutende Heiligtiimer hier vor allem regionale Bedeutung — mit einer
Ausnahme: Wilsnack. Deshalb ist der rasche Aufstieg Wilsnacks im Rahmen
der mittelalterlichen Kirchengeschichte Brandenburgs ein singulédres Ereignis.
Keine andere Kirche hat hier im Mittelalter in solchem Mafle wie Wilsnack
Wirkungen entfaltet, die die europidische Christenheit weit iiber die Grenzen
Brandenburgs betrafen.

Aber auch im Rahmen deutscher und europdischer Wallfahrtsgeschichte
stellte Wilsnack eine Besonderheit dar, denn wenn sonst die Bewegungen reli-
gioser Mobilitdt dem allgemeinen Kulturgefélle von Nord nach Siid und von Ost
nach West folgten, so hat Wilsnack diese Tendenzen jedenfalls partiell um-
kehren konnen. Alle bedeutenden Wallfahrtszentren des romisch-deutschen
Reichs lagen an seiner West- oder Siidgrenze, zugleich auf den Wegen nach
Santiago de Compostela, Rom und in das Heilige Land — Aachen, Einsiedeln,

' Zu den Begriffen Wallfahrt, Pilgerschaft und Gnadenort vgl. Wolfgang BRUCKNER, Zur

Phéiinomenologie und Nomenklatur des Wallfahrtswesens und seiner Erforschung. Worter
und Sachen in systematischen und semantischen Zusammenhang, in: Volkskultur und
Geschichte, Festgabe fiir Josef Diinninger, Berlin 1970, S. 384-424 (Neudruck in: DERS.,
Volkskunde als historische Hilfswissenschaft. Gesammelte Schriften von Wolfgang Briick-
ner, Bd. IX, Wiirzburg 2000, S. 223-268).

Dazu Felix ESCHER, Slawische Kultpldtze und christliche Wallfahrtsorte. Bemerkungen zur
Christianisierung des Raumes zwischen Elbe und Oder, in: Germania Slavica II, Berlin
1981, S.121-141.

&)



10 Felix Escher — Hartmut Kiihne

verbunden damit Thann im Elsal3, im 15. Jahrhundert auch Sankt Wolfgang,
Mariazell, zuletzt Altotting.

Sicherlich haben vielfiltige Griinde nach 1383 zum raschen Aufstieg des
kleinen Dorfes im Nordwesten der Mark Brandenburg zu einem Wallfahrtsort
von europdischen Dimensionen beigetragen. Nicht ohne Bedeutung war sicher
die Lage im Hinterland der zu Reichtum gekommenen Kiistenstiddte an der Ost-
see mit ihrer entwickelten Wirtschaft: Zu grolen Teil scheint sich der Einzugs-
bereich der Wilsnackfahrt ndmlich geographisch mit dem Raum des spétmittel-
alterlichen Hansehandels gedeckt zu haben, der von Briigge und London im
Westen bis zum Ordensland und Nowgorod im Osten und Schonen und Gotland
im Norden agierte. Ob diese rdumliche Ubereinstimmung mehr war, als die
Einbettung Wilsnacks in einen auch durch den Handel hergestellten Kom-
munikationszusammenhang, stellt eine offene Frage dar. Zugleich bildete
Brandenburg ein Ubergangsgebiet von der Nordseekiiste nach Mittel- und Ober-
deutschland und nach Bohmen. Da die Mark Brandenburg seit 1373 zu den
luxemburgischen Territorien gehorte, hatte das erst jetzt festgestellte Interesse
der Erben Karls IV. an Wilsnack® wohl auch territorialpolitische Aspekte.

Trotz der besondere Stellung Wilsnacks im Rahmen der spétmittelalterli-
chen Kult- und Kulturgeografie hatte weder die Landes- noch die Kirchen- oder
Kulturgeschichte bisher eine Veranlassung gesehen, sich in einem breiten
Zugriff mit Wilsnack zu beschéftigen. Insofern sich die Geschichtswissen-
schaften seit der Mitte des 19. Jahrhunderts iiberhaupt mit dem Phénomen
Wilsnack und seiner Wallfahrt beschiftigt haben, so waren diese Bemiihungen
deutlich auf zwei Fragestellungen konzentriert — auf das kunstgeschichtliche
Datum der monumentalen Wallfahrtskirche und ihrer Ausstattung und auf die
theologische wie auch kirchen- und ordenspolitische Debatte um Wilsnack in
der Mitte des 15. Jahrhunderts.

Wihrend die #ltere Literatur* die Chronologie des Kirchenbaus im wesent-
lichen aus der spirlich erhaltenen Urkundeniiberlieferung abzuleiten suchte, ist
erst am Ende des 20. Jahrhunderts eine bauhistorisch orientierte Diskussion tiber
Alter und Bauphasen der Wilsnacker Kirche in Gang gekommen. Die erste
Monographie, die sich kunstgeschichtlich mit dem Bau beschiftigte, war die
1988 verteidigte Hamburger Dissertationsschrift von Claudia Lichte, deren
historische Ahnungslosigkeit freilich auch die hier erstmals angedeuteten
Uberlegungen zu den Beziehungen zwischen dem entstehenden Wallfahrtsort

* Vgl. dazu den Beitrag von Jan HRDINA in diesem Band.

* Ernst BREEST, Das Wunderblut von Wilsnack (1383-1552). Quellenmdflige Darstellung
seiner Geschichte, Mirkische Forschungen 16, 1881, S. 131-302, S. 157-162; Die Kunst-
denkmiiler des Kreises Westprignitz, bearbeitet von Paul Eichholz, Friedrich Solger, Willy
Spatz, Berlin 1909, S. 305-338.



Einfiihrung 11

und dem Konigreich Béhmen leider desavouierten®. Auch nach der 1994 einge-
reichten Marburger Dissertationsschrift von Folkhard Cremer, die den Wils-
nacker Bau in die ,,Kirchenarchitektur zwischen Verden und Chorin, Doberan
und MeiBen* einzuordnen versprach, blieb manche Frage offen.®

Neue Erkenntnisse zur ersten Wallfahrtskirche erbrachten besonders die
archéologischen Untersuchungen, die am Ende der achtziger Jahre des 20. Jahr-
hunderts nach dem Wegsacken des FuBBbodens im Chor der Kirche durchgefiihrt
wurden. Leider blieben die Ergebnisse aber bisher auch wegen des Neuzu-
schnitts der denkmalpflegerischen Zustdndigkeiten auf Linderebene nach dem
Ende der DDR unpubliziert. Die Chronologie der Kirchenbauten in Wilsnack
diirfte nun aber dennoch durch die Bauuntersuchungen der letzten Jahre geklért
sein’, noch nicht aber die Fragen nach der Funktionen einzelner Bauteile, etwa
des Chorumgangs, und die Signifikanz bestimmter Stilelemente, z. B. des
Staffelgiebels am Querhaus.

Von der einstigen Ausstattung der Kirche ist den Glasfenstern bisher die
grofite Aufmerksamkeit zuteil geworden. Das durch die Restaurierung des
spiten 19. Jahrhunderts verunklarte Programm der Fenster hat die inzwischen
gedruckte Magisterarbeit von Cornelia Aman® rekonstruiert. Dazu diirfte
zukiinftig nicht viel Neues zu erwarten sein, wenn nicht der Zufall einen
archivalischen Fund beschert, wie ihn A. A. Arkenbout 1967 iiber die Stiftung
der heute iiberwiegend im Nordquerschiff versammelten Wappenbilder
publizierte’: Die in der Den Haager Werkstatt des Zweer van Opbueren
hergestellten Scheiben stiftete 1459 Frank van Borselen, der niederldndische
Statthalter der burgundischen Herzoge, gemeinsam mit einer Reihe von
nordbrabanter Familien — weshalb Wilsnack im Ubrigen der einzige Ort ist, an
dem sich spéatmittelalterliche Glasmalereien aus einer niederldndischen
Werkstatt erhalten haben. Dagegen gingen die Wilsnacker Legendentafeln im

Claudia LICHTE, Die Inszenierung einer Wallfahrt. Der Lettner im Havelberger Dom und
das Wilsnacker Wunderblut, Worms 1990; vgl. auch die Rezension von Hartmut
BOOCKMANN in der Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 55, 1992, S. 295-297.

Folkhard CREMER, Die St. Nikolaus- und Heiligblut-Kirche zu Wilsnack (138-1552). Eine
Einordnung ihrer Bauformen in die Kirchenarchitektur zwischen Verden und Chorin,
Doberan und Meifien im Spiegel bischoflicher und landesherrlicher Auseinandersetzungen,
2 Bde. (Beitriage zur Kunstwissenschaft 63) Miinchen 1996.

Vgl. den Beitrag von Alexander KRAUSS und Detlev VON OLK in diesem Band.

Cornelia AMAN, Die Glasmalereien der Wilsnacker Nikolaikirche, Mitteilungen des
Vereins fiir Geschichte der Prignitz 4, 2004, S. 5-77. Es handelt sich urspriinglich um eine
1996 am Kunsthistorischen Institut der Freien Universitit Berlin eingereichte Magister-
arbeit.

Adrian A. ARKENBOUT, De Heren van Voorne als obdrachtgevers van 15e eeuwse glas-
schilderkunst, Rotterdams Jaarboekje 1967, S. 121-138; DERS., Das tdgliche Leben des
Frank van Borsselen (1 1470), in: Adlige Sachkultur des Spitmittelalters. Internationaler
Kongress Krems an der Donau 22. bis 25. September 1980 (Vertffentlichungen des
Instituts fiir mittelalterliche Realienkunde Osterreichs 5), Wien 1982, S. 311-326, bes. S.
320 mit Anm. 57.

=



12 Felix Escher — Hartmut Kiihne

19. Jahrhundert durch einen unvorsichtigen Reinigungsversuch verloren.'® Das
erhaltene Inventar an Skulpturen, Retabeln und Fresken wurden bisher kaum
beachtet'', die Verachtung der ,katholischen“ Vergangenheit sorgte noch im 19.
und 20. Jahrhundert fiir den Verlust bemerkenswerter Sachzeugen, wie z. B. von
liturgischen Gewéndern. Votivgaben, wenn sie nicht bereits in der ersten Phase
des reformatorischen Eifers bewusst zerstdrt wurden, sind im Laufe der
Jahrhunderte durch Nichtbeachtung, Diebstahl und anderweitige Nutzung auf
ganz geringe Reste geschrumpft. Zu den wenigen in Wilsnack erhalten
gebliebenen mittelalterlichen Gegenstdnden gehort ein — vielleicht wegen seiner
praktischen Unbrauchbarkeit — erhalten gebliebener Kinderschuh, der auf der
Tagung als Sachzeuge erstmals zum Reden gebracht wurde.'?

Weit stirker als kunstgeschichtliche Fragen haben die Auseinandersetzun-
gen um das Wilsnacker Wunderblut in der Mitte des 15. Jahrhunderts die Ge-
schichtswissenschaft beschéftigt — ein Thema, das bereits von Breest im Jahr
1881 auf 110 Seiten seiner etwa 160 Seiten umfassenden Darstellung behandelt
wurde."® So sehr sich diese Konzentration auf den Streit um Wilsnack aus dem
zeitgeschichtlichen Umfeld des Kulturkampfes erkldrt — dazu mehr im Beitrag
von Heinz-Dieter Heimann — , so bildete doch ein Quellenfund die historische
Substanz der Darstellung: ein Faszikel mit Wilsnack-Streitschriften, das 1879 im
Antiquariatsbuchhandel auftauchte und von der Koniglichen Bibliothek zu
Berlin, der heutigen Staatsbibliothek, aufgekauft wurde.* Durch diesen Fund
veranlasst, begann Breest mit erfolgreichen Recherchen nach einschlidgigen
Texten in weiteren Bibliotheken. Die Kommentierung von neu gefundenen
Handschriften aus dem reformtheologischen Milieu — Traktate, Briefe, Gut-
achten etc. — bildete seit Breest die Basis der Wilsnackforschung, beginnend mit
zahlreichen Einzelstudien von Ludger Meier'® und Erich Kleineidam iiber Jutta
Fliege'® bis zu Hartmut Boockmann'”.

10 Breest (wie Anm. 1), S. 159.

" Einen Uberblick bietet Angela NICKEL, Wilsnack als europdischer Wallfahrtsort (1383—
1552) und seine Kunstwerke, in: Die mittelalterliche Plastik in der Mark Brandenburg., hg.
von Lothar Lambacher — Frank Matthias Kammel, Berlin 1990, S. 153-160.

12 Vgl. den Beitrag von Petr HLAVACEK und Hartmut KUHNE in diesem Band..

'3 Das 5. Kapitel ,,Der Kampf Magdeburgs gegen das Wilsnacker Wunderblut“ umfasst die S.
181-275; dem Kapitel vorgeschaltet ist der Abschnitt ,,Die ersten Angriffe” — die Prager
Untersuchung und die Magdeburger Synode von 1411 etc. betreffend von S. 162-181.

4 Es handelt sich um die Handschrift Ms. fol. bor. Nr. 980; vgl. BREEST (wie Anm. 1), S.
135; vgl. auch Wilhelm WATTENBACH, Beitriige zur Geschichte der Mark Brandenburg aus
Handschriften der Koniglichen Bibliothek. in: Sitzungsberichte der Koniglich preuBischen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin, philosophisch-historische Klasse, 1882, S. 587-
609, dort S. 603-609, ND in DERS., Kleine Abhandlungen zur mittelalterlichen Geschichte.
Leipzigl1974, S. 25-82.

5 Vgl. u. a. Ludger MEIER, Der Erfurter Franziskanertheologe Johannes Bremer und der
Streit um das Wilsnacker Wunderblut, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Studien und
Texte Martin Grabmann zur Vollendung des 60. Lebensjahres von Freunden und Schiilern



Einfithrung 13

Dass diese theologische Debatte weit iiber den mittel- und norddeutschen
Raum hinaus grundsitzliche Fragen des Selbstverstidndnisses der spétmittel-
alterlichen Theologie beriihrte, zeigt in diesem Band exemplarisch der Beitrag
von Krzysztof Bracha und die Hinweise im Text von Heinz-Dieter Heimann.

Die handschriftliche Gesamtiiberlieferung der ,Streitliteratur’ hat Anne-
Katrin Ziesak 1993 systematisch iiberpriift und bibliographiert'® — dies kénnte
eine Grundlage fiir eine neuerliche systematische Bearbeitung der theologischen
Debatte bilden, denn seit Breest hat es keinen Versuch mehr gegeben, das
gesamte Thema aus dem Blickwinkel aller an der Auseinandersetzung beteilig-
ten Gruppen darzustellen."

Freilich verschwand schon bei Breest hinter den Streit der Theologen und
des kirchlichen Establishments das, worum gestritten wurde — die Wallfahrt, der
Kult am Ort und die Personen und Gruppen, die sich nach Wilsnack auf den
Weg machten. Auf eine solche Geschichte der Wilsnacker Wallfahrt zielte die
Skizze, die Harry Methling 1951 publizierte.”® Allerdings lieB sich auf der Basis
der sparlichen Quelleniiberlieferung am Ort, die iibersichtlich schon von Gott-
fried Wentz verzeichnet wurde, keine Wallfahrtsgeschichte schreiben.”' Einige
in Wilsnack verlorene Quellen lassen sich freilich iiber die Registeriiber-
lieferung des Vatikanischen Archivs wiedergewinnen. So hat nicht nur Urban
VI., sondern auch Bonifaz IX. der Wilsnacker Kirche am 25. Juli 1393 einen
Ablass™ verliehen. Und auch Martin V. privilegierte das Wilsnacker Heilig-

gewidmet, hg. von Albert Lang — Joseph Lechner — Michael Schmaus, Miinster 1935, S.
1247-1264; DERS., Wilsnack als Spiegel deutscher Vorreformation. Zeitschrift fiir
Religions- und Geistesgeschichte 3, 1951, S. 53-69.

1% Jutta FLIEGE, Nikolaus von Kues und der Kampf gegen das Wilsnacker Wunderblut, in: Das
Buch als Quelle historischer Forschung. Fritz Juntke anldBlich seines 90. Geburtstages ge-
widmet, hg. von Joachim Dietze (Zentralblatt fiir Bibliothekswesen, Beiheft 89) Leipzig
1977, S. 62-70.

'7 Hartmut BOOCKMANN, Der Streit um das Wilsnacker Blut. Zur Situation des deutschen
Klerus in der Mitte des 15. Jahrhunderts, Zeitschrift fiir historische Forschung 9, 1982, S.
385-408

'8 Anne-Katrin ZIESAK, ,, Multa habeo vobis dicere* ... - eine Bestandsaufnahme zur publizis-
tischen Auseinandersetzung um das Heilige Blut von Wilsnack, Jahrbuch fiir Berlin-Bran-
denburgische Kirchengeschichte 59, 1993, S. 208-248.

' Wir bedauern auch deshalb ganz besonders, dass Anne-Katrin Ziesak ihre urspriinglich ge-
plante Teilnahme an der Tagung mit einem Beitrag zum Streit um das Wunderblut wegen
einer anderen Verpflichtung absagen musste.

20 Harry METHLING, Das Wunderblut von Wilsnack, Jahrbuch fiir brandenburgische Landes-
geschichte 2, 1951, S. 30-35

! Gottfried WENTZ, Das Bistum Brandenburg (Germania Sacra I /2), Berlin — Leipzig 1933,
S. 121; vgl. jetzt auch Ines HERRMANN, Findbuch des Pfarrarchivs Bad Wilsnack, Mittei-
lungen des Vereins fiir Geschichte der Prignitz 3, 2003, S. 108-155, bes. S. 137-139.

22 Vgl. Repertorium Germanicum. Verzeichnis der in den pépstlichen Registern und Kameral-
akten vorkommenden Personen, Kirchen und Orte des Deutschen Reiches, seiner Didzesen
und Territorien vom Beginn des Schismas bis zur Reformation, hg. vom PreuBischen



14 Felix Escher — Hartmut Kiihne

Geist-Spital mit einer Indulgenz.” Auch sonst finden sich in fast jedem Band
des inzwischen bis zum Pontifikat Pauls II. (1464-1471) gelangten Repertorium
Germanicum Wilsnack betreffende Eintrige.”* Dennoch sind wichtige Quellen,
wie die Mirakeliiberlieferung und die Bruderschaftsbiicher schon im 16. Jahr-
hundert unwiederbringlich verloren gegangen®, so dass nur Zeugnisse aus den
Herkunftsorten und Durchgangsstationen der Wilsnackfahrer die rdumliche
Extension und zeitliche Fluktuation der Wallfahrt fassbar werden lassen. Einen
methodisch wichtigen Schritt machte daher Otto-Friedrich Gandert®®, als er auf
der Grundlage der Pilgerzeicheniiberlieferung und anderer Sachzeugen die
historische Dimension der Wallfahrt auszuloten suchte — eine Unternehmung,
die im Rahmen seines Aufsatzes Fragment bleiben musste. Die Vielzahl von
verwertbaren Zeugnissen — testamentarische Wallfahrtslegate, Verurteilungen
zur Strafwallfahrt®’, Stihnevertrage mit Wilsnackbesuch, entsprechende Notizen
in fiirstlichen und stddtischen Rechnungsbiichern etc. — lassen sich systematisch
nur fiir einzelne Regionen sammeln. Deshalb war die Tagung zu einem guten
Teil bestimmt von solchen landeshistorischen Bestandsaufnahmen, die fiir das
Konigreich Polen und Litauen von Maria Starnawska, fiir Schlesien von Ewa
Woétkiewicz, fiir Livland von Maja Gassowska, fiir Bohmen von Jan Hrdina, fiir
Dithmarschen von Enno Biinz und fiir Hamburg und den siidlichen Saum der
Ostsee von Dietrich Kurze vorgelegt wurden. Ein erstes wichtiges Ergebnis
dieser Bemiihungen ist eine Verschiebung in der zeitlichen Schwerpunktsetzung
— wihrend bisher die ersten zwei Jahrzehnte des Wallfahrtsortes vor allem durch
die Brille der erst zu Beginn des 16. Jahrhunderts produzierten Legendendrucke
gesehen wurden, machen insbesondere die Beitrige von Jan Hrdina und Maria
Starnawska auf eine intensive Wahrnehmung und wohl auch Forderung Wils-
nacks bereits in den 90er Jahren des 14. Jahrhunderts durch die Luxemburger

Historischen Institut in Rom, Bd. 2 (Urban IV., Bonifaz IX., Innocenz VII. und Gregor XII.
1378-1415), Berlin 1933, Sp. 1163.

3 Es handelt sich um zwei Ablésse vom 14. August 1426 und vom 3. September 1426, vgl.
Repertorium Germanicum Bd. 4/3, bearbeitet von Karl August Fink, Berlin 1958, Sp. 3790
(unter ,,Wilsnalk* sic!).

2 Vgl. u. a. Repertorium Germanicum V /1,2, bearbeitet von Hermann Diener — Brigide
Schwarz, Tiibingen 2004, Nr. 3044, S. 531; Nr. 3163, S. 557; Nr. 5094, S. 870f;
Repertorium Germanicum VIII /1, bearbeitet von Dieter Brosius — Ulrich Scheschkewitz,
Tiibingen 1993, Nr. 1520, S. 221.

25 Matthaeus LUDECUS, Historia Von der erfindung / Wunderwercken vnd zerstérung des
vermeinten heiligen Bluts zur Wilssnagk. Sampt den hieriiber vnd dawider ergangenen
schreiben, Wittenberg 1586, Bl. C4r.

% Otto-Friedrich GANDERT, Das Heilige Blut von Wilsnack und seine Pilgerzeichen, in:
Brandenburgische Jahrhunderte. Festgabe fiir Johannes Schultze zum 90. Geburtstag, hg.
von Gerd Heinrich — Werner Vogel (Veroffentlichungen des Vereins fiir Geschichte der
Mark Brandenburg 35), Berlin 1971, S. 73-90.

" Mit dem Thema beschiftigte sich auf der Tagung der Beitrag von Michaela WIRSING ,,...
also das er im ein fart muf tun.* Straf- und Siihnewallfahrten nach Wilsnack. Leider war es
Michaela Wirsing aufgrund verschiedener Belastungen nicht moglich, den Beitrag bis zur
Drucklegung des Tagungsbandes abzuschliefen.



Einfiihrung 15

und die mit ihnen verbundenen Hofe aufmerksam. Den ersten Scheitelpunkt
seiner Attraktion erlebte Wilsnack also bereits knapp zehn Jahre nach der Ent-
stehung der Wallfahrt, zu einer Zeit, da man in Prag, Krakau, Buda und — wie
der Beitrag von Maja Gassowska nahe legt selbst in Riga — von dem maérkischen
Wunderort wusste, zu dem schon 1397 nach dem Zeugnis des Saganer Abtes
Ludolf ein massenhafter Konkursus einsetzte, der den spateren Wellen des ab
1475 bezeugten Wilsnacklaufens zhnelte.?®

Eine weitere zeitliche Korrektur bringen die Beitrdge der Tagung auch im
Hinblick auf das spéte 15. und friihe 16. Jahrhundert. Nach den beiden branden-
burgischen Markgrafen Friedrich II. (1440-1471) und Albrecht Achilles (1471-
1486), die sich in besonderem Mafle als Besucher, Protegés und Stifter in Wils-
nack betidtigt haben, schien es schon Breest mit Wilsnack und seiner Wallfahrt
,bergab’ gegangen zu sein”. Aber die auf der Tagung exemplarisch darge-
botenen Testimonien bestitigen diese Einschétzung nicht, ganz gleich, ob es
sich z. B. um den Biisumer Bauern Johann handelt, der seinen Sohn 1505 zu
einer Wilsnackfahrt verpﬂichtete3 ® um Urban Haider, der sich 1516 aus Breslau
auf den Weg nach Wilsnack machte“, oder um das Olmiitzer Stadtgericht, das
1518 eine Strafwallfahrt nach Wilsnack verhzngte®>.

Mit den hier behandelten Territorien sind freilich keineswegs alle fiir die
Wilsnackfahrt in Frage kommenden Regionen untersucht. Der mitteldeutsche
Raum mit zahlreichen Einzelzeugnissen, die bis nach Hessen und Franken
reichen, lisst Wilsnack als einen Kultort erscheinen, der sich besonders in den
Territorien jener Fiirsten und Reichsstinde grofier Beliebtheit erfreute, die sich
im 16. Jahrhundert rasch der Reformation anschlossen.*® Ein weiteres Desiderat
stellt der belgisch-niederlandische Raum dar, in dem nicht zuletzt durch die
Untersuchung der stidtischen Strafwallfahrten durch Jan van Herwaarden **
dichte Testimonienreihen die Anziehungskraft Wilsnacks bezeugen. Ebenso
bediirfte der skandinavische Raum einer griindlicheren Betrachtung, da wir

28 Vgl. den Beitrag von Ewa WOLKIEWICZ in diesem Band mit Anm. 43.

%% BREEST (wie Anm. 1), S. 278f.

30 Vgl. den Beitrag von Enno BUNZ in diesem Band.

3 Vgl. den Beitrag von Ewa WOLKIEWICZ in diesem Band .

32 Vgl. den Beitrag von Jan HRDINA in diesem Band.

3 Vgl. vorerst die summarische Ubersicht bei Hartmut KUHNE, Unterwegs nach Wilsnack, in:
Wunder — Wallfahrt — Widersacher. Die Wilsnackfahrt, hg. von Hartmut Kiihne — Anne-
Katrin Ziesak, Regensburg 2005, S. 19-47.

3% Jan van HERWAARDEN, Opgelegde bedevaarten. Een studie over de praktijk van opleggen
van bedevaarten (met name in de stedelijke rechtspraak) in de Nederlanden gedurende de
late middeleeuwen (ca. 1300-ca. 1500), Assen — Amsterdam 1978.



16 Felix Escher — Hartmut Kiihne

bisher zu skandinavischen Wilsnackfahrern auf die Verweise in den Arbeiten
von Christian Krotz]*’ und Lars Andersson > angewiesen sind.

Eine grundlegende Frage betrifft die Verortung Wilsnacks in der nord-
deutschen Kultgeografie und hier besonders seine Einbindung in die unter dem
Namen Heilig-Blut firmierenden Gnadenorte. In Norddeutschland besaf die
Heilig-Blut-Verehrung eine lange Tradition: 1172 hatte Heinrich der Lowe eine
Pilgerfahrt in das Heilige Land unternommen — Ziel war die Grabeskirche in
Jerusalem. Dort hatte er nicht nur freigiebig gestiftet, sondern auch empfangen:
Das kostbarste der von dieser Reise heimgebrachten Heiltiimer war eine
Reliquie des Heiligen Blutes Christi, die Heinrich zusammen mit seinem
Getreuen, Graf Gunzelin von Schwerin, erwarb. Uber Graf Gunzelin und seine
Nachfolger gelangte die Blutreliquie in die Bischofskirche in Schwerin.*” Aus
dieser mit dem Herzog verbundenen Uberlieferung wurden ein Jahrhundert
spater weitere Strdnge abgeleitet, die auch in die Prignitz nach Marienfliefl
fiihrten. Partikel des ,,wahren Blutes* Christi blieben aber dennoch auf wenige
Orte beschrénkt.

Anders war es mit der Verehrung des durch die eucharistische Wandlung
entstandenen Blutes und Fleisches Christi. Auf dem IV. Laterankonzil wurde die
Hostienverehrung auf eine neue, dem damaligen Stand der Wissenschaft ent-
sprechenden Ebene gehoben. In der gesamten lateinischen Christenheit entstan-
den neue Mittelpunkte der sakramentalen Verehrung. Auch Norddeutschland
wurde im 14. Jahrhundert davon erfasst, exemplarisch sei auf Giistrow verwie-
sen.®® Die Hostienverehrung blieb immer wieder neuen Zeitstromungen
unterworfen. Im Volksglauben — und nicht nur dort — erhielt die geweihte Hostie
auch magische Bedeutung, was durch Wundertaten oder auch nur durch das
Auftreten von Blutflecken sinnféllig wurde. Andererseits war das durch die Ein-
setzungsworte des Priesters zur Gegenwart Christi in Fleisch und Blut gewan-
delte Brot und Wein auch bedroht: So wurde in der Bischofsstadt Brandenburg
1372 verfiigt, bei dem Passieren der jiidischen Héuser anldsslich einer
Prozession die Hostie zu bedecken. Mit dem — grundsétzlich unkanonischen —
Benutzen der Hostie auflerhalb der Messe war zugleich der Weg in den
Missbrauch gewiesen, indem der Hostie selbst, nicht dem Vorgang der
Einsetzung und der anschlieBenden Kommunion, besondere Krifte zugewiesen
wurden. Die Stiftungen und Prozessionen steigerten sich gegen Ende des 15.

35 Christian KROTZL, Pilger, Mirakel und Alltag. Formen des Verhaltens im skandinavischen
Mittelalter (12.-15. Jahrhundert), (Studia Historica Finlandiae 46), Helsinki 1994, bes. S.
127, 133, 163, 384-386.

36 Lars ANDERSSON, Pilgrimsmdirken och vallfart (Lund Studies in Medieval Archeology 7),
Lund 1989; hier S. 58f.

37 Dazu Jiirgen PETERSOHN, Der siidliche Osteeraum im kirchlich-politischen Krdftespiel des
Reichs, Polens und Ddnemarks vom 10. bis 13. Jahrhundert. Mission — Kirchenorgani-
sation — Kultpolitik, Koln — Wien 1979, S. 111.

3 Vgl. unten Anm. 45.



Einfiihrung 17

Jahrhunderts, so dass 1492 Bischof Konrad von Schwerin in einer Synode den
allzu hiufigen Umgang mit dem Sakrament untersagte.” Es war das gleiche
Jahr, in dem in seiner Didzese das angebliche Hostienwunder von Sternberg
geschah und schnelle Verbreitung fand. Das Blutwunder von 1492 markierte
einen neuen Hohepunkt des aus dem christlich-jiidischen Gegensatz entstande-
nen Hostienwunders. Der antijiidische Aspekt wurde zu einem ,determinie-
renden Faktor* der ,,Konstruktion des eucharistischen Kultes““’. Dieser Wandel
der mittelalterlichen Eucharistieverehrung ist erst in jiingerer Zeit zum
Forschungsgegenstand geworden. Doch galt es bereits im 14. Jahrhundert, die
Krifte des eucharistischen Wunders vor Juden zu verbergen. Wie in Schlesien
entstanden in Brandenburg nach dem Sternberger Vorbild entsprechende
Hostienlegenden in Heiligengrabe.*' Auch die im Gefolge eines Einbruches in
die Dorfkirche von Knobloch im Havelland 1510 erfolgte Judenverfolgung
gehort in diesen Zusammenhang. Doch kam es durch die Reformationsereig-
nisse nicht mehr zur vollen Ausbildung einer Wallfahrt. In dhnlicher Weise wie
in Heiligengrabe wurde auch das Beelitzer Wunderblut, mit dem sich der
Beitrag des Publizisten Dieter Hoffmann-Axthelm auf der Tagung erstmals in-
tensiv auseinandersetzt, im 16. Jahrhundert zum Gegenstand einer antijiidischen
Neuinterpretation.

Allerdings ist die Verortung Wilsnacks in der Chronologie der eucharisti-
schen Wunder und Wunderorte eine problematische Unternehmung, denn die
beiden ,klassischen‘ Ubersichten iiber die eucharistischen Kulte bei Peter
Browe* und bei Johannes Heuser*’ haben die Daten aus der Lokaliiberlieferung
oder der dlteren Geschichtsschreibung mehr oder weniger ungepriift iibernom-
men. Als sicher darf gelten, dass sich eucharistische Wunderstétten synchron mit
der Durchsetzung der Transsubstantiationslehre etablierten, deren Anerkennung
sich indirekt in der Rezeption des 1264 von Urban IV. fiir die lateinische
Christenheit eingefiihrten Fronleichnamsfestes widerspiegelt — das sich in
deutschen Landen im ersten Drittel des 14. Jahrhunderts durchsetzte.** Insofern
ist die Etablierung der ersten eucharistischen Wallfahrt in deutschen Landen im
hessischen Gottsbiiren 1331 ein signifikantes Datum. Dass dieser hessischen
Wallfahrt kein langfristiger Erfolg beschieden war und Wilsnack keineswegs ihr
direktes Erbe angetreten hat, zeigte auf der Grundlage der Gottsbiirener Rech-
nungsbiicher der Beitrag von Wilhelm A. Eckhardt, dem fiir die Bereitschaft zu

3 Peter BROWE, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters (Breslauer Studien zur histori-
schen Theologie N. F. 4), Breslau 1938, S.117 ff; PETERSOHN (wie Anm. 37), S.117.

0 ygl. dazu den Beitrag von Mateusz KAPUSTKA in diesem Band.

*'Vgl. dazu jetzt den Sammelband Von blutenden Hostien, frommen Pilgern und wider-
spenstigen Nonnen. Heiligengrabe zwischen Spdtmittelalter und Reformation, hg. von Frie-
derike Rupprecht, Berlin 2005.

*2 BROWE (wie Anm. 39), S. 139-146.

43 Johannes HEUSER, ., Heilig-Blut* in Kult und Brauch des deutschen Kulturraumes. Ein Bei-
trag zur religiésen Volkskunde, masch. Diss., Bonn 1948.

4 Vgl. die Ubersicht bei Angelus A. HAUBLING, Literaturbericht zum Fronleichnamsfest,
Jahrbuch fiir Volkskunde NF 9, 1986, S. 228-240, hier S. 229.



18 Felix Escher — Hartmut Kiihne

danken ist, diese archivalische Entdeckung fiir den Tagungsband zur Verfiigung
zu stellen. Fast gleichzeitig mit Gottsbiiren entstand die Wallfahrt zum Heiligen
Blut im mecklenburgischen Giistrow, die wenigstens in der Mitte des 14.
Jahrhunderts eine erstaunliche Mobilitdt an sich binden konnte, bevor der
Gnadenort — auch durch Wilsnack ? — wohl auf regionales Niveau absank.*
Welche ,Zwischenglieder’ den Raum zwischen dem Beginn der eucha-
ristischen Kulte in Hessen und Mecklenburg und dem Ursprung Wilsnacks
tiberbriickten und ob Wilsnack stédrker Erbe einer mindestens zwei Generationen

4> Die Wallfahrt wurde durch einen angeblich jiidischen Hostienfrevel im Jahr 1330 oder
1332 ausgelost. Den ersten ausfiihrlichen Bericht von den Ereignissen tiberliefert die
Mecklenburgische Reimchronik des Ernst von Kirchberg aus dem Jahr 1378. Die iltere
Literatur ist zusammengestellt bei BROWE (wie Anm. 39 ), S. 158; HEUSER (wie Anm. 43),
S. 29f., 199 sowie besonders bei Patricius SCHLAGER, Geschichte des Franziskanerklosters
zu Giistrow in Mecklenburg, Franziskanische Studien 5, 1918, S. 68-82, hier S. 68 mit
Anm. 3. Es sind fiinf Wallfahrtslegate fiir den Besuch Giistrows aus Liibeck bekannt: 1350
bestimmte Gertrud, die Witwe des Marquard Hildemar fiinf Mark liib. fiir eine Person, die
an ihrer Statt ,versus Ghustrowe* geht (zit. nach Jacob de MELLE, De itineribus
Lvbecensium sacris, seu religiosis et votivis eorum, Liibeck 1711, S. 74.). 1367 stattete das
Testament der Elisabeth (Telzeke) Erpes einen Giistrow-Wallfahrer aus. ,,Primo rogo meos
provisores ut propter salutem anime mee de bonis meis mittant unum nuncium versus
Aquis, unum nuncium versus Gustrow.* (zit. ebenda, S. 75). Im selben Jahr 1367 be-
stimmte Hildegunde, die Schwester der Elisabeth Warendorp: ,,Item Gertrudi Molenverken
do IIII marcas et lectum meum et pulvinar et albam lodicem, si voluerit ambulare ad Aquis
et Gustrowe.“(zit. ebenda). Das ,,Heilige Blut* von Giistrow wird ausdriicklich genannt in
dem Testament des Johannes Metheler aus dem Jahr 1380: ,,Teneor facere unam reysam
peregrinationis versus Gustrowe, in honorem sacri sangvinis, nudis pedibus et laneis
vestibus, tam in exitu, quam in reditu, et ibidem meum offertorium deferendum - et ad
istam reysam perficiendam assigno X. marcas Lub. cum quibus ydoneus vir in Christo
devotus ad dictam locam peregere destinentur, anime mee pro salute.” (zit. ebenda.). Das
jiingste Wallfahrtslegat stammt aus dem Jahr 1383, also aus dem Jahr der ersten Wilsnacker
Wunder: Elisabeth Langen, Witwe des Johannes und Tochter des Johannes Hachede
bestimmte in ihrem Testament: ,,Item volo, quod unus peregrinus peregre mittantur ad B.
Mariam Aquia, et 1 in cholme [gemeint ist die Marienkirche auf dem Gollenberg bei Koslin
in Hinterpommern] et unus in Ghustrowe.“ (zit. ebenda). Gewichtiger als die Liibecker
Testamente scheint die Bestimmung in dem Testament des schwedischen Konigs Magnus
Erikson und seiner Frau Blanca aus dem Jahr 1346, wonach Votive nach Rocamadur,
Aachen, Santiago de Compostela, Gottsbiiren und Giistrow geschickt werden sollen. Diplo-
matarium Suecanum, 8 Bde., Homiae 1829-1966, hier Bd. 5, Nr. 4069, zit. KROTZL (wie
Anm. 36), S. 117f. Da bei zeitweiligen Bedeutung Giistrows auch die Produktion von
Pilgerzeichen anzunehmen ist, konnte es sich moglicherweise bei dem Glockenabguss mit
der Darstellung der Messfeier unter einem Tabernakel auf der 1352 gegossenen Glocke in
Sibbese um ein Giistrower Pilgerzeichen handeln; vgl. Die Kunstdenkmale des Kreises
Alfeld, 1I. Der ehemalige Kreis Gronau, bearbeitet von Heiner Jiirgens u: a. (Die Kunst-
denkmale der Provinz Hannover 26), Hannover 1939, S. 214f. und Abb. Tafel 50b. Eine
dhnliche Darstellung findet sich auch in dem Giistrower Legendendruck, der zu Beginn des
16. Jahrhunderts fiir die dortige Wallfahrt warb, vgl. Adolf HOFMEISTER, Weitere Beitrige
zur Geschichte der Buchdruckerkunst in Mecklenburg, Jahrbuch des Vereins fiir Mecklen-
burgische Geschichte und Altertumskunde 54, 1889, S. 181-224, hier S. 196-199.



Einfiihrung 19

dlteren Kultschicht oder eher Exponent einer am Ende des 14. Jahrhunderts
virulenten eucharistischen ,Mode’ war, bleibt vorerst noch unbeantwortet.
Immerhin ist Wilsnack mehrfach als Impuls fiir andere eucharistische Wall-
fahrten namhaft gemacht worden: So hat Albert Brackmann in Wilsnack das
Vorbild jener Wunderhostien gesehen, die 1388 auf der Burg Andechs als
hervorragende Stiicke eines bis dahin unbekannten Reliquienschatzes auf-
tauchten®, und auch die westfilische Landesgeschichte hat fiir die Sakraments-
wallfahrten von Rulle und Hillentrup eine Anregung durch Wilsnack erwogen.”’
Es bediirfte einer quellenkritischen Revision der Chronologie spatmittelalter-
licher eucharistischer Wallfahrten in Mittel- und Mittelosteuropa, um das Phéno-
men Wilsnack sicher einordnen zu konnen, wozu auf der Tagung erste An-
regungen fiir den mittelosteuropdischen Raum formuliert wurden.

Die intensiviere Untersuchung der ersten Jahrzehnte Wilsnacks auf der
Tagung scheint aber auch eine thematische Akzentverschiebung mit sich ge-
bracht zu haben: Wihrend Wilsnack bisher aus unterschiedlichster Perspektive
vor allem als ,vorreformatorisches Phinomen begriffen wurde, an dem die
Reformbediirftigkeit der spatmittelalterlichen Christenheit in besonders krasser
Weise zum Ausdruck kam, erscheint Wilsnack nun auch als signifikanter Aus-
druck einer Kirchlichkeit und Frommigkeit, die sich unter den Bedingungen des
GroBen abendléndischen Schismas konstituierte.

 Albert BRACKMANN, Die Entstehung der Andechser Wallfahrt (Abhandlungen der
PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Phil.-Hist. Klasse 1929).

47 Karl Ferdinand BESSELMANN, Stitten des Heils. Westfilische Wallfahrtsorte des Mitte-
lalters, Miinster 1998, S. 74f. und S. 76-79.



