
Alber 49056 / p. 1 /13.12.2019

Matthias Reichelt

Symbolische Deutungskonflikte

VERLAG KARL ALBER A



Alber 49056 / p. 2 /13.12.2019

Kultur-
philosophische

Studien

Band 5

Herausgegeben von

Hans-Ulrich Lessing, Kevin Liggieri

Beirat

Gerald Hartung, Ernst Wolfgang Orth,
Frithjof Rodi, Jörn Rüsen, Gunter Scholtz



Alber 49056 / p. 3 /13.12.2019

Matthias Reichelt

Symbolische
Deutungskonflikte
Der Streit um
Kruzifix und Kopftuch in
kulturtheoretischer Perspektive

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 49056 / p. 4 /13.12.2019

Matthias Reichelt

Contested Interpretations of Symbols
The Crucifix and Headscarf Controversy
from a Cultural Theory Perspective

The present book is about recent legal disputes regarding the Chris-
tian symbol of the crucifix and the Islamic headscarf in Germany and
investigates the prevalent and fundamental interpretive dimension of
these discourses. The contemporary relationship between religion
and secular society are the core focus, while Reichelt also attempts to
embed this debate in a more general culture-theoretical and social-
philosophical reflection.

As is well known the debates about crucifix and headscarf as well
as the surrounding discourses on the relationship between culture
and religion are not only of particular societal and political import.
Both also require a semiotic classification and foundation. The respec-
tive cultural-theoretical approaches of Ernst Cassirer and Pierre Bour-
dieu appear to be specifically suitable tools in this regard. Reichelt
specifically carves out the tension-filled interrelationality of symbols
and cultural processes, which originates from out of the fundamental
interminability of our intellectual formation processes of social rea-
lity. This allows Reichelt to point out not only the identity-establish-
ing function of symbols and the danger of their political instrumen-
talization, but also to credibly argue in favour of the necessity of
political virtues (for example, tolerance, equality, acceptance) by
means of which semiotic conflicts can be endured and be dealt with
politically.

The Author:

Matthias Reichelt, born 1980, research fellow at the Chair of Catholic
Theology with special focus on Applied Ethics at the Bundeswehr
University Munich. Reichelt studied philosophy and political science
in Munich; in 2017 he received a PhD at the Munich School of Philo-
sophy; his research focusses on social philosophy, philosophy of cul-
ture and religion and applied ethics.



Alber 49056 / p. 5 /13.12.2019

Matthias Reichelt

Symbolische Deutungskonflikte
Der Streit um Kruzifix und Kopftuch
in kulturtheoretischer Perspektive

Ausgehend von den juristischen Auseinandersetzungen um Kruzifix
und Kopftuch im bundesdeutschen Kontext greift das vorliegende
Buch grundlegende Deutungsmuster und Konfliktlinien des zeit-
genössischen Verhältnisses von Religion und säkularer Gesellschaft
auf und versucht diese in übergreifende kulturtheoretische und sozial-
philosophische Reflexionen einzubetten.

Die Debatten um Kruzifix und Kopftuch und die sie umrahmen-
den Diskurse zum Verhältnis von Kultur und Religion sind nicht nur
von besonderer gesellschaftspolitischer Brisanz, sondern bedürfen
auch einer symboltheoretischen Einordnung und Fundierung. Dazu
liefern die kulturtheoretischen Ansätze von Ernst Cassirer und Pierre
Bourdieu geeignete Instrumente. Mit ihnen lässt sich das spannungs-
reiche Beziehungsgefüge von Symbolen und kulturellen Prozessen,
das sich aus der prinzipiellen Unabschließbarkeit von geistigen For-
mungsprozessen unserer Wirklichkeit und den in ihr jeweils aus-
geprägten kulturellen Ausdrucksformen und inneren Strukturie-
rungslogiken ergibt, deutlich herausarbeiten. Dabei werden nicht
nur die identitätsstiftende Funktion von Symbolen und die drohende
Gefahr ihrer politischen Instrumentalisierbarkeit sichtbar, sondern
auch die praktische Notwendigkeit politischer Tugenden (wie bei-
spielsweise Toleranz, Gleichheit und Anerkennung), mit deren Hilfe
Symbolkonflikte letztlich ausgehalten und politisch ausgetragen wer-
den können.

Der Autor:

Matthias Reichelt, geb. 1980, Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der
Professur für Katholische Theologie mit dem Schwerpunkt Ange-
wandte Ethik an der Universität der Bundeswehr München; Studium
der Philosophie und der Politikwissenschaft in München; 2017 Pro-
motion an der Hochschule für Philosophie München; Forschungs-
schwerpunkte: Sozialphilosophie, Religions- und Kulturphilosophie,
Angewandte Ethik.



Alber 49056 / p. 6 /13.12.2019

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49056-3



Alber 49056 / p. 7 /13.12.2019

Inhalt

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

1. Zwei brisante Gerichtsentscheide . . . . . . . . . . . . 13
1.1 Eine erste Verhältnisbestimmung von Symbol,

Kultur und Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
1.2 Problemstellung und Gang der Untersuchung . . . . . . 22
1.3 Methodische Grundüberlegungen . . . . . . . . . . . . 28
1.4 Zum gegenwärtigen Stand der Forschung . . . . . . . . 33

Erster Teil:
Der zeitgenössische Streit um religiöse Symbole
und seine Hintergründe

2. Die Rahmenbedingungen einer säkularen Kultur . . . . . . 43
2.1 Kernelemente der neuzeitlichen Moderne . . . . . . . . 47
2.2 Glaube und Religion in säkularer Zeit . . . . . . . . . . 52
2.3 Das Recht als moderne Quelle normativer Orientierung . 59
2.4 Zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft –

der Bereich des Politischen in der Gegenwart . . . . . . 64

3. »Kruzifix-Beschluss« und »Kopftuch-Urteil« in Deutschland 72
3.1 Die grundrechtliche Ausgangslage – zum Verhältnis von

Kirche und Staat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
3.2 Der Rechtsstreit um das »Kruzifix« . . . . . . . . . . . 78
3.3 Der Streit um das Kopftuch der Lehramtskandidatin . . . 85
3.4 Der juristische Streit um zwei religiöse Symbole –

ein Zwischenergebnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

7



Alber 49056 / p. 8 /13.12.2019

Zweiter Teil:
Symboltheoretische Zugänge zur Kultur

4. Über das Wechselspiel von Symbol und Kultur . . . . . . 99
4.1 Zum Symbol und seinen kulturtheoretischen

Zuspitzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
4.2 Der Kulturbegriff und seine symboltheoretischen

Explikationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
4.3 Der Mensch als symbolbildendes und kulturschaffendes

Wesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
4.4 Kultur als ein System von Zeichen und Symbolen . . . . 122
4.5 Zur kulturellen Bedeutung von Sprache . . . . . . . . . 127

5. Kultur als Prozess symbolischer Formung . . . . . . . . . 131
5.1 Die Symboltheorie Ernst Cassirers als eine

»Kritik der Kultur« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
5.2 Die semiotischen Grundlagen der Philosophie der

symbolischen Formen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
5.3 Die Philosophie der symbolischen Formen als Philosophie

des objektiven Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

6. Kultur als sozialer Raum . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
6.1 Pierre Bourdieus Theorie des Sozialen –

oder: von Klassen und Lebensstilen . . . . . . . . . . . 142
6.2 Der Kampf ums Kapital . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
6.3 Symbolische Gewalt und Herrschaft . . . . . . . . . . . 153

7. Zur Macht des Symbolischen – Gemeinsamkeiten und
Unterschiede im Denken Ernst Cassirers und
Pierre Bourdieus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

Dritter Teil:
Symbole im Spannungsfeld von Identität und
politischer Instrumentalisierung

8. Das Wechselverhältnis von Identität, Kultur und Symbol . . 163
8.1 Identitätskonzeptionen in sozialwissenschaftlicher

Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

8

Inhalt



Alber 49056 / p. 9 /13.12.2019

8.2 Individuelle und soziale Identität im Spannungsfeld . . . 170
8.3 Die identitätsstiftende Kraft der Symbole . . . . . . . . 174

9. Symbole und die Gefahr ihrer politischen
Instrumentalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

9.1 Individualisierungstendenzen im Zeitalter
fortschreitender Pluralisierung . . . . . . . . . . . . . 181

9.2 Die Macht der Symbole und die Risiken symbolischer
Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185

9.3 Fundamentalismen als konkrete Gefahr und
Herausforderung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190

Vierter Teil:
Politisch-philosophische Perspektiven für die
Herausforderungen moderner Kulturen

10. Kulturtheoretische Überlegungen zu einer politischen
Philosophie im Kontext pluraler Gesellschaften . . . . . . 199

10.1 Die Begegnung mit dem Anderen in multikulturellen
Gesellschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202

10.2 Fremdheit und Differenz in einer globalisierten Welt . . 206
10.3 Kultur und Öffentlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . 212

11. Politische Konsequenzen für ein auskömmliches
Miteinander in Differenz . . . . . . . . . . . . . . . . . 218

11.1 Bürgerliche Eigenverantwortung als politische Tugend . 222
11.2 Der Gedanke der Toleranz . . . . . . . . . . . . . . . . 225
11.3 Gleichheit und Anerkennung als Zielperspektive . . . . 230

12. Abschließende Überlegungen . . . . . . . . . . . . . . 238

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267

9

Inhalt



Alber 49056 / p. 10 /13.12.2019

Für meine Familie



Alber 49056 / p. 11 /13.12.2019

Danksagung

Der vorliegende Text ist die leicht überarbeitete Version meiner im
Wintersemester 2017 an der Hochschule für Philosophie München
eingereichten Dissertation. Er bündelt den vorläufigen Ertrag einer
längst nicht abgeschlossenen Auseinandersetzung mit symboltheo-
retischen Konzepten, deren Bezugsverhältnis zu Kultur, Politik und
Religion sowie der Frage nach den daraus ableitbaren politisch-phi-
losophischen Konsequenzen. Damit dieser Text entstehen konnte, be-
durfte es neben dem eigenen Forschungsinteresse vor allem auch des
vielfältigen Zuspruchs durch Menschen, die dieses Unterfangen stets
als lohnenswert erachtet und mich darin auch in widrigen Phasen
unterstützt haben. Einigen dieser Personen möchte ich dafür an die-
ser Stelle ausdrücklich danken:

Aus akademischer Sicht sind dies zuvorderst die ehemaligen
Mitarbeiter des Instituts für Gesellschaftspolitik (mittlerweile: Zen-
trum für Globale Fragen) der Hochschule für Philosophie München.
In herausgehobenerWeise danke ich hier natürlich Prof. Dr. Johannes
Müller SJ, der die Arbeit als vertrauensvoller und über die Jahre
immer wieder impulsgebender Doktorvater ermutigend betreut und
begleitet hat. Großen Dank schulde ich auch Prof. Dr. Michael Reder,
der mir im persönlichen Gespräch stets Zutrauen in die eigenen Ge-
danken und Überlegungen vermittelt und somit das Projekt als eine
Art Mentor mitbegleitet hat.

Den beruflichen Rahmen für die hier vorliegenden Ausarbeitun-
gen bot mir meine Beschäftigung als Wissenschaftlicher Mitarbeiter
an der Professur für Katholische Theologie mit dem Schwerpunkt
Angewandte Ethik am Institut für Theologie und Ethik der Univer-
sität der Bundeswehr München. Hier bin ich vor allem meinem Chef,
Prof. Dr. Thomas Bohrmann, außerordentlich dankbar, da er mir für
meine Forschungen immer wieder Freiräume gewährt und überdies
in allen menschlichen Belangen viel Verständnis aufgebracht hat.
Inspirierende Gespräche durfte ich auch mit Prof. Dr. Friedrich Loh-

11



Alber 49056 / p. 12 /13.12.2019

mann und Prof. Dr. Gottfried Küenzlen führen, die die Schwesterpro-
fessur in Evangelischer Theologie desselben Instituts innehaben bzw.
innehatten. Meinem Kollegen, PD Dr. Jochen Bohn, der mir nicht nur
ein unverzichtbarer Dialogpartner, sondern vor allem Freund ist,
schulde ich Dank, der über das hier Sagbare weit hinausgeht.

Nur schwer in Worte zu fassen ist der Dank, den ich gegenüber
meiner Familie empfinde. Er richtet sich zum einen an meine Eltern,
die nicht nur meine Suche nach Erkenntnis von früh an unterstützt,
sondern stets auch den dafür notwendigen sicheren Rückhalt geboten
haben. Zum anderen danke ich meiner Frau und unseren beiden Söh-
nen. Ihre Liebe und Zuneigung war über die Jahre hinweg ein Garant
dafür, die wesentlichen Dinge des Lebens nie aus den Augen zu ver-
lieren.

Von 2009 bis 2011 hatte die Hanns-Seidel-Stiftung mein Disser-
tationsprojekt in ihre ideelle Förderung aufgenommen. Für die damit
signalisierte Bereitschaft zur Unterstützung bin ich sehr dankbar.

Mit Blick auf die vorliegende Publikation danke ich den Reihen-
herausgebern Prof. Dr. Volker Steenblock (†) und Prof. Dr. Hans-
Ulrich Lessing für die sehr freundliche und wohlwollende Aufnahme
in die Reihe »Kulturphilosophische Studien«. Zudem schulde ich der
Universität der Bundeswehr München Dank für die Bereitschaft, die-
se Publikation mitzufinanzieren. Dem Verlagsleiter, Lukas Trabert,
möchte ich herzlich für seine Unterstützung bei der konkreten Um-
setzung des Publikationsvorhabens danken.

12

Danksagung



Alber 49056 / p. 13 /13.12.2019

1. Zwei brisante Gerichtsentscheide

1986 wird Elina Seler in der Grundschule Fischbach, Oberpfalz, ein-
geschult. Ihre Eltern sind Anhänger der anthroposophischen Lehre
nach Rudolf Steiner und erziehen Elina und ihre Geschwister in die-
sem Sinne.1 Als das Mädchen eines Tages weinend nach Hause
kommt, weil sie »auf einen 80 Zentimeter großen, nackten, blutüber-
strömten, toten Mann schauen [musste], der direkt vor ihrer Nase
hing«2, verlangen die Eheleute Seler von der Schulleitung die Ab-
nahme des Kruzifixes. Diesem Wunsch wird seitens der Grundschul-
leitung zunächst auch entsprochen. Doch mit jedem neuen Klassen-
wechsel und der Einschulung der jüngeren Geschwister von Elina
keimt der Zwist um die Kruzifixe erneut auf, so dass sich die Familie
Seler im Februar 1991 dazu veranlasst sieht, Klage beim Verwal-
tungsgericht in Regensburg einzureichen. Nach einem mehrjährigen
Streit durch sämtliche Instanzen der Verwaltungsgerichtsbarkeit
wird der Klage von Familie Seler von Seiten des Bundesverfassungs-
gerichts am 16. Mai 1995 schließlich stattgegeben. Das Gericht
kommt dabei mehrheitlich zu dem Schluss, dass die angefochtenen
Beschlüsse die Beschwerdeführer in ihren Grundrechten auf Glau-
bensfreiheit (Art. 4 Abs. 1) und auf Schutz von Ehe und Familie
(Art. 6 Abs. 2 Satz 1) verletzen.3

13

1 Die Informationen zu den Lebensumständen der Familie Seler sind den Prozess-
akten entnommen und dürfen daher als zutreffend angesehen werden. Vgl. Bundes-
verfassungsgericht (1996): Beschluss des Ersten Senats vom 16. Mai 1995 (Az.: 1 BvR
1087/91), in: Mitglieder des Bundesverfassungsgerichts (Hrsg.): Entscheidungen des
Bundesverfassungsgerichts, 93. Bd., Tübingen, 1–37; hier: 2. Nachfolgend zitiert als
BVerfGE 93.
2 Aussage von Ernst Seler, zitiert nach: o.V. (1995): »Das Kreuz ist der Nerv«, in: Der
SPIEGEL (Nr. 33), 22–32; hier: 28. Online verfügbar unter: https://bit.ly/2ACNnnG
(Stand: 11.01. 2019).
3 Vgl. BVerfGE 93, 1.



Alber 49056 / p. 14 /13.12.2019

Drei Jahre später, im Juli 1998, soll die baden-württembergische
Lehramtskandidatin Fereshta Ludin in den staatlichen Schuldienst an
Grund- und Hauptschulen übernommen werden. Sie ist gebürtige
Afghanin und besitzt seit 1995 die deutsche Staatsangehörigkeit.
Der Zugang zum Staatsdienst nach dem Referendariat bleibt ihr je-
doch verwehrt. Der Grund: Frau Ludin möchte ihr Kopftuch, das sie
als Zeichen ihrer Persönlichkeit und religiösen Überzeugung ver-
steht, auch im Schulunterricht tragen. Damit aber verstößt sie nach
Ansicht des Oberschulamts Stuttgart, das im Kopftuch nicht nur ein
religiöses sondern auch ein politisches Symbol sieht, gegen das staat-
liche Neutralitätsgebot und wird »wegen mangelnder persönlicher
Eignung« abgelehnt4. Fereshta Ludin fühlt sich durch diese Entschei-
dung in ihrer Religionsfreiheit beschnitten und klagt. Erfolg hat sie
damit allerdings erst vor dem Bundesverfassungsgericht, das ihrer
Beschwerde nach mehreren vorinstanzlichen Negativbescheiden
stattgibt.5 Nach Auffassung der Mehrheit der Karlsruher Richter
verstoßen die vorangegangenen Entscheidungen gegen das Leis-
tungsprinzip (Art. 33 Abs. 2 GG) und das Recht auf freie Religions-
ausübung (Art. 4 Abs. 1 und 2 GG) sowie den besonderen Gleich-
heitssatz (Art. 33 Abs. 3 GG).6

Das Echo auf die beiden Verfahren ist beachtlich: Der so genann-
te Streit um das Kruzifix veranlasst im September 1995 rund 30.000
Menschen, sich auf demMünchener Odeonsplatz zu versammeln. Sie
halten Kruzifixe und Plakate in die Höhe und skandieren Sätze wie:
»Das Kreuz bleibt in unseren Schulen«. Gemeinsam mit dem bayeri-
schen Ministerpräsidenten Edmund Stoiber wollen sie ihren Protest
gegenüber dem Beschluss des Bundesverfassungsgerichts vom
16. Mai zum Ausdruck bringen. Denn was dieser Beschluss für Bay-
ern bedeutet, scheint allen intuitiv klar: Die Karlsruher Richter wol-
len das Kreuz aus bayerischen Klassenzimmern verbannen und somit
an den Kernbestand der christlichen Tradition im Freistaat rühren.
Dagegen gilt es, Stellung zu beziehen und im Schulterschluss mit

14

Zwei brisante Gerichtsentscheide

4 Bundesverfassungsgericht (2004): Urteil des Zweiten Senats vom 24. September
2003 (Az.: 2 BvR 1436/02), in: Mitglieder des Bundesverfassungsgerichts (Hrsg.):
Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts, 108. Bd., Tübingen, 282–340; hier:
284. Nachfolgend zitiert als BVerfGE 108.
5 Einen ebenso informativen wie anschaulichen Überblick über die juristische Aus-
einandersetzung bietet Oestreich, Heide (2004): Der Kopftuch-Streit. Das Abendland
und ein Quadratmeter Islam, Frankfurt a.M., 35–63.
6 Vgl. BVerfGE 108, 283.



Alber 49056 / p. 15 /13.12.2019

den Vertretern der Landesregierung die eigene Version von der Hei-
mat zu verteidigen, zu der, wie Edmund Stoiber auf dem Odeonsplatz
ausruft, »die Kreuze gehören wie die Berge«.7 Etwas weniger öffent-
lichkeitswirksam, doch in der Sache nicht minder kritisch, fallen auch
die Reaktionen auf das Kopftuch-Urteil des Jahres 2003 aus. Alice
Schwarzer etwa, als meinungsstarke Frontfrau der Emanzipa-
tionsbewegung und Emma-Herausgeberin öffentlich bekannt und
medial präsent, warnt schon im Vorfeld des Urteilsspruches aus
Karlsruhe in einem SPIEGEL-Artikel vor zu viel »gönnerhafte[r]
Pseudotoleranz« im Hinblick auf das Kopftuch.8 Ihrer Ansicht nach
sind die religiösen Motive für das Tragen eines Schleiers vorgescho-
ben, denn das vermeintliche »Kopftuchgebot« gebe es erst »seit 1979,
seit der Gründung des ›Gottesstaates‹ im Iran«.9 Entsprechend enga-
giert ermahnt sie den Zweiten Senat in Karlsruhe, namentlich dessen
Vorsitzenden,Winfried Hassemer, nicht »naiv« zu sein und das Kopf-
tuch endlich als das zu begreifen, was es ihrer Ansicht nach ist, ein
»Symbol für Separierung« und eine »Flagge der islamistischen
Kreuzzügler«.10

1.1 Eine erste Verhältnisbestimmung von Symbol,
Kultur und Politik

Der Kruzifix-Beschluss und das Kopftuch-Urteil11 haben viel öffent-
liche Aufmerksamkeit erfahren. Das deutet daraufhin, dass es in bei-
den Verfahren nicht nur um die richtige Interpretation zweier Sym-
bole ging, sondern vielmehr um grundlegende Herausforderungen
des gegenwärtigen gesellschaftlichen Zusammenlebens. Dazu zählt
beispielsweise die Frage, ob eine freiheitlich-demokratische Grund-
ordnung angesichts der wachsenden weltanschaulichen Pluralität

15

Eine erste Verhältnisbestimmung von Symbol, Kultur und Politik

7 Zitiert nach Prantl, Heribert (2015): 20 Jahre Kruzifix-Urteil – Aufstand der Auf-
geregten, in: Süddeutsche Zeitung vom 19. August 2015. Online verfügbar unter:
https://bit.ly/2Fuq7eG (Stand: 11.01.2019).
8 Schwarzer, Alice (2003): Die Machtprobe, in: Der SPIEGEL (Nr. 26), 88–90; hier: 90.
Online verfügbar unter: https://bit.ly/2RD5HqD (Stand: 11.01. 2019).
9 Schwarzer 2003, 88.
10 Schwarzer 2003, 90.
11 Wann immer nachfolgend von Verfahren, Rechtsstreitigkeiten, Auseinanderset-
zungen, Beschlüssen und Urteilen im Zusammenhang mit Kruzifix und Kopftuch
die Rede ist, wird auf die beiden einführend genannten Rechtsstreitigkeiten der Fami-
lie Seler und von Frau Fereshta Ludin Bezug genommen.



Alber 49056 / p. 16 /13.12.2019

noch jenes identitätsstiftende Band zur Verfügung stellen kann, das
für moderne Gesellschaften den gemeinschaftlichen Zusammenhalt
verbürgt, oder nicht. Dem großen Vertrauen des Gerichts in die ent-
sprechenden Kapazitäten der Verfassung, stehen dabei Zweifel der Be-
völkerung gegenüber, welche die dauerhafte Bindungsfähigkeit dieser
Prinzipien offenbar kritisch hinterfragt. In diesem Sinne haben beide
Verfahren also nicht nur einzelne Symbole zum Gegenstand, sondern
gewinnen mit Blick auf die genannten Herausforderungen selbst eine
symbolische Dimension. Sie symbolisieren mithin einen Grundkon-
flikt moderner demokratischer Staatlichkeit, der in dem von Ernst-
Wolfgang Böckenförde formulierten Diktum: »Der freiheitliche, sä-
kularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garan-
tieren kann«12 seinen bisher pointiertesten Ausdruck gefunden hat.

Damit geben die Auseinandersetzungen um Kruzifix und Kopf-
tuch einen interessanten Einblick in die kulturtheoretischen und so-
zialphilosophischen Herausforderungen, die sich im Wechselspiel
von Kultur, Religion und moderner Staatlichkeit heute immer wieder
stellen. Denn während die freiheitsverbürgenden Normen rechtstaat-
licher Demokratien vielfältiges kulturelles und religiöses Leben er-
möglichen und damit in gewisser Weise auch ihre eigene Legitima-
tion begründen, entfalten sich gerade in den einzelnen Kulturen und
Religionen zeitgleich immer wieder auch Selbstbehauptungskräfte,
die dieser freiheitlichen Ermöglichung von Pluralität entgegentreten
wollen. Diese Selbstbehauptungskräfte sind das Ergebnis einer star-
ken orientierungsstiftenden Kraft von Kultur und Religion, die gera-
de in Zeiten eines scheinbar unaufhaltsamen Wandels Halt und Si-
cherheit versprechen. Ob solche Beharrungsversuche allerdings der
zeitgenössischen Erkenntnis Stand zu halten vermögen, dass auch
kulturelle oder religiöse Gewissheiten immer kontingent sind, bleibt
eine offene und diskussionswürdige Frage.

Die unmittelbare Bezugnahme auf die Streitigkeiten um Kruzi-
fix und Kopftuch und die ersten Hinweise zu deren kultur- und sozi-
alphilosophischer Interpretation legen zunächst eine grundlegende
Auseinandersetzung mit dem Symbol und dem Symbolbildungspro-
zess an sich nahe. Dabei wird mit Blick auf Kreuz13 und Kopftuch

16

Zwei brisante Gerichtsentscheide

12 Böckenförde, (1967/2006): Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisa-
tion, in: ders.: Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und
Verfassungsgeschichte, Frankfurt a.M., 92–114; hier: 112.
13 Wenn hier oder später vom Kreuz die Rede ist, ist das Kruzifix als eine spezifische



Alber 49056 / p. 17 /13.12.2019

rasch deutlich, dass es sich hierbei nicht nur um zwei alltägliche und
somit relativ beliebige Gegenstände handelt, sondern um zwei sym-
bolische Bedeutungsträger besonderer Art. Denn anders als gewöhn-
liche Zeichen (wie etwa ein Verkehrsschild) transportieren sie einen
Sinngehalt, der über ihre bloße Gegenständlichkeit weit hinausweist.
Menschen, die ein Kruzifix betrachten, werden an die christliche Re-
ligion und den Opfertod Jesu Christi erinnert, und andere, die einer
jungen Frau mit einem orientalischen Schleier14 begegnen, denken an
den Islam und seine religiösen Gebote. Diese Phänomene sind auf-
grund der bloßenMaterialität der beiden Gegenstände nicht zu erklä-
ren. Dennoch ist mit Verweis auf die religiöse Dimension der zwei
Symbole das Symbolische an sich noch längst nicht erschöpft. Denn
bei Symbolen handelt es sich nicht nur um »kulturkontextuelle
Wahrzeichen und Sinnbilder«15, sondern – sehr allgemein gesprochen
– auch um Ausdrucksmittel unseres menschlichen Geistes. Ein derart
weiter Symbolbegriff umfasst nicht nur Zeichen, sondern sämtliche
»Gegenstände, Handlungen, Ereignisse, Eigenschaften oder Bezie-
hungen, die Ausdrucksmittel einer Vorstellung sind, wobei diese Vor-
stellung die ›Bedeutung‹ des Symbols ist.«16 Zum Symbol taugt also
nahezu alles: von der Kreiszahl Pi, über das Familienfoto vom letzten
Sommerurlaub, bis hin zur winkenden Abschiedsgeste auf dem Weg
zur Arbeit. Entscheidend ist allein, dass bei einem Symbol ein geisti-
ger Bedeutungsgehalt auf ein wahrnehmbares Medium übertragen

17

Eine erste Verhältnisbestimmung von Symbol, Kultur und Politik

Kreuzesdarstellung mit Korpus immer mitgemeint. Es gilt aber darauf hinzuweisen,
dass die Begriffe Kreuz und Kruzifix nicht einfach gleichbedeutend sind und sich der
Fall der Familie Seler ausdrücklich an einer Kruzifix-Darstellung entzündet hat, wes-
halb in der Folge immer von Kruzifix-Streit oder Kruzifix-Beschluss die Rede war.
Zur christlichen Kreuzessymbolik allgemein vgl. Forstner, Dorothea (51986): DieWelt
der christlichen Symbole, Innsbruck/Wien.
14 Im Verlauf der Arbeit werden die Begriffe Schleier und Kopftuch synonym ver-
wendet. Dies entspricht einer gängigen Praxis in den Publikationen zum Thema.
Allerdings dürfte aus muslimischer Perspektive die Bezeichnung Schleier den Diskus-
sionsgegenstand besser treffen, da hier der religiös konnotierte Akt der Verschleie-
rung, der durch das Tragen des Tuches oftmals intendiert wird, auch begrifflich besser
fassbar ist. Vgl. zur Bedeutung des Schleiers Knieps, Claudia (21999): Geschichte der
Verschleierung der Frau im Islam, Würzburg (Kap. III u. IX).
15 Plümacher; Martina (2010): Symbol/symbolische Form, in: Sandkühler, Hans J.
(Hrsg.): Enzyklopädie Philosophie. Bd. 3, Q – Z, Hamburg, 2657–2661; hier: 2658.
16 Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller
Systeme, Frankfurt a.M., 49.



Alber 49056 / p. 18 /13.12.2019

wird, das für den Interpreten durch seine Anzeigefunktion einen spe-
zifischen Sinngehalt offenbart.17

Eine derart offene Definition stiftet nicht selten Konfusion und
wirft die Frage auf, wie unter diesen Umständen der Sinngehalt ein-
zelner Symbole überhaupt festgelegt werden kann bzw. wodurch
Symbole ihre jeweilige Bedeutung erhalten. Dies zu bestimmen fällt
insbesondere deshalb schwer, da sich im Prozess der Symbolbildung
zwei menschliche Erfahrungswelten und Wirkbereiche kreuzen, die,
obwohl sie faktisch miteinander verwoben sind, häufig doch als von-
einander getrennte Sphären wahrgenommen werden: die private
Welt des Geistes und die öffentliche Welt des Sozialen.18 So erscheint
auf der subjektiven Ebene jeder geistige Formgebungsprozess der
Wirklichkeit zunächst als ein individueller mentaler Akt, der offenbar
nur aus der Perspektive der Ersten Person eindeutig entschlüsselt
werden kann. Tatsächlich jedoch findet dieser Prozess gar nicht in
einem von der Außenwelt abgeschotteten subjektiven Reich der Ide-
en statt, sondern im intersubjektiven Kontext einer Kultur, in der sich
mannigfache Symbolsysteme zu einem komplexen »Bedeutungs-
gewebe«19 verknüpfen und auf jedes einzelne Individuum wirken.
Im Umgang mit Symbolen bleibt also kein Mensch nur auf sich allein
bezogen, sondern greift auf eine Vielzahl bereits vorhandener Aus-
drucksformen und Codes zurück, die er sich im Rahmen seiner Sozia-
lisation bewusst oder unbewusst aneignet und mit deren Hilfe er
dann zu einer je eigenständigen Wirklichkeitsinterpretation findet.
Diese Fähigkeit zur Symbolbildung ist für den Menschen nicht nur
dahingehend konstitutiv, dass sie ihm auf geistiger Ebene die Etablie-
rung eines Selbstbewusstseins ermöglicht. Sie ist auch der Garant
dafür, dass der Mensch mit anderen Individuen Kontakt aufnehmen,
gemeinsame Absichten verfolgen oder Gefühle austauschen und so-
mit eine eigene Identität ausbilden kann.20

Die Welt der Symbole ist also hinreichend komplex, um auch
mit Blick auf die geschilderten Auseinandersetzungen Verwirrung
zu stiften und Fragen aufzuwerfen. Dies gilt umso mehr, als Kruzifix

18

Zwei brisante Gerichtsentscheide

17 Plümacher 2010, 2657/2658.
18 Grundlegendes zu dieser Problematik findet sich bspw. bei Searle, John R. (2011):
Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Zur Ontologie sozialer Tat-
sachen, Berlin.
19 Geertz 1987, 9.
20 Vgl. Tomasello, Michael (2011): Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation,
Frankfurt a.M., 120.



Alber 49056 / p. 19 /13.12.2019

und Kopftuch auf Religionen verweisen und damit sowohl die Ebene
individueller Glaubensüberzeugungen berühren, als auch die gesell-
schaftliche Dimension öffentlicher Religiosität. In beiden Bereichen
ist Religion eng an die Identitätskonzeptionen der Menschen ge-
knüpft. Auf individueller Ebene kommt der Religion – soziologisch
gesprochen – eine Entlastungsfunktion für die jeweilige Kontingenz-
erfahrung zu, während auf kollektiver Ebene die eingelebten religiö-
sen Norm- und Wertkodizes eine starke sozialintegrative Kraft ent-
falten.21 In den beiden Kontroversen wird diese identitätsstiftende
Funktion von Religion in unterschiedlichen Formen und Qualitäten
greifbar und Gegenstand lebhafter Diskussionen. Während beispiels-
weise der Schleier für die muslimische Lehramtskandidatin ein Sym-
bol ihrer Religiosität ist und dadurch eine identitätsstabilisierende
Kraft entfaltet, die durch ein Verbot in ihrem Beruf eingeschränkt
würde, wirkt das Tragen des Kopftuchs im Unterreicht an einer deut-
schen Schule aus Sicht der Mehrheitsgesellschaft eher identitätsirri-
tierend und steht deshalb in Frage. Ähnlich verhält es sich im Fall des
Kreuzes an bayerischen Schulen, wobei hier die Vorzeichen gleich-
sam vertauscht sind: Das aus Mehrheitssicht für den christlich ge-
prägten Kulturraum Bayern identitätsstabilisierende Kruzifix soll
aufgrund seiner möglicherweise identitätsstörenden Eigenschaft für
Nicht-Christen nicht länger als obligatorischer Wandschmuck in
bayerischen Klassenzimmern angebracht werden.

In diesem Zusammenhang zeigt sich sehr deutlich, dass die Frage
nach dem Bedeutungsgehalt von Symbolen keine rein akademische
ist, sondern auch eine soziopolitische, in der es sowohl um Macht
und Herrschaftsstrukturen als auch um gesellschaftliche Transforma-
tionsprozesse geht. Entsprechend brisant und relevant sind deshalb
auch Fragen wie zum Beispiel: Wer legt eigentlich die Bedeutung
von Kruzifix und Schleier fest? Liegt hier die Definitionshoheit
immer bei der Mehrheitsgesellschaft oder muss diese gegebenenfalls
auch Interpretationen einer Minderheit berücksichtigen oder sogar
schützen? Welchen Einfluss nimmt der soziale Wandel auf traditio-
nelle Deutungsmuster von Symbolen und was hat dies zur Folge?
Lässt sich beispielsweise eine rein religiöse Deutung des Kreuzes auch
dann noch verteidigen, wenn es in einer säkularen Lebenswelt vor

19

Eine erste Verhältnisbestimmung von Symbol, Kultur und Politik

21 Vgl. Wippermann, Carsten (1998): Religion, Identität und Lebensführung. Typi-
sche Konfigurationen in der fortgeschrittenen Moderne, Opladen, 14.



Alber 49056 / p. 20 /13.12.2019

allem als »Dekoration oder schmückendes Beiwerk«22 verstanden
wird? Und trifft es wirklich zu, dass das Kopftuch junger Muslimas
in Deutschland lediglich Ausdruck traditional-patriarchaler Gesell-
schaftsstrukturen ist und nicht doch auch Zeichen einer sich schritt-
weise emanzipierenden zweiten und dritten weiblichen Einwanderer-
generation23?

Solche Fragen verlangen nach Klärung, und das wiederum heißt:
nach Aufklärung über die Bedeutung von Symbolen für Mensch und
Kultur. Zudem stellen sie die vorliegende Untersuchung in den Kon-
text kulturphilosophischer Reflexionen über den Menschen als kul-
turschaffendem und -gestaltendem Wesen. Dies beinhaltet immer
auch ein Nachdenken über die moralischen Implikationen mensch-
lichen Wirkens und die Verantwortung, die dem Einzelnen daraus
im Hinblick auf die Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammen-
lebens erwächst. Dennoch ist eine solche kulturphilosophische Be-
trachtungsweise nicht selbstverständlich. Sie setzt vielmehr voraus,
dass man weder das Kruzifix noch das Kopftuch nur als »konkrete«
Symbole fasst, sondern auch die mit den gesellschaftspolitischen Pro-
zessen einhergehenden »symbolischen Dimensionen sozialer Wirk-
lichkeit im Allgemeinen« wahrnimmt und als fortwährende Heraus-
forderung begreift.24

Damit steht diese Perspektive quer zu Erwartungen einer von
technisch-rationalistischen Prämissen geprägten und durchdrunge-
nen Gegenwartskultur, die das Symbolische vor allem in seiner Zei-
chenfunktion wahrzunehmen gewohnt ist. Dies gilt insbesondere
für die Natur- und technischen Wissenschaften, die Symbole zwar
auch als über sich selbst hinausweisende Bedeutungsträger verste-

20

Zwei brisante Gerichtsentscheide

22 Nothelle-Wildfeuer, Ursula (2013): Ärgerlich konkret. Das Kreuz in der Öffent-
lichkeit, in: Knop, Julia/dies. (Hrsg.): Kreuz-Zeichen. Zwischen Hoffnung, Unver-
ständnis und Empörung, Ostfildern, 13–29; hier: 24. Ursula Nothelle-Wildfeuer
nimmt zu einer solchen Wahrnehmung des Kreuzes freilich kritisch Stellung.
23 Diesen Schluss legen zumindest die nachfolgend genannten empirischen Studien
nahe; vgl. Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensführung.
Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiosität sunnitisch geprägter Frau-
en der zweiten Generation in Deutschland, Marburg; Nökel, Sigrid (2002): Die Töch-
ter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie alltagsweltlicher Anerkennungs-
politiken. Eine Fallstudie, Bielefeld; Şahin, Reyhan (2014): Die Bedeutung des
muslimischen Kopftuchs. Eine kleidungssemiotische Untersuchung Kopftuch tragen-
der Musliminnen in der Bundesrepublik Deutschland, Münster.
24 Beetz, Michael (2014): Kraft der Symbole. Wie wir uns von der Gesellschaft leiten
lassen und dabei die Wirklichkeit selbst mitgestalten, Konstanz/München, 7.



Alber 49056 / p. 21 /13.12.2019

hen,25 damit jedoch vor allem mathematische Formeln und Algorith-
men meinen. Ähnliches trifft darüber hinaus auch auf das gegenwär-
tige Medien- und Informationszeitalter zu, das seine Aufmerksam-
keit vor allem der Welt der Bilder widmet, die uns prägen.26 Hier
wird das Symbolische auf eine reine Abbildfunktion mit einem
Höchstmaß an Unmittelbarkeit verkürzt, so dass die tieferliegende
Symbolfunktion der täglich wachsenden Flut von Bildern und Infor-
mationen mehr und mehr in den Hintergrund tritt.

Die hier angebotene kulturtheoretische und sozialphilosophi-
sche Deutung der beiden Verfahren verlangt indes einen sehr offenen
und möglichst unvoreingenommenen Blick auf das Wesen von Sym-
bolen oder Symbolsystemen. Kopftuch und Kruzifix rücken deshalb
auch nicht als bloße Kulturtatsachen in den Blick, die es nur richtig zu
interpretieren gilt, sondern vielmehr als Sinnbilder für die häufig un-
durchsichtigen Verstrickungen, die sich durch die unterschiedlichen
Symbolsysteme (etwa der Kunst, der Religion, der Sprache oder des
Rechts) und ihre wechselseitigen Beziehungsstrukturen ergeben. Da-
bei ist zum einen – in Anlehnung an Ernst Cassirer – der Gedanke
leitend, dass der Mensch ein »animal symbolicum«27 ist, das die ihn
umgebende Wirklichkeit selbst gestaltend (also kulturschaffend) her-
vorbringt. Darüber hinaus ziehen die vorliegenden Darstellungen
aber auch ins Kalkül, dass der symbolbildende Mensch von Kultur
geprägt und beeinflusst wird. Dies hat vor allem damit zu tun, dass
die verschiedenen Symbolsysteme, mit deren Hilfe er die ihn umge-
bende Wirklichkeit zu strukturieren und damit für sich begreiflich zu
machen versucht, systematische Ordnungen ausbilden, die einer
praktisch kaum beeinflussbaren Eigengesetzlichkeit und Logik unter-
liegen, die es schlicht zu erlernen und der es sich – wenigstens bis zu
einem gewissen Grad – einfach anzupassen gilt. Damit wird Kultur zu
einer ordnenden Kraft, die den Menschen Sinn und Orientierung zu
vermitteln vermag, die darüber hinaus aber auch imstande ist, Ge-

21

Eine erste Verhältnisbestimmung von Symbol, Kultur und Politik

25 Vgl. Plümacher, Martina (2010): Symbol/symbolische Form, in: Sandkühler,
Hans J. (Hrsg.): Enzyklopädie Philosophie. Bd. 3, Q – Z, Hamburg, 2657–2661; hier:
2657/2658.
26 Vgl. diesbezüglich auch die kulturwissenschaftliche These vom so genannten iconic
turn; vorgestellt u. a. bei Bachmann-Medick, Doris (52014): Cultural Turns. Neu-
orientierungen in den Kulturwissenschaften, Reinbek b.H., 330–381.
27 Cassirer, Ernst (1944/22007): Versuch über den Menschen. Einführung in eine
Philosophie der Kultur, Hamburg, 51.



Alber 49056 / p. 22 /13.12.2019

walt28 bzw. Zwang29 auszuüben. Eine Theorie, die dies vor allem im
gesellschaftlichen Kontext zu veranschaulichen vermag, ist die Sozi-
altheorie Pierre Bourdieus, die damit neben Ernst Cassirers Symbol-
philosophie die zweite symboltheoretische Säule dieser Arbeit dar-
stellt.

1.2 Problemstellung und Gang der Untersuchung

Die eben beschriebenen Aspekte machen Kultur zu einem ambivalen-
ten Phänomen. Aufgrund der prinzipiellen Offenheit der uns als geis-
tigen Wesen zur Verfügung stehenden symbolischen Formungspro-
zesse ist jede Ausprägungsform von Kultur einerseits wandelbar,
andererseits erfahren wir die in unserem Kulturraum etablierten
Ordnungs- und Symbolstrukturen aber auch als starr und zählebig.30
So lassen sich neben einem permanenten kulturellen und sozialen
Wandel (wie er sich beispielsweise in veränderten alltäglichen Hand-
lungspraktiken, neuen Sprachgewohnheiten oder ästhetischen Ge-
schmacksurteilen etc. äußert) auch konservative Tendenzen beobach-
ten, die sich darum bemühen, eingelebte Gewohnheiten zu bewahren
und gegenüber allzu schnellen Veränderungen abzusichern. Ein zeit-
genössisches Kulturverständnis lässt sich deshalb sowohl mit Fort-
schrittlichkeit und Veränderung verbinden als auch mit Identitäts-
streben und Traditionalismus.

Für den gesellschaftlichen Umgang mit Kultur resultieren da-
raus widersprüchliche Positionen. Während Kultur zum einen auf-
grund ihrer Vielfalt und Variabilität geschätzt und deshalb in ihrer
prinzipiellen Offenheit und Aufgeschlossenheit befördert wird, do-
minieren anderenorts bewusste kulturelle Grenzziehungen und Ab-
schließungsprozesse. Die je eigene Kultur erscheint dort als ein sub-
stanzielles Gut, das aufgrund der darin ausgebildeten Normen und
Werte Sinn und Identität stiftet, die es gegen äußere Einflüsse ab-
zuschirmen gilt. Ein solches Bedürfnis nach Sinnstiftung und Orien-
tierung durch Kultur ist nachvollziehbar und nicht schon per se pro-

22

Zwei brisante Gerichtsentscheide

28 Vgl. u. a. Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Ver-
nunft, Frankfurt a.M., 210–246.
29 Vgl. Freud, Sigmund (1930/82003): Das Unbehagen in der Kultur. Und andere kul-
turtheoretische Schriften, Frankfurt a.M., 31–108.
30 Vgl. Willke, Helmut (2005): Symbolische Systeme. Grundriss einer soziologischen
Theorie, Weilerswist, 8–10.



Alber 49056 / p. 23 /13.12.2019

blematisch. Schief wird der Bezug auf die Kultur allerdings dann,
wenn er allzu schematisch auf einzelne Kulturaspekte – also etwa be-
stimmte Sitten und Gebräuche, Welt- und Geschichtsbilder, Norm-
und Wertvorstellungen etc. – abstellt. Denn in diesem Fall droht ein
Kulturessentialismus, der gerade deshalb für die Beschreibung von
Kultur unzureichend ist, weil er jeder Kultur signifikante Eigenschaf-
ten zuzuschreiben und sie darüber zu bestimmen versucht.31 Dabei
verkennt der Essentialismus die Kontingenz von Kultur und behaup-
tet für mehr oder weniger zufällige Entwicklungen eine Unausweich-
lichkeit, die es so de facto gar nicht gibt.

So sind denn auch die in den Debatten um Kreuz und Kopftuch
sichtbar werdenden kulturellen Eigenheiten in unserer Gesellschaft,
etwa im Verhältnis von Religion und Politik oder im Umgang mit
kultureller Differenz, keine unwandelbaren Fakten. Es handelt sich
hierbei vielmehr um offene kulturelle Prozesse, denen zwar eine ge-
wisse geschichtliche Entwicklung, nicht aber eine bestimmte Wahr-
heit zu Grunde liegt. Was kulturellen Phänomenen und Deutungen
Autorität verleiht, ist nicht ihre Richtigkeit, sondern ihre Konsens-
fähigkeit, die wiederum das Ergebnis fortlaufender gesellschaftlicher
Diskurse ist. Diese kulturelle Dimension der Verfahren um Kruzifix
und Schleier offenzulegen, ist das Kernanliegen dieser Arbeit.32

Um diesem Bestreben gerecht werden zu können, müssen zu-
nächst einige Vorfragen geklärt und spezifische Abgrenzungen vor-
genommen werden:

(1) Ein erstes Motiv dieser Arbeit ist es, den Symbolcharakter
der Konflikte selbst herauszustellen. Denn tatsächlich liegen den bei-
den Rechtsstreitigkeiten nicht nur zwei spezifisch religiöse bzw. kul-

23

Problemstellung und Gang der Untersuchung

31 Ein bekanntes Negativbeispiel in diesem Sinne ist der in Samuel Huntingtons
Kampf der Kulturen zum Ausdruck kommende Kulturessentialismus. Vgl. Hunting-
ton, Samuel P. (32002): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im
21. Jahrhundert, München.
32 Diese besondere kulturtheoretische Zuspitzung ist auch der Grund dafür, weshalb
sich die folgenden Ausführungen lediglich auf die Verfahren von 1995 und 2003 kon-
zentrieren und der Autor bewusst darauf verzichtet hat, jüngere Entscheidungen zum
Kruzifix (z.B. EGMR von 2011) oder zum Kopftuch (z.B. BVerfGE von 2015) in die
Untersuchungen miteinzubeziehen. Vgl. Europäischer Gerichtshof für Menschen-
rechte (2011): Große Kammer, Urteil vom 18. März 2011 (App.: 30814/06; Lautsi
u. a./Italien), in: Neue Zeitschrift für Verwaltungsrecht (30/12), 737-743; oder Bun-
desverfassungsgericht (2016): Beschluss des Ersten Senats vom 27. Januar 2015 (Az.:
1 BvR 471/10), in: Mitglieder des Bundesverfassungsgerichts (Hrsg.): Entscheidun-
gen des Bundesverfassungsgerichts, 138. Bd., Tübingen, 296–376.



Alber 49056 / p. 24 /13.12.2019

turelle Symbole zu Grunde, sondern die Verfahren selbst haben sym-
bolischen Charakter und erfüllen symbolische Funktionen. Dies zeigt
sich beispielsweise darin, dass sie auf verschiedene gesellschaftspoli-
tische Problemdiskurse und Symbolsysteme (wie etwa die Religion
oder das Recht) verweisen. In diesem Zusammenhang ist zu berück-
sichtigen, dass es sich nicht nur bei Kruzifix und Kopftuch um kultu-
relle Phänomene handelt, sondern auch bei Religionen, Rechtstheo-
rien oder Staatskonzeptionen. Denn auch sie sind menschliche
Schöpfungen und verdanken sich besonderen historischen Konstella-
tionen.

(2) Dies wiederum weist auf einen zweiten Aspekt hin: Kultur-
konflikte lassen sich nicht dadurch lösen, dass man sie in vermeintlich
kulturneutrale Bereiche verlagert. Denn solche Bereiche gibt es gar
nicht. Auch wenn Gerichte die Frage nach der Bedeutung von Kruzi-
fix und Kopftuch auf eine im Sinne systeminterner Logiken neutrale
Art und Weise zu klären versuchen, ist ihre Neutralität doch kultur-
abhängig. Sie beruht auf einem ganz spezifischen Verständnis von
Recht, Gerechtigkeit und staatlicher Neutralität, das sich besonderen
kulturgeschichtlichen Entwicklungen (Aufklärung, Säkularisierung
etc.) verdankt und deshalb eben keine kulturelle Neutralität be-
anspruchen kann.

(3) Aufgrund der vielfältigen Deutungs- und Interpretations-
möglichkeiten der beiden Debatten erscheint es zudem wichtig, nicht
nur die vordergründigen rechtlichen Auseinandersetzungen im Blick
zu haben, sondern auch deren grundsätzlichere kulturtheoretische
bzw. politische Bedeutung auszuloten. Dabei wird deutlich, dass beide
Konfliktfälle nicht nur das Wechselverhältnis von christlicher und
islamischer Kultur in Deutschland berühren, sondern auch das für
moderne liberale Gesellschaften so spezifische Problem der mögli-
chen Kollision individueller Freiheitsrechte mit eingelebten mora-
lischen Gewohnheiten eines gesellschaftlichen Kollektivs. In solchen
Szenarien ist der freiheitsverbürgende Rechtsstaat jedoch an einer
sensiblen Stelle getroffen, denn kaum etwas ist gemäß seiner inneren
Logik erklärungsbedürftiger, als die Beschneidung von individuellen
Grundrechten. Der gesellschaftspolitische Zündstoff beider Verfah-
ren liegt folglich nicht nur in der Veranschaulichung der Herausfor-
derungen, die eine plurale Gesellschaft zu meistern hat. Er zeigt sich
vielmehr auch in der Sichtbarmachung der Abhängigkeit jeder libe-
ralen Gesellschaft von gemeinsam geteilten Verbindlichkeiten, die
selbst wiederum nicht rechtlich eingefordert werden können.

24

Zwei brisante Gerichtsentscheide


