TOBIAS HACK
ERMOGLICHTE VERGEBUNG



FREIBURGER
THEOLOGISCHE STUDIEN

Unter Mitwirkung
der Professoren der Theologischen Fakultét
herausgegeben von

Thomas Bohm, Ursula Nothelle-Wildfeuer
(federfithrend), Magnus Striet

Band 185
Ermoglichte Vergebung



TOBIAS HACK
Ermoglichte Vergebung

Zur bibeltheologischen Fundierung eines
zentralen Begriffs christlicher Ethik

Vi

HERDER 7~

<))

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ersscocrg FSC® C083411

D 25

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-38084-6



Inhalt

Vorwort . . . ..

2.1
22
23
2.4

IL.

1.1

1.1.1
1.1.2
1.1.3
1.2

1.2.1
1.2.2
1.3

1.3.1
1.3.2
133
1.3.4

Interpersonale Vergebung:
ein kldarungsbediirftiges Phdnomen . . . . . . . . . ..

Das erwachte Interesse an Vergebung . . . . . . . ..

Prizisierung des Begriffs zwischenmenschlicher

Vergebung . . . . . ... ...
Vergebung und Entschuldigung . . . . . . ... .. ..
Vergebung und Verzeihung . . . .. .. ... ... ..
Vergebung und Versohnung . . . ... ... . ... ..
Vergebung und Gnade . . . .. ... ... .. ... .

Vergebung und christliche Ethik . . . . ... ... ..
Zielsetzung und Anlage der Studie . . .. ... ...

Interpersonale Vergebung in den biblischen Schriften

Vergebung als Narrativ im alttestamentlichen Ethos
Bildhafte Umschreibungen fiir Vergebung . . . . . .
Vergebung als tragen und ertragen von Schuld . . .
Vergebung durch Sithne und Wiedergutmachung . .
Vergebung als endgiiltiges Bedecken von Schuld . .
Biblische Beziige interpersonaler Vergebung .
Sorge fiir das Tier des Gegners (Ex 23,4f.) ... ..
Verzicht auf Rache, Hass und Zorn (Lev 19,17 {.)

Interpersonale Vergebung im narrativen Kontext . .
Mit Schuld leben: Kains Brudermord . . . . . . . ..
Der Weg der Versohnung zwischen Jakob und Esau
Der Weg der Versohnung in der Josefsgeschichte . .
Gewihrte und empfangene Vergebung im Leben

Davids . .. ... ... ...

11
11

19
27
29
31
32

34
41

48

49
52
54
56
59
61
61
63
67
68
76
90



Inhalt

1.4

1.4.1
1.42

1.43

1.4.3.1
1432
1433
1.43.4
1.43.5
1.4.3.6

1.4.3.7
1.44

1.4.4.1

1442

1.44.3
1444

1.4.5
1.4.5.1
1452
1453
1.4.6
1.4.7

21
22
221
222
223

Ergebnis: Elemente interpersonaler Vergebung im

Alten Testament . . . .. .. ... ... .. .. .. ... 119
Vergebung als allein Gott zustehende Kompetenz . . 119
Die Bedeutung Gottes in der zwischenmenschlichen

Vergebung . . . ... ... 125
Perspektiven der Schuldbewiltigung . . . . . . . . .. 129
Tragen von Schuld als Leben mit Schuld . . . . . .. 130
Siihne, Wiedergutmachung und Beschwichtigung . . 132
Schuld auf sich beruhen lassen. . . . . ... ... ... 133
Vergebung als Erinnern oder Vergessen . . . . . . . . 134
Vergebung als Herstellung des status quo ante? . . . 141
Absehen von Feindschaft zugunsten erforderlicher

Hilfeleistung . . . . . . ... .. ... ... ... .. ... 142

Zurechtweisung des Nichsten ohne Hass und Rache 144
Motivation und Intention fiir eine versohnliche

Haltung . . . . .. ... ... .. .. ... .. ... 145
Verzicht auf Hass und Groll wegen der Gefahr neuer
Gewalt ... ... ... 145
Respekt vor dem allein Gott zukommenden Recht

auf Vergeltung . . . ... ... ... ... ... .. .. 147

Nachsicht als Folge der Gleichheit aller Menschen . . 148
Nachahmung als Représentation der Heiligkeit

Gottes. . . . . ... 150
Wesensmerkmale fiir Vergebung . . . ... ... ... 151
Reue, Sinneswandel und Umkehr . . . . . . . . .. .. 152
VersOhnungsbereitschaft und Selbstbegrenzung . . . 157
Verzicht auf den Vergebungsspruch. . . . . ... . .. 160
Wenn Vergebung nicht mehr moéglichist . . . . . .. 162
Versohnung mit der eigenen Biografie . . . . . . . .. 165
Vergebung als Imperativ:

Deuterokanonische und apokryphe Literatur . . . . . 167
Vergebung im Buch Jesus Sirach . . . ... ... ... 167
Vergebung in den Testamenten der zwolf Patriarchen 173
Herkunft und Entstehung . . . . . . ... ... .. ... 175
Mahnung zur Vergebung . . .. ... ... .. .. ... 178
Vergebung und Liebesgebot . . . . .. ... ... ... 181



22.4
225
23

231
232

233
234

3.1
32

321

32.1.1

3212

3213

3214

3215

3.2.1.6

32.1.7

3218

322

323

Inhalt

Reichweite der Vergebungspflicht . . . . . ... . .. 183
Einflussder Stoa . . . . .. .. ... ... ... .. ... 187
Ergebnis: Der aufkommende Appell zu Vergebung 189
Gleichheit aller Menschen vor Gott . . . . ... ... 189
Vergebung als Nachahmung gottlicher Vergebungs-
bereitschaft . . ... ... ... ... 190
Vergebung als friedenssichernde Maflnahme . . . . . 190
Vergebung, Gerechtigkeit und Liebe . ... ... .. 191
Vergebung als Indikativ und Imperativ

im Neuen Testament . . . ... ... ... ... .. 193
Begriffsklarung . . . . ... ... L 194
Aufforderung zur Vergebung in den Schriften des

Neuen Testaments . . . . ... .. ... ... . ..... 196
Die Mahnung zur Vergebung in den synoptischen
Evangelien . ... .. ... ... .. ... .. ... ... 197
Die Verbindung von Vergebung und Gebet

Mk 11,25/Mt523) . . ... ... 199
Die Vergebungsbitte in der matthéischen Vaterunser-
Uberlieferung . . . . ... ... .. .. ... .. .. ... 206
Die Vergebungsbitte in der lukanischen Vaterunser-
Uberlieferung . . . .. ... .. .. ... .. .. .. ... 216
Zwischenmenschliche Vergebung als Bedingung
Mt6,141£)? . . ... 221
Grenzenlose Vergebungsbereitschaft bei Lukas

(173bf) . . . 224
Grenzenlose Vergebungsbereitschaft bei Matthéus
(I8211f) . . . . 228
Das Gleichnis vom unbarmherzigen Schuldner

(Mt 18,23-35) . ... . ... 238
Das Verhiltnis von Vergebung und Liebe

(Lk7,36-50) .. ... .. ... ... 249
Vergebung als Hilfsmittel gegen das Bose

2Kor2,5-11) . ... ... ... ... 257
Vergebung als Signum des neuen Menschen

(Kol 3,13/Eph4,32) . . ... ... ... . ... ... 264



Inhalt

33 Ergebnis: Konturen interpersonaler Vergebung im
Neuen Testament . . . . . ... ... ... .. ......
33.1  Vergebung als soziale Notwendigkeit. . . . . . .. ..
3.3.2  Vergebung als Frucht empfangener Vergebung . . . .
333  Vergebung als Imitatio Dei . . . . . ... ... . ....
33.4 Interpersonale Vergebung als Bedingung? . ... ..
3.3.5 Die Eigenstindigkeit interpersonaler Vergebung
3.3.6  Vergebung als Signum des angebrochenen
Gottesreiches . . . . ... ... .. ... L.
337 Adressaten der Vergebung . . . ... ... ... ... .
33.8 Bedingungslose Vergebung . . . . . ... ... .. ...
3.3.8.1 Reue als Bedingung fiir Vergebung? . . . . .. .. ..
3.3.8.2 Die Spannung zwischen Vergebung und
Zurechtweisung . . . . . ... ... ... L.
3.3.8.3 Reue als integrale Bedingung unbedingter
Vergebung . . . .. ... ...
33.9  Vergebung zwischen Pflicht und Gabe . . . . . . . ..
3.3.10 Vergebung zwischen Gerechtigkeit und Liebe . . . .
33.11 Leerstellen im neutestamentlichen Befund . . . . . .
I11. Vergebung zwischen Anspruch und Erméglichung . .
1. Die Opferperspektive als unhintergehbare
Voraussetzung . . . . . ... ... ...
11 Bediirfnis nach Rache und Vergeltung . . . . . . . ..
1.2 Selbstachtung des Opfers . . . . ... ... ... . ...
1.3 Differenzierung zwischen Téter und Tat . . . . . . . .
1.4 Reue durch Vergebung? . .. ... ... ... .. ...
2. Wie Vergebung moglich wird . . . .. ... ... ...
2.1 Ermoglichte Vergebung durch die unbedingte
Zuwendung Gottes . . . . . ... ...
2.2 Ermoglichte Vergebung aus der Perspektive des
Opfers . .. ... . ..
23 Ermdoglichte Vergebung aus der Perspektive des
Téters . . . ...
Literaturverzeichnis . . . ... ... ... ... ... .. . ....

307
316
318
319

323
326
335
340
354

357



Vorwort

Die vorliegende Studie wurde im Sommersemester 2017 an der
Theologischen Fakultidt der Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg
im Breisgau unter dem Titel ,,Ermoglichte Unmoglichkeit. Bibel-
theologische Fundierung des Anspruchs interpersonaler Ver-
gebung® als Habilitationsschrift angenommen. Anlésslich ihrer
Publikation bin ich zu vielfdltigem Dank verpflichtet.

An erster Stelle danke ich Herrn Prof. Dr. Eberhard Schocken-
hoff, der den Fortgang der Arbeit mit groem Interesse begleitet
und das Erstgutachten erstellt hat. In den vielen Jahren als Assis-
tent an seinem Lehrstuhl hat er mir nicht nur das breite Spektrum
moraltheologischer Reflexion erschlossen, sondern mich in der
letzten Qualifikationsphase auch stets ermutigt, den eingeschlage-
nen Weg in die theologische Forschung und Lehre beherzt und
mit Zuversicht weiterzuverfolgen.

Dank gebiihrt auch Frau Prof. Dr. Ursula Nothelle-Wildfeuer,
die nicht nur das Zweitgutachten erstellt, sondern als Dekanin
auch fiir einen reibungslosen Ablauf des Habilitationsverfahrens
gesorgt hat. Dass die Studie von ihr und den beiden weiteren
Herausgebern, Herrn Prof. DDr. Thomas Bohm sowie Herrn
Prof. Dr. Magnus Striet, in die Reihe , Freiburger theologische
Studien“ aufgenommen wurde, verdient gesondert Dank.

Wie sehr der Fortgang einer wissenschaftlichen Arbeit durch
interessierten und reflektierenden Austausch begiinstigt wird,
habe ich in den zahlreichen Gesprichen mit Herrn Dr. Benedikt
Schmidt erfahren. Seine fraglose und stets freudige Bereitschaft,
die Mittagspause mit einer wissenschaftlichen Reflexion iiber
unsere Forschungsthemen zu verbinden, hat nicht nur regelméBig
unser beider Motivation befliigelt, sondern mir dariiber hinaus
tiefe Einsichten geschenkt, die in dieser Studie ihren substantiel-
len Niederschlag gefunden haben. Dafiir und dass er grof3e Teile
des Manuskripts einer griindlichen Korrektur unterzogen hat, bin
ich sehr dankbar.



Vorwort

Die Last der Korrektur hat auch Frau Dr. Verena Wetzstein auf
sich genommen, die ich bei ihr einmal mehr in guten Hénden
wusste. Nicht nur dafiir habe ich zu danken, sondern auch fiir ihr
stets offenes Ohr und ihren freundschaftlichen Rat, wann immer
ich ihn brauchte.

Ein herzlicher Dank gilt auch Herrn Erzbischof em. Dr. Robert
Zollitsch sowie seinem Nachfolger, Herrn Erzbischof Stephan
Burger, die mir das Arbeiten in der theologischen Wissenschaft
wohlwollend ermoglicht haben. Daneben bin ich auch fiir den
grof3ziigigen Druckkostenzuschuss vonseiten des Erzbistums Frei-
burg sehr dankbar.

SchlieBlich sei auch Herrn Clemens Carl vom Verlag Herder
gedankt, der die Publikation sorgfiltig und mit groBem Engage-
ment verlegerisch betreut hat.

Freiburg, im Oktober 2017 Tobias Hack

10



l. Interpersonale Vergebung:
ein klarungsbediirftiges Phanomen

1. Das erwachte Interesse an Vergebung

Der philosophische Diskurs iiber den Begriff der Vergebung ist ein
noch relativ junger Trieb am traditionsreichen Stamm der Philoso-
phiegeschichte. Uber viele Jahrhunderte hinweg wird auf interper-
sonale Vergebung kaum reflektiert, was iiberraschen mag, handelt
es sich dabei doch um eine fundamentale menschliche Reaktion,
zumal angesichts der anthropologischen Konstante, dass Menschen
immer aneinander schuldig werden und einander etwas schuldig
bleiben. Noch im Jahr 1988 stellt Ludger Oeing-Hanhoff verwun-
dert fest, ,,daB3 die philosophischen Lexika und Worterbiicher unse-
res Jahrhunderts die Stichworter ,Verzeihung’, ,Vergebung® nicht
fiithren“!. Dieser Befund gilt, was noch iiberraschender sein mag,
nicht weniger fiir jene wissenschaftliche Disziplin, zu deren Gegen-
standsbereich von Anfang an nicht nur die Versohnung zwischen
Gott und Mensch zihlt, sondern deren Ethik nicht selten unmittel-
bar mit dem Anspruch einer unbegrenzten zwischenmenschlichen
Vergebungsbereitschaft assoziiert wird. Denn auch fiir die christli-
che Theologie macht Werner Wolbert die unerwartete Entdeckung,
dass das Thema zwischenmenschlicher Vergebung nicht nur inner-
halb der Moraltheologie weithin unbeachtet und unreflektiert blieb,
sondern selbst im Index des 1993 erschienenen Katechismus der
Katholischen Kirche, immerhin ein weit verbreitetes Nachschlage-
werk des bischoflichen Lehramts, ein Lemma Vergebung oder Ver-
sOhnung vergeblich gesucht wird.>

! Oeing-Hanhoff 1988, 45. Belege werden durchgehend in Kurzform mit
Autor bzw. Autoren und Jahreszahl der Veroffentlichung angegeben; meh-
rere Publikationen desselben Autors im selben Jahr werden mit Klein-
buchstaben unterschieden. Das Literaturverzeichnis bietet die vollstédndi-
gen bibliografischen Angaben.

2 Vgl. Wolbert 2013, 159.

11



Interpersonale Vergebung: ein klarungsbediirftiges Phdnomen

Seit Mitte des 20. Jahrhunderts hat die philosophische Debatte
iiber interpersonale Vergebung indes spiirbar an Intensitit gewon-
nen und wird vor allem im angelsichsischen Raum gefiihrt, eine
Entwicklung, die sich in den letzten Jahren zusehends auch inner-
halb der Theologie bemerkbar macht. Wihrend innerhalb der theo-
logischen Forschung eine immer stirkere Beriicksichtigung von
Vergebung vor allem seit den spéten 80er Jahren des 20. Jahrhun-
derts zu beobachten ist, gilt fiir den philosophischen Diskurs das
Jahr 1965 als ein Wendepunkt, ab dem das ,,auBerst schillernde
Wortfeld® Vergebung und Verzeihung fokussiert wurde. Erfolgt
der angelsédchsische Diskurs weithin unter sprachanalytischen Ge-
sichtspunkten, wird Verzeihung im deutschen Sprachraum ,,gerade-
wegs als philosophischer Grundbegriff proklamiert™, so dass der
Philosoph Klaus-Michael Kodalle dessen erst spét erkannte Bedeu-
tung in die mehr rhetorische Frage kleidet, ob Verzeihung nicht
geradezu die ,,Mitte der Ethik“ sei.’ Nicht zuletzt trdgt auch die
seit Jahren erfolgende Rezeption des Themas auf dem Feld von
Psychologie und Psychotherapie dazu bei, dass Vergebung nicht
nur innerhalb von Philosophie und Theologie zu einem als notwen-
dig erkannten Forschungsgegenstand werden konnte, sondern
unter dem Stichwort der ,,Psychohygiene“ auch auf dem Markt der
Ratgeberliteratur immer groSeren Raum einnimmt.

Dass das Interesse an der philosophischen Reflexion — von eini-
gen wenigen Ausnahmen abgesehen — erst spdt erwacht, ,erklart
sich sowohl aus den politisch-historischen Katastrophenerfahrun-
gen des 20. Jh. als auch aus den soziologischen Prozessen der Plu-
ralisierung und Individualisierung moderner Gesellschaften®®. Bis

* BoBmeyer/Trappe 2001, 1020. Fiir die angelsichsische Debatte gilt ein
von R.S.Downie 1965 publizierter Artikel zum Thema Vergebung als
Ausloser (vgl. BoBmeyer/Trappe 2001, 1025).

4 BoBmeyer/Trappe 2001, 1025.

5 Kodalle 2013, 9. Weil Kodalle im Fortgang seiner Uberlegung Verzei-
hung als eine das kommunikative Leben tragende ,,Geisteskraft* begreift,
die aller ethischen Reflexion vorausliegt, sei es zutreffender von ,,Verzei-
hung als Mitte des Ethos zu sprechen (Kodalle 2013, 10).

¢ BoBmeyer/Trappe 2001, 1020.

12



Das erwachte Interesse an Vergebung

dahin galt dem Theologen Anthony Bash zufolge Vergebung als
private Angelegenheit, weshalb ihr Politiker wie Philosophen,
Juristen wie Gelehrte oder Psychologen keinerlei Bedeutung bei-
mafen. Nicht selten sei die Reaktion der Vergebung sogar ver-
pont gewesen, insofern in ihr ein Gegenbegriff zur Gerechtigkeit
erkannt wurde in der Annahme, Vergebung entlasse den Schul-
digen unberechtigterweise aus seiner Verantwortung.” Als mo-
ralisch wertlos galt Vergebung nicht zuletzt aufgrund ihrer
Charakterisierung als mangelnde Klugheit, Unterwiirfigkeit und
Schwiche, die der Wiirde des selbstbewussten und stolzen Men-
schen zuwiderlaufe. So prédgte etwa die Einschétzung der Stoa,
»daB der Weise nicht verzeiht“?® die Qualifizierung von Ver-
gebung nachhaltig, und Friedrich Nietzsche unterstellte, dass Ver-
zeihen als Absehen von Vergeltung beim Schwachen gerade nicht
als Ausdruck seiner Macht gilt,” sondern umgekehrt aus dessen
Ohnmacht geboren ist, so dass ein Sich-nicht-rdchen-Konnen zu
einem scheinbar moralisch wertvollen Sich-nicht-rachen-Wollen
transformiert werde.'® Vermutlich hat zur Vernachldssigung des
Vergebungsthemas auch beigetragen, dass keine der groflen
moralphilosophischen Theorien den Begriff der Vergebung sinn-
voll integrieren konnte." Zudem hat die stark religiose Konnota-
tion, die dem Begriffspaar Schuld und Vergebung eignet, ihrer-
seits dazu beigetragen, dass die primidre Zustdndigkeit dafiir
weithin der Religion und der ihr zugehorigen Theologie iiberlas-
sen wurde."?

Umso erstaunlicher erscheint es daher, dass auch innerhalb der
theologischen Ethik in der Vergangenheit kaum auf Vergebung als

7 Vgl. Bash 2010, 23.

8 Vgl. BoBmeyer/Trappe 2001, 1020.

 Vgl. Kodalle 2013, 233.

10 Vgl. Kodalle 2013, 235. Noch bei Aristoteles galt Verzeihung nicht als
Ausdruck von Schwachheit, sondern Verzeihung und Nachsicht wurden
umgekehrt als angemessene Antwort auf die Schwéche der menschlichen
Natur gewertet (vgl. BoBmeyer/Trappe 2001, 1020).

11 Vgl. Brachtendorf 2014, 23-26 und Scheiber 2006, 117 ff.

12 Vgl. auch Frettloh 2004, 181 f. und Wolbert 2001, 564.

13



Interpersonale Vergebung: ein klarungsbediirftiges Phdnomen

zwischenmenschlicher Akt reflektiert wurde. Eine Ausnahme bil-
den jene Predigten des anglikanischen Bischofs Joseph Butler
(1692-1752), in denen er eingehend auf die Haltung der Ver-
gebung reflektiert und die in der Folgezeit zu einem bleibenden
Referenzpunkt des Vergebungsthemas wurden. ,IThm wird die
Rolle zugesprochen, Verzeihung als zwischenmenschliches Ge-
schehen im Gegensatz zu dem zuvor herrschenden Diskurs eines
gottlichen Aktes gegeniiber der siindigen Menschheit erstmalig in
den Mittelpunkt geriickt zu haben und damit in Bezug auf
Verzeihung — analog zu der Sokrates zugeschriebenen Rolle — die
Philosophie ,vom Himmel auf die Erde‘ geholt zu haben.“*
Diese treffliche Einschitzung der Bedeutung Butlers durch
Klaus-Michael Kodalle beinhaltet zugleich eine erste Erkldrung
fiir die lange Zeit ausbleibende Beschéftigung mit zwischenmensch-
licher Vergebung innerhalb der christlichen Theologie: die Konzen-
tration auf die im Kreuzestod Jesu Christi erfolgte Siihne, die den
Menschen mit Gott versohnt." Paul Lehmann zufolge ist es der
Dominanz einer liturgischen und juridischen Sicht auf den Siihne-
tod Jesu zuzuschreiben, dass Vergebung innerhalb der theologi-
schen Diskussion unterbelichtet geblieben ist, zumal diese christo-
logisch-soteriologische Fokussierung als mit der Akzentsetzung
der biblischen Schriften iibereinstimmend betrachtet wurde.” Fiir
den evangelischen Theologen Geiko Miiller-Fahrenholz ist diese
Fixierung iiber die Theologie hinaus auch fiir einen generellen
Bedeutungsverlust des Vergebungsthemas verantwortlich, insofern
»die Reduktion von Siindenvergebung auf die rein theologale
Dimension — eine Position, die iibrigens inzwischen 6kumenisches
Gemeingut ist! — dazu beigetragen hat, dall Menschen unserer Zeit
mit dem Wort ,Vergebung* nichts mehr anzufangen wissen*!¢. Die
Bedeutung von Vergebung als kommunikatives Geschehen zwi-

13 Kodalle 2013, 152.

4 Fiir einen Uberblick iiber diesbeziigliche Beitriige der angelsichsischen
Theologie in den ersten vier Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts vgl. Biggar
2001, 182-187.

15 Vgl. Lehmann 1986, 236.

16 Miiller-Fahrenholz 1996, 26.

14



Das erwachte Interesse an Vergebung

schen Téter'” und Opfer wird zudem dann geschmilert, wenn einer
der beiden Beteiligten aus dem Blick gerit, was nach Miiller-Fah-
renholz eine weitere Folge dieser ontologischen Konzentration auf
die Siinde darstellt, insofern mit ihr eine Fixierung auf den Téter
einhergeht, wodurch das Opfer nur noch sekundér in Erscheinung
tritt. ,,Die vertikale Engfithrung verstarkt also die Téterorientie-
rung.“® Die Priferenz, die im Konfliktfall der Sicht auf den Téter
gilt, spiegele sich sprachlich darin wider, dass vom Verb ,,slindigen*
kein Passiv gebildet werden kann. Das Opfer, das ,,bestindigt“?
wurde, verschwindet hinter dem Téter, der gesiindigt hat. Wo aber
das Hauptaugenmerk dem Téter und seiner Tat, der begangenen
Siinde, gilt, verschiebt sich die Aufmerksamkeit zulasten des Scha-
dens, der dem Opfer dadurch zugefiigt wurde. ,,Da sie [die Kirche]
nicht zu sehen vermochte, wie sehr die Stinde Menschen schaden,
beleidigen, erniedrigen und zerstoren kann, konnte sie auch nicht
bezeugen, wie sehr Vergebung Menschen aufrichten, erhéhen, hei-
len und befreien kann. Dieser Verrat an den Leidenden hat ent-
scheidend dazu beigetragen, da3 das Angebot der Vergebung auch
in der alltdglichen Pastoral bedeutungslos geworden ist.“* Das
Thema Vergebung blieb innerhalb der Theologie somit weithin auf
die Siindenvergebung durch Gott im engeren Sinn beschriankt und
beriicksichtigte zwischenmenschliche Vergebung nur in ihrer Rele-
vanz fiir die Qualitét gottlicher Vergebung, insofern die Praxis inter-
personaler Vergebung dariiber entscheiden sollte, ob die von Gott
gewdhrte Vergebung unbedingt und endgiiltig oder bedingt und
nur vorldufig sei, und fragte, inwiefern Vergebungsbereitschaft
dann als eine Pflicht betrachtet werden miisse.”

7 Der Ubersichtlichkeit und Lesefreundlichkeit wegen beschrinkt sich die
Formulierung, sofern nicht eigens vermerkt, auf die Nennung des maskuli-
nen Genus, das die weibliche Form grundsitzlich miteinschlief3t.

18 Miller-Fahrenholz 1996, 26 . Dies @nderte sich erst mit der Befreiungs-
theologie.

19 Miiller-Fahrenholz 1996, 28.

2 Miiller-Fahrenholz 1996, 29. Eigene Ergidnzungen werden grundsétzlich
durch eckige Klammern kenntlich gemacht.

21 Vgl. Bash 2010, 28.

15



Interpersonale Vergebung: ein klarungsbediirftiges Phdnomen

Das Erwachen des Interesses an Vergebung innerhalb der Phi-
losophie in der Mitte des 20. Jahrhunderts lésst sich auf mehrere
Ursachen zuriickfiihren. Bash unterscheidet drei verschiedene Ent-
wicklungen, die das Aufkommen der Debatte iiber Vergebung
begiinstigten.”? Zum einen lockerte sich zunehmend die enge Ver-
kntipfung von Vergebung und Religion, so dass Vergebung als
transreligioser Gegenstand auch von anderen wissenschaftlichen
Disziplinen in den Blick genommen werden konnte. Die Vergrofie-
rung des Bedeutungsspektrums konnte Bash zufolge auf ein zuneh-
mendes Interesse an Fragen der Lebensqualitit zuriickzufiihren
sein, fiir deren Steigerung Vergebung im Sinne von Sicherung per-
sonlicher Zufriedenheit ein bedeutsames Element darstellt. Aus
diesem Grund hat das Aufkommen der Debatte innerhalb von Psy-
chologie und Psychotherapie keinen unerheblichen Anteil daran,
dass auch die Nachbardisziplin der Philosophie immer mehr die
Relevanz dieses interpersonalen Phinomens erkannte.”

Eine zweite Entwicklung fiihrt zu einer weiteren Ausweitung
des Vergebungsbegriffs, insofern seine Bedeutung auch jenseits
der rein interpersonalen Relation bemerkt wurde und auf das Ver-
héltnis von Gruppen und Staaten untereinander iibertragen wird.
Auch darin vollzieht sich eine Verlagerung der Thematik vom
religiosen zum Offentlichen Raum.

SchlieBlich wurde aufgrund der leidvollen Erfahrungen zweier
Weltkriege die Notwendigkeit von Vergebung als friedenssichernde
MafBnahme immer deutlicher. Insbesondere die Frage des Umgangs
mit den Verbrechen des Holocausts evozierte die Problematik, ob
und inwiefern Vergebung moglich ist, insofern sie Gréueltaten
unvorstellbaren Ausmales darstellten. Die darum gefiihrte Debatte
reflektierte nicht nur auf notwendige Voraussetzungen, unter denen
Vergebung iiberhaupt erst statthaft ist, sondern problematisierte
grundsitzlich die Frage, ob die besondere Schwere einer Tat Ver-
gebung nicht prinzipiell unméglich mache. Wihrend fiir Vladimir
Jankélévitch auBer Frage steht, dass bestimmte Verbrechen auf-

2 Vgl. Bash 2010, 29.
3 Vgl. Biggar 2001, 212-214.

16



Das erwachte Interesse an Vergebung

grund ihrer Abscheulichkeit eine Kategorie des grundsitzlich
Unverzeihlichen bildeten, sind es fiir Jacques Derrida ausschlief3-
lich Taten dieser Kategorie, auf die Vergebung als Reaktion iiber-
haupt erst moglich ist.

Diese verschiedenen Entwicklungen 16sten den Begriff der Ver-
gebung immer mehr aus seinem zunéchst religiosen Rahmen und
offenbarten zunehmend seine Bedeutung fiir den offentlichen
Diskurs, der auch in der zweiten Hailfte des 20. Jahrhunderts
gleichwohl zunichst nur von einigen wenigen, aber durchaus poin-
tierten Beitrigen lebte.* Christlich-theologische Untersuchungen
leisteten in dieser Zeit einen unbestreitbaren, wenn auch nur
bescheidenen Beitrag, meist als Reaktion auf die o6ffentliche
Debatte und auf dem Feld interdisziplindrer Forschung mit der
Psychologie.” Eine wichtige Rolle fiir ein wachsendes Interesse
vonseiten der Moralphilosophie diirfte insbesondere auch die
zunehmende Beachtung von Emotionen einnehmen, insofern
deren kognitiver Gehalt zusehends bewusst und erkannt wird.”
Schlielich mag auch die Wiederentdeckung der aristotelischen
Tugendethik Einfluss auf den moralphilosophischen Diskurs um
den Begriff der Vergebung genommen haben.”

Fiir Fraser Watts, der die Entwicklung mehr aus Sicht der kli-
nischen Psychologie betrachtet, ist das Aufkommen des Ver-
gebungsthemas eng mit dem Lebensgefithl und dem Selbstver-
stindnis des postmodernen Menschen am Beginn des dritten
Jahrtausends verkniipft, so dass er geneigt ist, gegenwirtig von
einem ,,Zeitalter der Vergebung“® zu sprechen. Im Hintergrund
dieser Einschitzung steht die Zeitanalyse Charles Taylors, nach
der Mensch und Gesellschaft in einer Zeit des Selbstausdrucks
und der Innerlichkeit angekommen sind, so dass Gewéhren und
Empfangen von Vergebung als kraftvoller Ausdruck der mensch-

24 Vgl. dazu die Ausfiihrungen bei Bash 2010, 31 und Biggar 2001, 187-196,
die sich indes auf die angelséchsische Debatte beschréanken.

% Vgl. Bash 2010, 34.

% Vgl. Murphy 2002c, 5.

27 Vgl. Jones 1995, 217 f. und Biggar 2001, 188.

2 Vegl. dazu insgesamt Watts 2004b, 185.

17



Interpersonale Vergebung: ein klarungsbediirftiges Phdnomen

lichen Verfassung gewertet werden konnten. Eng damit verkniipft
ist die Gesellschaftsdiagnose eines ausgepréigten Narzissmus. Der
hohe Stellenwert von Vergebung sei daher einer narzisstischen
Verwundbarkeit geschuldet, die neben dem Bediirfnis, Vergebung
zu erhalten, nicht weniger erfordert, als auch die Herausforderung
ihrer Gewdhrung anzunehmen. Auch dass eine Kultur der Scham
an die Stelle des Schuldempfindens getreten ist, wertet Watts als
Grund fiir die gesteigerte Bedeutung, die heute dem Phédnomen
der Vergebung zukommt. Diese gewachsene Sensibilitdt fiir die
eigenen Emotionen setze sich im in unserer Zeit besonders stark
empfundenen Schmerz iiber entfremdete Beziehungen fort, wes-
halb auch hier das Bediirfnis nach Versohnung grofler und die
Frage nach den Ressourcen ihrer Ermoglichung gestellt werde.
Als ein weiteres relevantes Signum unserer Zeit identifiziert
Watts das Lebensgefiihl des ,erschopften Selbst®, das zwar die
Notwendigkeit von Vergebung erkenne, dessen innere Leere
aber nur schwer die Kraft dazu finde. Diese Problematik verschér-
fe sich zusétzlich dadurch, dass die Bereitschaft zur Gewdhrung
von Vergebung zu einer sozialen Norm avanciert sei, so dass ihre
Erfilllung zwar zu einer Stirkung der Selbstachtung fiihre, das
Selbstwertgefiihl indes dort leide, wo ein Opfer die Kraft zur
Gewidhrung von Vergebung nicht aufzubringen vermag.

Ohne sich der emphatischen Kennzeichnung unserer Zeit als
eines ,,Zeitalters der Vergebung®“ anschlieBen zu miissen, zeigt
dieser knappe Uberblick eine Zunahme an Sensibilitit und eine
geschirfte Aufmerksamkeit fiir das Phinomen zwischenmensch-
licher Vergebung, dessen Reflexion sich der wissenschaftliche Dis-
kurs mittlerweile verstarkt zugewandt hat.”? Bevor die Situation
innerhalb der christlichen Ethik einer eingehenderen Analyse
unterzogen wird, soll eine inhaltliche Prézisierung des Ver-

2 Zu einer gegenteiligen Einschidtzung kommt Schaeffler 2014, 35 f., der
Vergebung allerdings im primédren Kontext von Schuld und Siihne betrach-
tet. Die von ihm im oOffentlichen Bewusstsein beobachtete Weigerung,
Schuld gelten zu lassen, fithre zum Ausfall der dann tberfliissig geworde-
nen Vergebung. Die Herabstufung menschlicher Schuld zu ,,menschlicher
Schwiche® habe inzwischen auch auf Theologen iibergegriffen.

18



Prazisierung des Begriffs zwischenmenschlicher Vergebung

gebungsbegriffs zur Kldarung beitragen, welcher der unterschiedli-
chen Dimensionen dieses breit gefiacherten Phdnomens fiir die
weiteren Uberlegungen nachgegangen werden soll.

2. Prézisierung des Begriffs zwischenmenschlicher Vergebung

Vergebung im Sinne einer eindeutigen und allumfassenden Defini-
tion auf den Begriff zu bringen, ist ein aussichtsloses Unterfangen.
Die enorme Komplexitédt des Begriffs fithrt zu sehr unterschiedli-
chen Akzentuierungen, die ihrerseits sehr verschieden erscheinen
lassen, was jeweils unter Vergebung zu verstehen ist. Bereits die
Tatsache, dass zwischen gottlicher Siindenvergebung und interper-
sonaler Vergebung sehr grundsitzliche Differenzen bestehen, sie
gleichwohl beide als Vergebung bezeichnet werden, bedeutet fiir
Bash, dass aufgrund sehr unterschiedlicher Formen von Vergebung
besser von Vergebungen im Plural zu sprechen sei.* Dieser Ein-
druck verstdrkt sich, beriicksichtigt man, wie unterschiedlich die
Antwort der Vergebung ausfallen kann, je nachdem, wie sich die
Situation von Opfer und Titer konkret darstellt. Welche Form
von Vergebung angemessen ist und gewéhrt wird, hdngt wesentlich
von der Natur des geschehenen Unrechts ab, wie das Opfer das
Unrecht aufgenommen hat und wie der Weg zur Vergebung sich
gestaltet, der immer auch von lebensgeschichtlichen Erfahrungen
und biografischen Priagungen abhéngig ist.*!

Das weite Spektrum an moglichen Reaktionen, die zunéchst
samtlich unter den Begriff der Vergebung gezihlt werden, wird
durch die auf R. A. Sharp zuriickgehende Unterscheidung zwi-
schen ,,thick forgiveness“ und ,,thin forgiveness* zu strukturieren
versucht, ,,was im Deutschen wohl besser mit starker und schwa-
cher Vergebung wiedergegeben wird“®. So rezipiert etwa Bash
diese Differenzierung in modifizierter Weise, insofern er unter
einem starken Begriff von Vergebung jene Haltung versteht, die

3% Vgl. Bash 2011a, 142.
3t Vgl. Bash 2011a, 146.
32 Wolbert 2013, 171.

19



Interpersonale Vergebung: ein klarungsbediirftiges Phdnomen

aufgrund ihrer edlen Gesinnung, ihrer Selbstlosigkeit und ihres
Absehens von Emporung und Groll als bewundernswert betrachtet
wird. Die schwichste Form bedeutet ihm demgegeniiber etwa das
belanglose Achselzucken angesichts der Unpiinktlichkeit eines
Freundes.* Der Begriff einer starken Vergebung ruft zugleich das
Bild unbedingter Vergebung wach, die dem Téter voraussetzungs-
los gewdhrt wird, weshalb mit dieser starken Variante nicht selten
das Verstidndnis christlicher Vergebung identifiziert wird.* Pro-
blematisch ist jedoch nicht nur die strikte Identifizierung von star-
ker Vergebung mit bedingungsloser Vergebung, sondern auch ihre
Gleichsetzung mit dem christlichen Vergebungsverstindnis, sofern
damit eine besonders ausgezeichnete Haltung gemeint sein soll.
Denn wihrend bedingungslose Vergebung moralphilosophisch
mitunter unangebracht oder sogar problematisch sein kann, bleibt
auch fiir ein christliches Verstdndnis zwischenmenschlicher Ver-
gebung zu fragen, inwiefern hier Vergebung bedingungslos zu
gewdhren sei, was erst im Ausgang einer hinreichend differenzier-
ten Analyse des bibeltheologischen Fundaments beantwortet wer-
den kann. Die Kategorie der starken Vergebung scheint schon von
daher nicht auf bedingungslose Vergebung begrenzt werden zu
konnen. Zu beachten ist daneben auch die Dynamik des Ver-
gebungsprozesses, der aufgrund verdnderter Umstinde auch zu
einer anderen Qualitdt der Vergebung fithren kann, insofern eine
anfangs noch schwache Vergebung sich durch die Reaktion des
Téters zu einer starken Vergebung zu wandeln vermag. Am ehes-
ten wird man die Klassifizierung von Vergebung als starke oder
schwache Variante ihrerseits als kontinuierliches Spektrum begrei-
fen miissen, auf dem der Charakter der unterschiedlichen Formen
von Vergebung durch Nihe und Distanz zu den beiden maf3geb-
lichen Grenzbegriffen abgebildet wird.

Ungeachtet der enormen Spannbreite dieses weiten Horizonts
und der bleibenden Unschirfe selbst infolge einer vorgenomme-
nen Differenzierung zwischen schwacher und starker Vergebung

3 Vgl. Bash 2011a, 144.
3 Vgl. Wolbert 2013, 171.

20



