
34

Texte und Vorträge von Ruth Denison

Atem-Achtsamkeit

Achtsamkeit ist die Eigenschaft des Geistes, die nicht nach et-
was ausgreift, die nichts leugnet, nichts auswählt, nichts an-
zieht, und wir können sagen: Sie reagiert nicht in irgendeiner 
Art und Weise. Achtsamkeit hat die Eigenschaft eines Spiegels.

Der Spiegel gibt der Wirk1ichkeit getreu das Gesicht, das 
hineinschaut, oder das Objekt, das davor steht, wieder. Der 
Spiegel tut nichts.

Dies ist die Art und Weise, wie wir unsere Erfahrungen, 
unser Leben anschauen sollten. Aber was ist »unser Leben«?

Unser Leben besteht aus Erfahrungen, die durch unsere 
Sinnesorgane und durch den Geist geschehen.

Unser Leben beinhaltet auch unsere Atmung. Wir erfahren 
sie durch die Berührungsempfindung. Und das ist es, was wir 
erfahren, wenn wir bemerken, dass wir atmen. Wir müssen 
irgendwo anfangen, und die Atmung ist ein schönes und wir-
kungsvolles Objekt für den Geist, um Achtsamkeit und Auf-
merksamkeit zu üben.

Ein Grund dafür ist, dass der Atem immer da ist, unauf-
hörlich, und er ist etwas Natürliches. Wir müssen nicht irgend-
etwas dafür tun. Manchmal lade ich euch ein, Bewegungen zu 



35

machen, aber da müssen wir etwas tun, und dies ist eine hand-
festere Erfahrung und einfacher zu bemerken als der Atem.

Aber es gibt gute Wege, um nachzuhelfen, dass wir den 
Atem spüren. Anfangs geht es darum, den Geist einzufangen 
und an seinen Ort zu führen.

Viele von euch machen die Erfahrung, dass euer Geist am 
Anfang des Kurses noch bei euch zuhause ist. Vielleicht habt 
ihr vergessen, dieses oder jenes zu tun. Ihr spürt noch immer 
die Verbindung mit zuhause, obwohl ihr dort jetzt nichts mehr 
tun könnt. Aber der Geist geht immer irgendwohin. Euer Kör-
per sitzt hier, aber der Geist ist unterwegs.

Bis der Geist nicht wirklich hier ist, können wir uns nicht 
wirklich darin üben, unseren Atem und unser Sitzen zu be-
merken. Wir brauchen eine »Einführung«. Wir haben Zuflucht 
genommen. Vielleicht hat das manchen von euch geholfen.

Wir haben versucht, die Sitzposition zu bemerken. Dann 
haben wir den Atem in einer allgemeinen Art und Weise be-
merkt, einfach da, wo er spürbar war. Dann habe ich gesagt: 
»Sammelt eure Aufmerksamkeit am besten an einem Ort, wo 
der Atem für euch am einfachsten zu spüren ist.«

Das ist im Grunde dort, wo er in den Körper einfließt und 
wieder aus ihm herausfließt.

Gleichzeitig gibt es auch das Heben und Senken der Bauch-
decke; sie dehnt sich und sinkt wieder zusammen. Wenn ich 
diese zusammensinkende Bewegung im Bauch spüre, kann ich 
meine Aufmerksamkeit schnell hierhin bringen und einfach 
nur bemerken, wie der Atem herausfließt.

Auf diese Weise kommen wir immer mehr in direkte Be-



36

rührung mit der Erfahrung des Atemvorganges und befolgen 
damit auch die mehr traditionelle und formale Art und Weise 
der Übung der Atem-Achtsamkeit.

Es gibt auch die Möglichkeit, die Atemzüge zu zählen oder 
dem Atem zu folgen, oder den Atem zu beobachten und die 
Worte zu sprechen, die den Vorgang benennen (ein – aus). 

Das ist meine Übung. Durch meine eigene Erfahrung habe 
ich Folgendes gefunden: Wenn man darin einige Geschick-
lichkeit entwickelt hat, hat dies eine wunderbar beruhigende 
Wirkung auf die Körperfunktionen. Wir kommen dahin, die 
ganze Atembewegung als eine Welle zu empfinden, die sich 
durch den ganzen Körper hindurchbewegt, ohne dass wir et-
was Besonderes tun müssen. Wir brauchen nur in diesem Be-
reich zu bleiben. Es ist so machtvoll! Es weitet den Geist und 
fördert gleichzeitig eine bestimmte Schärfe des Geistes. Sauer-
stoff kommt in jede Zelle; deshalb sollten wir wirklich dieser 
Bewegung gewahr sein. Aber um das wahrzunehmen, müssen 
wir ganz ruhig werden. Das bringt uns in eine sehr nahe Be-
rührung mit dem Körper.

Zugleich bringt es uns in die Haltung der Zeugin. Das be-
deutet, dass ich nicht darin verwickelt bin, was ich wahrneh-
me. Ich bemerke, dass da ein Geist ist, der die Fähigkeit hat, 
um diese Vorgänge zu wissen. So fühlt ihr euch einfach als ei-
nen Prozess, der Luft einatmet, Luft empfängt und sie wieder 
herauslässt. Wir kommen dazu, dies alles in einer unpersönli-
chen Art und Weise wahrzunehmen, und dies führt dazu, dass 
wir mehr und mehr die Position des Beobachters einnehmen, 
was die Achtsamkeit verstärkt und stabilisiert.



37

Dies lässt im Geist einen weiten Raum entstehen, einen 
Geist, der nicht reagiert. Er braucht sich nicht in den Vorgang 
einzumischen; er braucht nicht nach irgendetwas zu streben; 
er braucht nichts zurückzuweisen. Dadurch lernen wir, eine 
große Stärke und Festigkeit des Geistes zu entwickeln.

Das bedeutet, der Geist braucht nicht mehr allem zu fol-
gen, alles zu akzeptieren oder sich in alles zu verwickeln. Wir 
werden besser in uns selbst geerdet, entwickeln mehr Ruhe, 
Selbstvertrauen und immer mehr Vertrauen.

Ihr fangt an zu bemerken, dass dieser Körper wirklich von 
selbst atmet. Er braucht das »Ich« überhaupt nicht. Was wir 
»Ich« nennen, ist nicht notwendig; es löst sich auf … und sitzt 
… und tut nichts. Diese Achtsamkeit ist wach und offen und 
geräumig. Und so sehen wir den Körper-Geist-Prozess mehr 
gemäß seiner Natur. Er atmet ein – und atmet aus – und dabei 
bewegt er sich. Die Luft fließt ein, und ich kann dies beobach-
ten, ohne irgendetwas zu tun, und sie fließt wieder aus.

Wenn ihr einen tiefen Atemzug bemerkt und ihn anhalten 
wolltet, so wäre das euer Tod. Dadurch kommen wir zu großer 
Weisheit: einfach loslassen und den natürlichen Prozess sich 
entfalten lassen.

Viele unserer Probleme führen zu Kummer und Sorgen, 
sodass wir bedauern, uns darin verwickelt zu haben, und das 
hat mit unserer Zwanghaftigkeit zu tun und unserer Unfähig-
keit, im Hintergrund zu bleiben und objektiv zu sein. In dieser 
Übung lernen wir die Stärke des Geistes und viele andere Din-
ge kennen.

Stimmt ihr damit überein?



38

Sogar wenn wir nicht gleich in Kontakt mit der Atembe-
wegung kommen, können wir einfach nur bemerken, dass wir 
sitzen. Wir können die Haltung von Geduld und Akzeptanz 
pflegen. Wir können auch dieses subtile Gefühl von Unbefrie-
digtsein bemerken. Wir können lernen, nicht nach etwas zu 
greifen. Wir können unser Verlangen reduzieren, unser ganzes 
System des Haben-Wollens. Gleichzeitig erden wir uns selbst 
ein wenig; wir bringen Geist und Körper zusammen. Es gibt 
uns ein sichereres Gefühl, sogar gleich am Anfang; eine besse-
re Orientierung, einen Hauch von dem, was wir wirklich leben.

Juni 1988, Breitenbush

Die Illusionen zerstören

Die Materie, die wir als unseren Körper bezeichnen, ist etwas, 
was lebendig ist und wo alles in Bewegung ist. Es ist kein totes 
Ding. Was wir hier vorfinden, unser Fleisch, ist nichts Festes. 
In der Meditation treffen wir in ihrer essentiellen Analyse dar-
auf: ganz kleine Qualitäten, Verwandlungen, Bewegung, Wär-
me. Das ist alles Energie, sehr feine Energie. Wir durchschau-
en die Festigkeit dieses Körpers, der uns die Vorstellung und 
das Gefühl gibt, dass hier ein »Ich bin« existiert. Dieses »Ich 
bin« bringt uns dazu, sehr an dieser Form, die wir eines Tages 
verlieren, anzuhaften. Wir müssen verstehen, dass uns dieser 
Körper niemals in der Form, wie wir es uns vorgestellt haben, 
oder wie wir uns auf ihn beziehen, gehört hat, dass er niemals 
wirklich existiert hat.

Wenn wir das sehen, findet ein wirkliches Erwachen statt, 



39

und das hat eine Auswirkung auf unseren Geist, denn er sieht 
nun, was in Wirklichkeit existiert. Der Geist gibt sein falsches 
Verständnis auf, sein Festhalten; er will nicht mehr und besteht 
nicht mehr auf dem, was unmöglich ist.

Wir verhalten uns, als ob uns dieser Körper unser Glück 
geben könnte, das, was wir uns wirklich wünschen. Er kann 
das nicht! Aber er dient uns für unseren Lebensprozess, für 
das Ziel, aufzuwachen, um zum Zustand des klaren ursprüng-
lichen Geistes zu gelangen. Wir gehen zurück zu dem, was wir 
immer waren, zu unserer wahren Natur.

Zu diesem Zweck bringen wir die Kraft des Geistes in diese 
Materie, zu den körperlichen Energien und bewegen den Geist 
immer wieder durch den Körper hindurch. Es muss nicht in 
einem Schwung sein, vom Kopf zu den Füßen. Es kann in 
unterschiedlichen Regionen stattfinden. Ihr könnt das aus-
wählen; die Hauptsache ist, dass ihr diese Illusion eines festen 
Selbst zerstört.

Dann leben wir freier und halten nicht länger an unseren 
falschen Vorstellungen und unseren subtilen Identifikationen 
fest, denn dieser Körper ist unbeständig und verlässt uns ei-
nes Tages. Wir sehen auch, dass dieses »Ich« nicht als eine ei-
genständige Kraft existiert. Das sind alles Bedingtheiten, das 
heißt, ein Ding existiert nur, weil das andere existiert, und die-
se Bedingtheiten funktionieren nach ihren eigenen Gesetzen.

Ärger funktioniert nach einer bestimmten Gesetzmäßig-
keit und ist Ärger. Und wenn er aktiv ist, beherrscht er den 
ganzen Prozess. Weil wir die Fähigkeit besitzen, ihn zu bemer-
ken und achtsam mit ihm umzugehen und dadurch rechtes 



40

Verstehen entstehen zu lassen, kommen wir dazu, zu wissen, 
was das menschliche Leben verletzt und was förderlich für das 
menschliche Leben ist, damit es zu seinem Potential erwacht.

So funktioniert jeder Aspekt aufgrund seiner Gesetzmäßig-
keit: Liebe drückt sich als Liebe aus, Mitgefühl als Mitgefühl. 
Und wenn der Geist sich durch diesen lebendigen Prozess hin-
durchbewegen kann, gewinnt er die Kraft, all jene Aspekte und 
Funktionsweisen aufzulösen, die sehr zerstörerisch sind. Ihr 
müsst euch selbst als einen auf das Leben ausgerichteten Pro-
zess sehen, der die Eigenschaften und Fähigkeiten entwickelt, 
die zum Erwachen führen, und der die das Leben verletzenden 
Eigenschaften auflöst.

Und niemand ist wirklich da, der diesen Prozess leitet. Die 
Vorstellung, dass wir es tun können und uns einmischen kön-
nen, resultiert aus einem falschen Verständnis dieses beding-
ten Prozesses.

Ohne Achtsamkeit konditioniert der Geist sich selbst in sei-
ner negativen Art, und das erleben wir als Leiden, als Dukkha. 
Durch Achtsamkeit löst der Geist diese Konditionierung auf 
und wird frei und erfährt sein Potential, sein eigenes Licht.

Dies so zu verstehen bedeutet wirkliche Liebe, die höchste 
Liebe. Wenn ihr euch selbst in dieser Art und Weise als Pro-
zess seht, gebt ihr alles Klagen, alle Negativitäten auf, die wir 
immer daherbringen und die dazu beitragen, diesen Körper-
Geist-Prozess zu ersticken und daran hindern, sein eigenes 
Licht zu sehen.

Deshalb arbeiten wir so sorgfältig und mit großer Ausdau-
er. Ihr habt Glück! Und ich fühle mich so glücklich, den Lehren 



41

des Buddha begegnet zu sein, der uns eine solch wunderbare 
Übung gegeben hat. Jeder Aspekt kann erklärt und diskutiert 
werden. Wir können darüber sprechen, weshalb es so wichtig 
ist, Metta (liebende Güte, d. Ü.) zu praktizieren, warum es die 
Fünf Hindernisse gibt oder die Vier Edlen Wahrheiten.

All diese Aspekte beziehen sich auf »uns« und versuchen, 
diesen Körper-Geist-Prozess zu analysieren, um ihn auf einer 
intellektuellen und theoretischen Ebene zu verstehen.

Wir sind hier, um die praktischen Aspekte kennenzuler-
nen. Okay?

Lasst uns zusammen üben!
Juni 1988, Breitenbush

Der Affengeist – mit der inneren Unruhe arbeiten

Hin und wieder hat jeder und jede einen Affen im Geist … 
irgendeinen Donner … Der Himmel ist nicht immer klar. Da 
ist ein Gefühl der Frustration, denn wir wollen gerne etwas 
anderes. Diesen Affen wollen wir wirklich nicht! Das erzeugt 
schon einen Konflikt. Nichts ist falsch an diesem Affen. Es ist 
einfach nur ein sehr menschlicher Augenblick.

Jetzt könntet ihr diesem Affen, diesem inneren Aufgedreht-
sein einfach erlauben, mit euch zu sitzen. In solchen Augenbli-
cken ist es besser, sich nicht auf den Atem zu konzentrieren. 
Das ist zu fein, zu subtil. Was ihr tun könnt, wenn es wirklich 
schlimm ist, ist, einfach aufzustehen. Mitten in der Sitzmedi-
tation einfach aufstehen. Seht ihr, da habt ihr schon eine Be-
wegung, eine größere Bewegung, die schon die Energie verän-



42

dert. Ihr könnt diese Veränderung bereits fühlen: Die Energie 
fließt nach unten. Ihr könnt eure Wahrnehmung auf die Füße 
richten und die Lebendigkeit bemerken, wo die Bewegung ist: 
das Gefühl der Vibration und der Wärme. Empfangt diese Mit-
teilung. Die Lebendigkeit ist dann einfach da. Deshalb mache 
ich manchmal Bewegungen mit euch.

In diesem Rahmen würden Bewegungen die Stille und die 
Übung der anderen stören. Aber ihr könnt einfach geduldig 
sein und stehen. Wenn ich jetzt mit so einem Affengeist zu-
hause zu tun hätte, würde ich nicht versuchen, den Atem zu 
beobachten! Ich würde mich hinlegen und einen Arm heben 
und dann den anderen oder mich hinunterbeugen, etwas tun, 
was die Aufmerksamkeit zu diesem Körper führt, zu den kör-
perlichen Empfindungen. Oder ich würde schwimmen gehen.

Macht etwas in diesen unruhigen Augenblicken. Der Affe 
erscheint nicht nur, wenn ihr meditiert! Er ist ziemlich oft da 
und bringt alle möglichen Arten von Unannehmlichkeiten mit 
sich. Er bringt euch dazu, euch schuldig zu fühlen, zu projizie-
ren, neidisch zu sein. Er spielt allen möglichen Schabernack 
mit euch und kann euch wirklich in einen Tunnel hineinfüh-
ren! Vielleicht passiert das an einem Sonntagnachmittag, auf 
den ihr euch gefreut habt, und nun findet ihr nichts anderes 
vor als den Affen. Jetzt habt ihr eine Gelegenheit, damit zu 
arbeiten. Anstatt ärgerlich und vorwurfsvoll zu sein und die 
halbe Welt zu verfluchen, euch selbst inbegriffen. Nehmt euren 
besten Badeanzug und geht schwimmen.

Oder ihr geht in euer Lieblingsrestaurant und setzt euch 
mit dem Wissen, dass ihr hier seid, weil ihr es zuhause nicht 



43

ausgehalten habt. Es ist eine andere Szene, und ihr seht euch 
selbst dabei, wie ihr euch umschaut und etwas bestellt, was ihr 
gerne mögt. Aber jetzt macht ihr ein Ritual daraus. Nicht so, 
dass jeder es merkt und euch anguckt! Sitzt einfach da und 
wisst, dass ihr sitzt, weil dieser Affe da ist, und ihr euch in diese 
Umgebung begeben habt, um die Situation leichter zu machen. 
Jetzt stellt ihr euch selbst ein Ziel und fasst einen Beschluss: 
»Alles, was ich mache, werde ich wahrnehmen!« Ihr vergesst es 
vielleicht; aber dann erinnert ihr euch wieder daran: »Ich sitze 
in einem Restaurant!« Und ihr seht euch selbst, wie ihr darü-
ber nachdenkt: »Gott! Es ist wahr, was der Buddha sagte. Le-
ben ist Leiden. Es ist nicht nur, dass ich alt werde und sterben 
werde; dieser Affe ist auch noch da. Das ist Leiden.« Und ihr 
seht euch selbst, wie ihr damit umgeht. Und gönnt euch dieses 
Vergnügen, ins Restaurant zu gehen. Da ist nichts Schlechtes 
dabei. Oder ihr erlaubt euch, schwimmen zu gehen, wenn ihr 
wisst, aus welchem Grund ihr das tut.

Dabei handelt es sich nicht um Vermeidung. Ihr erlaubt eu-
rem Geist, diesen Tee zu trinken, um zu bemerken, dass ihr da 
seid. Dadurch habt ihr schon mehr Licht im Geist, durch die 
Veränderung der Szenerie, und ihr seid in der Lage zu beob-
achten. Ihr wisst auch, dass ihr den Affen jetzt spazieren führt; 
ihr konntet es zuhause nicht aushalten. Ihr sagt nicht einfach: 
»Vergiss diese Meditation!« In dieser neuen Umgebung gestat-
tet ihr euch selbst, diese Übung weiterzumachen, soweit das 
für euch möglich ist.

Das gilt auch, wenn ihr in einer solchen Situation ein Buch 
nehmt und etwas Weises lest. Krishnamurti kann man in sol-



44

chen Augenblicken gut lesen oder ein Buch mit Buddhas Leh-
ren, etwa die Sutra über die Achtsamkeit. Es gibt auch wun-
dervolle Bücher von Joseph Goldstein und Jack Kornfield. A 
Still Forest Pool von Jack ist gut, weil die Kapitel kurz sind. Er 
hat Reden seines Lehrers zusammengestellt, und die sind sehr 
schön.

Aber ihr müsst wissen, was ihr tut. Das hilft euch wirklich, 
euer Leiden zu erleichtern. Seht ihr das? Und das bedeutet, 
nicht davonzulaufen. Denn da ist die Achtsamkeit; dadurch 
wird es etwas ganz anderes.

Vermeiden wäre, sich abzuwenden und zu sagen: »Weg mit 
dieser Art von Übung! Sie isoliert mich nur und bringt mich 
in Schwierigkeiten. Sie ist nichts für mich! Oder ihr geht woan-
ders hin und geratet in irgendein Unglück oder grabscht nach 
einem Vergnügen.

Aber wenn es zu dieser Wahrnehmungsebene kommt, wo 
ihr den Affen seht, den Schmerz und den Konflikt, der damit 
einhergeht, und ihr seht, dass ihr jetzt sofort Erleichterung 
braucht, ist das anders. Ihr erhaltet diese Erleichterung durch 
eben diese Bewusstseinsebene, indem ihr erkennt, was vor sich 
geht, und das bedeutet dann nicht, dass ihr davonrennt. Das ist 
ein ganz schöner Unterschied.

Die Menschen benutzen auch Tiere, um etwas zu vermei-
den. Ich beobachte das hier im Zentrum mit meinem kleinen 
Hund und lerne dabei sehr viel. Die Leute nehmen dieses klei-
ne Ding und quetschen es zu Tode! Natürlich! Es ist so süß! 
Ich sage: »Herzchen, ich habe dich darum gebeten, mit dem 
Hund spazieren zu gehen! Kannst du nicht sehen, dass dieser 



45

kleinen Kreatur dieses Quetschen und Drücken nicht gefällt? 
Sie will rennen! Du hältst sie!« Und warum? Weil es sich so 
gut anfühlt! Tanha ist immer am Werk!!! Der Durst, gute Kör-
perempfindungen zu befriedigen. Seht ihr das? Das geschieht, 
wenn wir den Augenblick missbrauchen, statt etwas über das 
Unbehagen und unangenehme Gefühle zu lernen.

Das Unbehagen ist so stark, dass es keinen Raum für Acht-
samkeit gibt, und das bedeutet, dass ihr keinen anderen As-
pekt außer dem »Ich« in Betracht zieht. Das ist Egozentrik! 
Das heißt nicht, dass ihr den Hund nicht umarmen dürft. Aber 
versteht, weshalb ihr es tut.

Das Gleiche tun die Menschen auch miteinander. Mann 
oder Frau wird immer umarmt und geküsst und geknutscht! 
Und wenn ihr dann nicht so, wie sie das wollen, darauf ant-
wortet, denken sie: »Was ist falsch damit? Er oder sie liebt 
mich nicht mehr!« All das tun wir! Aber es geschieht, weil wir 
nicht wirklich sehen, es zulassen und darüber nachdenken. 
Dafür brauchen wir einen Geist, der erweitert ist und nicht 
ans »Ich« gebunden und der sich nicht immer mit dem »Ich« 
identifiziert.

Juni 1988, Breitenbush

Das Sitzen mit der Achtsamkeit gegenüber dem 
Schmerz beginnen

Während eines Sitzens macht ihr vielleicht die Erfahrung gro-
ßen Unbehagens. Das kann eine wundervolle Gelegenheit sein, 
über die Wahrheit des Leidens, des Schmerzes nachzudenken.




