TexTE UND VORTRAGE VON RUTH DENISON

ATEM-ACHTSAMKEIT

Achtsambkeit ist die Eigenschaft des Geistes, die nicht nach et-
was ausgreift, die nichts leugnet, nichts auswihlt, nichts an-
zieht, und wir kdnnen sagen: Sie reagiert nicht in irgendeiner
Art und Weise. Achtsamkeit hat die Eigenschaft eines Spiegels.

Der Spiegel gibt der Wirklichkeit getreu das Gesicht, das
hineinschaut, oder das Objekt, das davor steht, wieder. Der
Spiegel tut nichts.

Dies ist die Art und Weise, wie wir unsere Erfahrungen,
unser Leben anschauen sollten. Aber was ist »unser Leben«?

Unser Leben besteht aus Erfahrungen, die durch unsere
Sinnesorgane und durch den Geist geschehen.

Unser Leben beinhaltet auch unsere Atmung. Wir erfahren
sie durch die Berithrungsempfindung. Und das ist es, was wir
erfahren, wenn wir bemerken, dass wir atmen. Wir miissen
irgendwo anfangen, und die Atmung ist ein schénes und wir-
kungsvolles Objekt fiir den Geist, um Achtsamkeit und Auf-
merksamkeit zu iiben.

Ein Grund dafiir ist, dass der Atem immer da ist, unauf-
horlich, und er ist etwas Natiirliches. Wir miissen nicht irgend-

etwas dafiir tun. Manchmal lade ich euch ein, Bewegungen zu

34



machen, aber da miissen wir etwas tun, und dies ist eine hand-
festere Erfahrung und einfacher zu bemerken als der Atem.

Aber es gibt gute Wege, um nachzuhelfen, dass wir den
Atem spiiren. Anfangs geht es darum, den Geist einzufangen
und an seinen Ort zu fithren.

Viele von euch machen die Erfahrung, dass euer Geist am
Anfang des Kurses noch bei euch zuhause ist. Vielleicht habt
ihr vergessen, dieses oder jenes zu tun. Ihr spiirt noch immer
die Verbindung mit zuhause, obwohl ihr dort jetzt nichts mehr
tun konnt. Aber der Geist geht immer irgendwohin. Euer Kor-
per sitzt hier, aber der Geist ist unterwegs.

Bis der Geist nicht wirklich hier ist, konnen wir uns nicht
wirklich darin {iben, unseren Atem und unser Sitzen zu be-
merken. Wir brauchen eine »Einfithrung«. Wir haben Zuflucht
genommen. Vielleicht hat das manchen von euch geholfen.

Wir haben versucht, die Sitzposition zu bemerken. Dann
haben wir den Atem in einer allgemeinen Art und Weise be-
merkt, einfach da, wo er spiirbar war. Dann habe ich gesagt:
»Sammelt eure Aufmerksamkeit am besten an einem Ort, wo
der Atem fiir euch am einfachsten zu spiiren ist.«

Das ist im Grunde dort, wo er in den Korper einflief3t und
wieder aus ihm herausfliefit.

Gleichzeitig gibt es auch das Heben und Senken der Bauch-
decke; sie dehnt sich und sinkt wieder zusammen. Wenn ich
diese zusammensinkende Bewegung im Bauch spiire, kann ich
meine Aufmerksamkeit schnell hierhin bringen und einfach
nur bemerken, wie der Atem herausflief3t.

Auf diese Weise kommen wir immer mehr in direkte Be-

35



rithrung mit der Erfahrung des Atemvorganges und befolgen
damit auch die mehr traditionelle und formale Art und Weise
der Ubung der Atem-Achtsamkeit.

Es gibt auch die Méglichkeit, die Atemziige zu zéhlen oder
dem Atem zu folgen, oder den Atem zu beobachten und die
Worte zu sprechen, die den Vorgang benennen (ein - aus).

Das ist meine Ubung. Durch meine eigene Erfahrung habe
ich Folgendes gefunden: Wenn man darin einige Geschick-
lichkeit entwickelt hat, hat dies eine wunderbar beruhigende
Wirkung auf die Korperfunktionen. Wir kommen dahin, die
ganze Atembewegung als eine Welle zu empfinden, die sich
durch den ganzen Korper hindurchbewegt, ohne dass wir et-
was Besonderes tun missen. Wir brauchen nur in diesem Be-
reich zu bleiben. Es ist so machtvoll! Es weitet den Geist und
fordert gleichzeitig eine bestimmte Schérfe des Geistes. Sauer-
stoff kommt in jede Zelle; deshalb sollten wir wirklich dieser
Bewegung gewahr sein. Aber um das wahrzunehmen, miissen
wir ganz ruhig werden. Das bringt uns in eine sehr nahe Be-
rithrung mit dem Kérper.

Zugleich bringt es uns in die Haltung der Zeugin. Das be-
deutet, dass ich nicht darin verwickelt bin, was ich wahrneh-
me. Ich bemerke, dass da ein Geist ist, der die Fahigkeit hat,
um diese Vorgdnge zu wissen. So fiihlt ihr euch einfach als ei-
nen Prozess, der Luft einatmet, Luft empfingt und sie wieder
herauslasst. Wir kommen dazu, dies alles in einer unpersonli-
chen Art und Weise wahrzunehmen, und dies fiithrt dazu, dass
wir mehr und mehr die Position des Beobachters einnehmen,

was die Achtsamkeit verstarkt und stabilisiert.

36



Dies lasst im Geist einen weiten Raum entstehen, einen
Geist, der nicht reagiert. Er braucht sich nicht in den Vorgang
einzumischen; er braucht nicht nach irgendetwas zu streben;
er braucht nichts zuriickzuweisen. Dadurch lernen wir, eine
grofle Starke und Festigkeit des Geistes zu entwickeln.

Das bedeutet, der Geist braucht nicht mehr allem zu fol-
gen, alles zu akzeptieren oder sich in alles zu verwickeln. Wir
werden besser in uns selbst geerdet, entwickeln mehr Ruhe,
Selbstvertrauen und immer mehr Vertrauen.

Thr fangt an zu bemerken, dass dieser Kérper wirklich von
selbst atmet. Er braucht das »Ich« iberhaupt nicht. Was wir
»Ich« nennen, ist nicht notwendig; es 16st sich auf ... und sitzt
... und tut nichts. Diese Achtsamkeit ist wach und offen und
gerdumig. Und so sehen wir den Korper-Geist-Prozess mehr
gemaf3 seiner Natur. Er atmet ein — und atmet aus — und dabei
bewegt er sich. Die Luft flief3t ein, und ich kann dies beobach-
ten, ohne irgendetwas zu tun, und sie flieft wieder aus.

Wenn ihr einen tiefen Atemzug bemerkt und ihn anhalten
wolltet, so wire das euer Tod. Dadurch kommen wir zu grofier
Weisheit: einfach loslassen und den natiirlichen Prozess sich
entfalten lassen.

Viele unserer Probleme fithren zu Kummer und Sorgen,
sodass wir bedauern, uns darin verwickelt zu haben, und das
hat mit unserer Zwanghaftigkeit zu tun und unserer Unfahig-
keit, im Hintergrund zu bleiben und objektiv zu sein. In dieser
Ubung lernen wir die Stirke des Geistes und viele andere Din-
ge kennen.

Stimmt ihr damit tiberein?

37



Sogar wenn wir nicht gleich in Kontakt mit der Atembe-
wegung kommen, kénnen wir einfach nur bemerken, dass wir
sitzen. Wir konnen die Haltung von Geduld und Akzeptanz
pflegen. Wir kénnen auch dieses subtile Gefiihl von Unbefrie-
digtsein bemerken. Wir kénnen lernen, nicht nach etwas zu
greifen. Wir kénnen unser Verlangen reduzieren, unser ganzes
System des Haben-Wollens. Gleichzeitig erden wir uns selbst
ein wenig; wir bringen Geist und Kérper zusammen. Es gibt
uns ein sichereres Gefiihl, sogar gleich am Anfang; eine besse-
re Orientierung, einen Hauch von dem, was wir wirklich leben.

Juni 1988, Breitenbush

DIE ILLUSIONEN ZERSTOREN

Die Materie, die wir als unseren Korper bezeichnen, ist etwas,
was lebendig ist und wo alles in Bewegung ist. Es ist kein totes
Ding. Was wir hier vorfinden, unser Fleisch, ist nichts Festes.
In der Meditation treffen wir in ihrer essentiellen Analyse dar-
auf: ganz kleine Qualitdten, Verwandlungen, Bewegung, Wir-
me. Das ist alles Energie, sehr feine Energie. Wir durchschau-
en die Festigkeit dieses Korpers, der uns die Vorstellung und
das Gefiihl gibt, dass hier ein »Ich bin« existiert. Dieses »Ich
bin« bringt uns dazu, sehr an dieser Form, die wir eines Tages
verlieren, anzuhaften. Wir miissen verstehen, dass uns dieser
Korper niemals in der Form, wie wir es uns vorgestellt haben,
oder wie wir uns auf ihn beziehen, gehort hat, dass er niemals
wirklich existiert hat.

Wenn wir das sehen, findet ein wirkliches Erwachen statt,

38



und das hat eine Auswirkung auf unseren Geist, denn er sieht
nun, was in Wirklichkeit existiert. Der Geist gibt sein falsches
Verstdndnis auf, sein Festhalten; er will nicht mehr und besteht
nicht mehr auf dem, was unmaglich ist.

Wir verhalten uns, als ob uns dieser Kérper unser Gliick
geben konnte, das, was wir uns wirklich wiinschen. Er kann
das nicht! Aber er dient uns fiir unseren Lebensprozess, fiir
das Ziel, aufzuwachen, um zum Zustand des klaren urspriing-
lichen Geistes zu gelangen. Wir gehen zuriick zu dem, was wir
immer waren, zu unserer wahren Natur.

Zu diesem Zweck bringen wir die Kraft des Geistes in diese
Materie, zu den korperlichen Energien und bewegen den Geist
immer wieder durch den Korper hindurch. Es muss nicht in
einem Schwung sein, vom Kopf zu den Fiflen. Es kann in
unterschiedlichen Regionen stattfinden. Thr konnt das aus-
wihlen; die Hauptsache ist, dass ihr diese Illusion eines festen
Selbst zerstort.

Dann leben wir freier und halten nicht langer an unseren
falschen Vorstellungen und unseren subtilen Identifikationen
fest, denn dieser Korper ist unbestandig und verlésst uns ei-
nes Tages. Wir sehen auch, dass dieses »Ich« nicht als eine ei-
genstindige Kraft existiert. Das sind alles Bedingtheiten, das
heif3t, ein Ding existiert nur, weil das andere existiert, und die-
se Bedingtheiten funktionieren nach ihren eigenen Gesetzen.

Arger funktioniert nach einer bestimmten Gesetzmifig-
keit und ist Arger. Und wenn er aktiv ist, beherrscht er den
ganzen Prozess. Weil wir die Fahigkeit besitzen, ihn zu bemer-

ken und achtsam mit ihm umzugehen und dadurch rechtes

39



Verstehen entstehen zu lassen, kommen wir dazu, zu wissen,
was das menschliche Leben verletzt und was forderlich fiir das
menschliche Leben ist, damit es zu seinem Potential erwacht.

So funktioniert jeder Aspekt aufgrund seiner Gesetzmaflig-
keit: Liebe driickt sich als Liebe aus, Mitgefiihl als Mitgefiihl.
Und wenn der Geist sich durch diesen lebendigen Prozess hin-
durchbewegen kann, gewinnt er die Kraft, all jene Aspekte und
Funktionsweisen aufzuldsen, die sehr zerstorerisch sind. Thr
miisst euch selbst als einen auf das Leben ausgerichteten Pro-
zess sehen, der die Eigenschaften und Fahigkeiten entwickelt,
die zum Erwachen fithren, und der die das Leben verletzenden
Eigenschaften auflost.

Und niemand ist wirklich da, der diesen Prozess leitet. Die
Vorstellung, dass wir es tun konnen und uns einmischen kén-
nen, resultiert aus einem falschen Verstindnis dieses beding-
ten Prozesses.

Ohne Achtsambkeit konditioniert der Geist sich selbst in sei-
ner negativen Art, und das erleben wir als Leiden, als Dukkha.
Durch Achtsamkeit 16st der Geist diese Konditionierung auf
und wird frei und erfihrt sein Potential, sein eigenes Licht.

Dies so zu verstehen bedeutet wirkliche Liebe, die hochste
Liebe. Wenn ihr euch selbst in dieser Art und Weise als Pro-
zess seht, gebt ihr alles Klagen, alle Negativititen auf, die wir
immer daherbringen und die dazu beitragen, diesen Korper-
Geist-Prozess zu ersticken und daran hindern, sein eigenes
Licht zu sehen.

Deshalb arbeiten wir so sorgfiltig und mit grofer Ausdau-
er. Ihr habt Gliick! Und ich fithle mich so gliicklich, den Lehren

40



des Buddha begegnet zu sein, der uns eine solch wunderbare
Ubung gegeben hat. Jeder Aspekt kann erklirt und diskutiert
werden. Wir kénnen dariiber sprechen, weshalb es so wichtig
ist, Metta (liebende Giite, d. U.) zu praktizieren, warum es die
Fiinf Hindernisse gibt oder die Vier Edlen Wahrheiten.

All diese Aspekte beziehen sich auf »uns« und versuchen,
diesen Korper-Geist-Prozess zu analysieren, um ihn auf einer
intellektuellen und theoretischen Ebene zu verstehen.

Wir sind hier, um die praktischen Aspekte kennenzuler-
nen. Okay?

Lasst uns zusammen iiben!

Juni 1988, Breitenbush

DEeR AFFENGEIST — MIT DER INNEREN UNRUHE ARBEITEN

Hin und wieder hat jeder und jede einen Affen im Geist ...
irgendeinen Donner ... Der Himmel ist nicht immer klar. Da
ist ein Gefiihl der Frustration, denn wir wollen gerne etwas
anderes. Diesen Affen wollen wir wirklich nicht! Das erzeugt
schon einen Konflikt. Nichts ist falsch an diesem Affen. Es ist
einfach nur ein sehr menschlicher Augenblick.

Jetzt konntet ihr diesem Affen, diesem inneren Aufgedreht-
sein einfach erlauben, mit euch zu sitzen. In solchen Augenbli-
cken ist es besser, sich nicht auf den Atem zu konzentrieren.
Das ist zu fein, zu subtil. Was ihr tun kénnt, wenn es wirklich
schlimm ist, ist, einfach aufzustehen. Mitten in der Sitzmedi-
tation einfach aufstehen. Seht ihr, da habt ihr schon eine Be-

wegung, eine grofiere Bewegung, die schon die Energie veran-

41



dert. Thr konnt diese Veranderung bereits fithlen: Die Energie
flief}t nach unten. Thr kénnt eure Wahrnehmung auf die Fiif3e
richten und die Lebendigkeit bemerken, wo die Bewegung ist:
das Gefiihl der Vibration und der Warme. Empfangt diese Mit-
teilung. Die Lebendigkeit ist dann einfach da. Deshalb mache
ich manchmal Bewegungen mit euch.

In diesem Rahmen wiirden Bewegungen die Stille und die
Ubung der anderen stéren. Aber ihr kénnt einfach geduldig
sein und stehen. Wenn ich jetzt mit so einem Affengeist zu-
hause zu tun hétte, wiirde ich nicht versuchen, den Atem zu
beobachten! Ich wiirde mich hinlegen und einen Arm heben
und dann den anderen oder mich hinunterbeugen, etwas tun,
was die Aufmerksamkeit zu diesem Korper fithrt, zu den kor-
perlichen Empfindungen. Oder ich wiirde schwimmen gehen.

Macht etwas in diesen unruhigen Augenblicken. Der Affe
erscheint nicht nur, wenn ihr meditiert! Er ist ziemlich oft da
und bringt alle méglichen Arten von Unannehmlichkeiten mit
sich. Er bringt euch dazu, euch schuldig zu fiihlen, zu projizie-
ren, neidisch zu sein. Er spielt allen moglichen Schabernack
mit euch und kann euch wirklich in einen Tunnel hineinfiih-
ren! Vielleicht passiert das an einem Sonntagnachmittag, auf
den ihr euch gefreut habt, und nun findet ihr nichts anderes
vor als den Affen. Jetzt habt ihr eine Gelegenheit, damit zu
arbeiten. Anstatt drgerlich und vorwurfsvoll zu sein und die
halbe Welt zu verfluchen, euch selbst inbegriffen. Nehmt euren
besten Badeanzug und geht schwimmen.

Oder ihr geht in euer Lieblingsrestaurant und setzt euch

mit dem Wissen, dass ihr hier seid, weil ihr es zuhause nicht

42



ausgehalten habt. Es ist eine andere Szene, und ihr seht euch
selbst dabei, wie ihr euch umschaut und etwas bestellt, was ihr
gerne mogt. Aber jetzt macht ihr ein Ritual daraus. Nicht so,
dass jeder es merkt und euch anguckt! Sitzt einfach da und
wisst, dass ihr sitzt, weil dieser Affe da ist, und ihr euch in diese
Umgebung begeben habt, um die Situation leichter zu machen.
Jetzt stellt ihr euch selbst ein Ziel und fasst einen Beschluss:
»Alles, was ich mache, werde ich wahrnehmen!« Ihr vergesst es
vielleicht; aber dann erinnert ihr euch wieder daran: »Ich sitze
in einem Restaurant!« Und ihr seht euch selbst, wie ihr darii-
ber nachdenkt: »Gott! Es ist wahr, was der Buddha sagte. Le-
ben ist Leiden. Es ist nicht nur, dass ich alt werde und sterben
werde; dieser Affe ist auch noch da. Das ist Leiden.« Und ihr
seht euch selbst, wie ihr damit umgeht. Und gonnt euch dieses
Vergniigen, ins Restaurant zu gehen. Da ist nichts Schlechtes
dabei. Oder ihr erlaubt euch, schwimmen zu gehen, wenn ihr
wisst, aus welchem Grund ihr das tut.

Dabei handelt es sich nicht um Vermeidung. Thr erlaubt eu-
rem Geist, diesen Tee zu trinken, um zu bemerken, dass ihr da
seid. Dadurch habt ihr schon mehr Licht im Geist, durch die
Verinderung der Szenerie, und ihr seid in der Lage zu beob-
achten. Thr wisst auch, dass ihr den Affen jetzt spazieren fiihrt;
ihr konntet es zuhause nicht aushalten. Thr sagt nicht einfach:
»Vergiss diese Meditation!« In dieser neuen Umgebung gestat-
tet ihr euch selbst, diese Ubung weiterzumachen, soweit das
fiir euch moglich ist.

Das gilt auch, wenn ihr in einer solchen Situation ein Buch

nehmt und etwas Weises lest. Krishnamurti kann man in sol-

43



chen Augenblicken gut lesen oder ein Buch mit Buddhas Leh-
ren, etwa die Sutra iiber die Achtsamkeit. Es gibt auch wun-
dervolle Biicher von Joseph Goldstein und Jack Kornfield. A
Still Forest Pool von Jack ist gut, weil die Kapitel kurz sind. Er
hat Reden seines Lehrers zusammengestellt, und die sind sehr
schon.

Aber ihr miisst wissen, was ihr tut. Das hilft euch wirklich,
euer Leiden zu erleichtern. Seht ihr das? Und das bedeutet,
nicht davonzulaufen. Denn da ist die Achtsamkeit; dadurch
wird es etwas ganz anderes.

Vermeiden wire, sich abzuwenden und zu sagen: » Weg mit
dieser Art von Ubung! Sie isoliert mich nur und bringt mich
in Schwierigkeiten. Sie ist nichts fiir mich! Oder ihr geht woan-
ders hin und geratet in irgendein Ungliick oder grabscht nach
einem Vergntigen.

Aber wenn es zu dieser Wahrnehmungsebene kommt, wo
ihr den Affen seht, den Schmerz und den Konflikt, der damit
einhergeht, und ihr seht, dass ihr jetzt sofort Erleichterung
braucht, ist das anders. Ihr erhaltet diese Erleichterung durch
eben diese Bewusstseinsebene, indem ihr erkennt, was vor sich
geht, und das bedeutet dann nicht, dass ihr davonrennt. Das ist
ein ganz schoner Unterschied.

Die Menschen benutzen auch Tiere, um etwas zu vermei-
den. Ich beobachte das hier im Zentrum mit meinem kleinen
Hund und lerne dabei sehr viel. Die Leute nehmen dieses klei-
ne Ding und quetschen es zu Tode! Natiirlich! Es ist so stfi!
Ich sage: »Herzchen, ich habe dich darum gebeten, mit dem

Hund spazieren zu gehen! Kannst du nicht sehen, dass dieser

44



kleinen Kreatur dieses Quetschen und Driicken nicht gefallt?
Sie will rennen! Du hiltst siel« Und warum? Weil es sich so
gut anfiihlt! Tanha ist immer am Werk!!! Der Durst, gute Kor-
perempfindungen zu befriedigen. Seht ihr das? Das geschieht,
wenn wir den Augenblick missbrauchen, statt etwas iiber das
Unbehagen und unangenehme Gefiihle zu lernen.

Das Unbehagen ist so stark, dass es keinen Raum fiir Acht-
samkeit gibt, und das bedeutet, dass ihr keinen anderen As-
pekt aufler dem »Ich« in Betracht zieht. Das ist Egozentrik!
Das heifst nicht, dass ihr den Hund nicht umarmen diirft. Aber
versteht, weshalb ihr es tut.

Das Gleiche tun die Menschen auch miteinander. Mann
oder Frau wird immer umarmt und gekiisst und geknutscht!
Und wenn ihr dann nicht so, wie sie das wollen, darauf ant-
wortet, denken sie: »Was ist falsch damit? Er oder sie liebt
mich nicht mehr!« All das tun wir! Aber es geschieht, weil wir
nicht wirklich sehen, es zulassen und dariiber nachdenken.
Dafiir brauchen wir einen Geist, der erweitert ist und nicht
ans »Ich« gebunden und der sich nicht immer mit dem »Ich«
identifiziert.

Juni 1988, Breitenbush

DAs SitzEN MIT DER ACHTSAMKEIT GEGENUBER DEM
SCHMERZ BEGINNEN

Wihrend eines Sitzens macht ihr vielleicht die Erfahrung gro-
en Unbehagens. Das kann eine wundervolle Gelegenheit sein,

uiber die Wahrheit des Leidens, des Schmerzes nachzudenken.

45





