
_

BB 1 30125



ã-7:/ ó140-45 â:1-,:1ÿ0 ä-/-4 ÄÍÓÓÌuÍÔÏÍÅ >744-6É
,-<- ,-6 à-=<;ÿ0-6 å,-ý41;5=; =6, -6<?ý:. ,ý; =5É
.ý;;-6,;<- =6, -160-1<41ÿ0;<- ïA;<-5 ,-: ,-=<;ÿ0-6
ì0147;7801-Ê ï-16 8:7516-6<-;<-: ïÿ0«4-: ?ý: çý:4
éý:@È =6, ;-16 þ-:«05<-;<-; ó-:3 1;< ,1- qì0©675-É
6747/1- ,-; ã-1;<-;p ý=; ,-5 æý0:- ÍÔÌÓÊ à7ÿ0 ;-4þ;<
âýÿ04-=<-6 /14< ,ý; /1/ý6<1;ÿ0- ë8=; ý4; ;ÿ0?1-:1/;<-
è-3<«:-Ê ò7: ;7>1-4 ï=8-:4ý<1>-6 ;744<- ,-: 80147;7801É
;ÿ0- Ý6.©6/-: ,-667ÿ0 61ÿ0< >-:Bý/-6Ê ñ6;-: Þ=ÿ0
þ1-<-< ;1ÿ0 ý4; ó-/þ-/4-1<-: ý6 =6, .«0:< ïÿ0:1<< .«:
ïÿ0:1<< ,=:ÿ0 ,ý; èýþA:16<0 ,-; ä-/-4;ÿ0-6 ã-1;<-;Ê

à:Ê 8014Ê îý4. è=,?1/ ;<=,1-:<- ->ý6/-41;ÿ0- ð0-747É
/1- ;7?1- ý6 ,-: æ-;=1<-6Éä7ÿ0;ÿ0=4- ì0147;7801- =6,
8:757>1-:<- «þ-: çý6<Ê á: 4-þ< ý4; .:-1-: ïÿ0:1.<;<-44-:
16 é«6ÿ0-6Ê Þ-1 ,<> -:;ÿ01-6-6 >76 105 è-;-Éá16.«0É
:=6/-6 B= çý6<È ä-/-4 =6, ,-6 ò7:;73:ý<13-:6Ê



ä-/-4 .«: Ý6.©6/-:

ì0©675-6747/1- ,-; ã-1;<-;

á16- è-;-Éá16.«0:=6/
>76 îý4. è=,?1/

_



Ý=;.«0:41ÿ0- å6.7:5ý<176-6 «þ-:
=6;-:- Ý=<7:-6 =6, Þ«ÿ0-:

???Ê,<>Ê,-

ò76 îý4. è=,?1/ ;16, þ-1 ,<> -:;ÿ01-6-6Ö
çý6< .«: Ý6.©6/-:

à1- ç:1<13 ,-: :-16-6 ò-:6=6.<
çý6< .«: Ý6.©6/-:

à-: 3ý<-/7:1;ÿ0- å58-:ý<1>
çý6< .«: Ý6.©6/-:

à1- ç:1<13 ,-: ñ:<-14;3:ý.<
ì0147;7801- .«: Ý6.©6/-:
ò76 ï73:ý<-; þ1; ïý:<:-

ã-?1,5-<
5-16-6 .:«0-:-6 ïÿ0«4-:6

ë:1/16ý4ý=;/ýþ- ÍÕÕÓ
ÍÌÊ Ý=.4ý/- ÎÌÍÓ

,<> ò-:4ý/;/-;-44;ÿ0ý.< 5þäÂß7Ê çãÈ é«6ÿ0-6
t ÍÕÕÓ ,<> ò-:4ý/;/-;-44;ÿ0ý.< 5þäÂß7Ê çãÈ é«6ÿ0-6

ñ5;ÿ04ý/376B-8<Ö Þý43 Â Þ:=5;0ý/-6
ñ5;ÿ04ý/þ14,Ö îý480 Þ1<<6-:

ïý<B =6, ä-:;<-44=6/Ö äý:<5=< ßBý=,-:6ýÈ ã:©.-4.16/È
ý=. Ý884- éýÿ16<7;0È í=ý:3ôì:-;;

à:=ÿ3 =6, Þ16,=6/Ö à:=ÿ3-:-1 ßÊäÊÞ-ÿ3È êª:,416/-6
ã-,:=ÿ3< ý=. ;©=:-.:-1-5È ÿ047:.:-1 /-þ4-1ÿ0<-5 ìý81-:

ì:16<-, 16 ã-:5ý6A x 1;þ6 ÕÓÔÉÏÉÐÎÏÉÏÌÍÎÑÉÍ



Vorwort

»Wer Hegel verstehen will, ist noch immer mit sich
allein.« Dieser Satz von Dieter Henrich macht traurig,
aber er stimmt, denn die Phänomenologie des Geistes
zieht wirklich entlegen ihre Straße. Dabei muß es aber
nicht bleiben. Und wenn einem beim ersten Blick in
dieses Werk Hören und Sehen vergeht, so können wir
uns mit Ernst Bloch trösten: »Dunkles, das exakt als
solches ausgedrückt wird, ist ein ganz Anderes wie
Klares, das dunkel ausgedrückt ist; das Erste ist wie
Greco oder Gewitterlicht, das Zweite ist Stümperei.«

Dennoch muß ich gestehen, daß ich mich beim Le-
sen von Hegels schwerer, dunkler Sprache oft nach der
schweren, aber klaren Sprache Kants zurückgesehnt
habe. Um dieses Buch schreiben zu können, begann
ich, viele Bücher über Hegel zu lesen, und ich habe da-
bei nicht selten über die unterschiedlichsten Gedanken
gestaunt, obwohl die Ausleger das gleiche Kapitel der
Phänomenologie behandelten. Staunen kann man auch
über den eitlen Stolz, der das Herz manches nicht ganz
so bekannten Mannes wie Hegel erfüllt, wenn er
glaubt, dem großen Denker einen Fehler nachweisen
zu können. Ob dies dann wirklich erfolgreich war, ist
eine andere Frage. Wie dem auch sei: Sich mit Hegel
auseinandersetzen zu können, ist eine feine Sache.
Aber dazu muß man ihn erst einmal verstehen. Das ist
der Zweck unseres Buches.

Gründe, Hegel zu lesen, gibt es viele. Einige meinen,
er sei der Stammvater der Marxisten. Andere, er sei der
Wegbereiter für die verhängnsivolle Verherrlichung
des Staates gewesen. Aber auch dazu muß man Hegel
verstanden haben, um so etwas behaupten zu können.

Hegel für Anfänger – das heißt ehrlicherweise nicht,
daß nach der Lektüre jeder auf Anhieb Hegel verstan-

5



den hat. Der Autor will daher dem geschätzten Leser
die Worte von E. Fink ans Herz legen: »Es gehört eine
große Geduld dazu, Hegels Gedankenspur zu folgen.
Es war aber eine weitaus größere Leidenschaft, viel-
leicht die größte Denkleidenschaft der menschlichen
Geschichte, die diese Spur aufriß.«

An dieser Denkleidenschaft ein klein wenig Anteil
zu haben oder zu naschen, dazu sei der Leser eingela-
den.

München, im Frühjahr 1997 Ralf Ludwig



Inhaltsverzeichnis

Das Buch –
Schwierigkeiten, Anliegen und Entstehung . . . . . . 11

Hegels gedankliche Voraussetzungen
oder
Der Idealismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

Der letzte Philosoph
oder
Der Lebensweg eines großen Schwaben . . . . . . . . . 24

Der Motor der Wirklichkeit
oder
Die Dialektik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

Teil 1: Bewußtsein

Ärmster Reichtum
oder
Die sinnliche Gewißheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Das Spiel der Abstraktionen
oder
Die Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Der Blick hinter den Vorhang
oder
Kraft und Verstand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Wo die Wahrheit wohnt
oder
Das Selbstbewußtsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

7



Ein Maskenspiel als Meisterstück
oder
Herrschaft und Knechtschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

Die Kontrahenten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83
Die Anerkennung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
Der Kampf auf Leben und Tod . . . . . . . . . . . . . . 88
Vae victis oder Wehe den Siegern?  . . . . . . . . . . . . 90
Herr und Knecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
Die Umkehrung: Knecht und Herr  . . . . . . . . . . . 95
Todesfurcht und Arbeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

Düstere Aussichten
oder
Das unglückliche Bewußtsein . . . . . . . . . . . . . . . . 102

Happy End für das Selbstbewußtsein
oder
Die Vernunft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

Teil 2: Vernunft

Der große Anspruch
oder
Gewißheit und Wahrheit der Vernunft . . . . . . . . . 117

Aufbruch zu einer neuen Expedition
oder
Die beobachtende Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

Der Schritt in die Sittlichkeit
oder
Die Verwirklichung des Selbstbewußtseins . . . . . 138

Voreilige Freude
oder
Die reelle Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

8



Teil 3: Geist

Der Schritt in die Geschichte
oder
Der Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

Die Entfremdung vor dem Ende
oder
Die Aufklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

Vorletzte Station
oder
Moralität und Gewissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170

Der Geist vor der Vollendung
oder
Die Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

Der Vorhang fällt
oder
Das absolute Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185

Schluß

Im Labyrinth der Wirkungsgeschichte
oder
Von Hegel zu Marx . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

Kleine Wortkunde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .195

Hausapotheke für Angeschlagene
oder
Der absolute Stiefel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

Literatur-Verzeichnis
oder
Eine Art Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207

9



Titelblatt von ›System der Wissenschaft‹



Das Buch

Schwierigkeiten, Anliegen und Entstehung

Der aus Rußland stammende französische Philosoph
Alexandre Kojève (1902-68) war der festen Überzeu-
gung, daß in Jena, der Stadt, in der die Phänomenologie
des Geistes abgefaßt wurde, das Ende der Geschichte
begonnen habe. Mit dem Ende der Geschichte war für
Kojève auch die menschliche Rede zu Ende. So soll er,
einigermaßen glaubhaft überliefert, nach einer Vorle-
sung auf Hegels Phänomenologie gedeutet und seinen
Studenten beteuert haben, hier stünde alles drinnen,
mehr gäbe es nicht zu sagen. Daraufhin zog er sich von
seiner Vorlesungstätigkeit zurück und schwieg.

Die Schwierigkeiten
Eine ganz andere Erfahrung mit Hegel machte 130 Jah-
re früher der Baron Boris d'Uxkull aus Estland, ein
Garderittmeister im Dienste Rußlands. Dieser kam
1817 nach Heidelberg, um von dem berühmten Hegel
eine etwas »tiefere Erfrischung seines Geistes« zu er-
hoffen, wie uns der Hegel-Biograph Karl Rosenkranz
berichtet. Der bildungshungrige Baron ging zum näch-
sten Buchhändler und kaufte sich Hegels bislang ver-
öffentlichte Schriften. Am Abend setzte er sich bequem
in eine Sofaecke, schlug das erste Buch auf und wollte
es »durchlesen«. Ob es wirklich diese Stelle war oder
eine andere, ist uninteressant. Auf jeden Fall las er
Sätze von diesem Kaliber:

Die lebendige Substanz ist ferner das Sein, welches
in Wahrheit Subjekt oder, was dasselbe heißt, wel-
ches in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie die Be-
wegung des Sichselbstsetzens oder die Vermittlung
des Sichanderswerdens mit sich selbst ist. Sie ist als

11



Subjekt die reine einfache Negativität, eben dadurch
die Entzweiung des Einfachen; oder die entgegenge-
setzte Verdopplung …

Seufzend gab er zu: »Allein je mehr ich las, und je auf-
merksamer ich beim Lesen zu werden mich bemühete,
je weniger verstand ich das Gelesene, so daß ich, nach-
dem ich mich ein paar Stunden mit einem Satze abge-
quält hatte, ohne etwas davon verstehen zu können, das
Buch verstimmt weglegte …« Der unglückliche Boris
d'Uxkull, der in seiner Ehrlichkeit zugab, auch seine
Heft-Nachschriften mit den Hegel-Vorlesungen nicht
verstanden zu haben, bekommt vom Meister ein paar
Hilfestellungen und darf ihn später auf einigen Spa-
ziergängen begleiten.

Da der Leser nicht mehr das Glück hat, von Hegel
begleitet zu werden, wird diese Aufgabe unser ›Hegel
für Anfänger‹ übernehmen. Unser Ausflug wird sicher
nicht so gefährlich werden wie die Irrfahrt des Odys-
seus (D. Fr. Strauß), aber es kann uns in der Tat ebenso
ergehen wie dem armen Baron d'Uxkull. Wenn schon
ein Hegel-Kenner wie H. Althaus warnt, daß der Ver-
such einer Interpretation uns sehr bald auflaufen läßt
wie ein Schiff auf felsiger Klippe, sollte uns das zwar
nicht abschrecken, aber doch nachdenklich stimmen.
Das Wagnis Geist einzugehen, ist ein schön klingender
Satz, der einem recht schnell verleidet wird.

Nehmen wir »Vorrede« und »Einleitung«. Norma-
lerweise helfen Einleitungen, ein Buch zu verstehen.
Hegels Einleitungen in die Phänomenologie sind indes
so komprimiert, daß bereits sie abschreckend sind. So
grotesk es klingt, aber es ist einfacher, erst das Ganze zu
lesen, um die beiden Einleitungen verstehen zu kön-
nen.

Mancher Dozent preist sich glücklich, in einem Se-
mester die »Vorrede« abhandeln zu können. Meist blei-

12



ben die Seminare darin stecken oder begnügen sich mit
der kürzeren Einleitung. Was aber ist mit den 500 Sei-
ten, die darauf erst folgen?

So zieht die Phänomenologie entlegen ihre Straße
(Bloch), und es wird auf der Wanderung oft dunkel
werden.

Deshalb begleiten wir den Leser und begeben uns
mit ihm auf die entlegene Straße.

Das Anliegen
Phänomenologie des Geistes, so ist zu lesen, ist die
»Darstellung des erscheinenden Wissens«. Der Autor
muß gestehen, daß er als Student bei dem erstmaligen
Hören dieses Stichwortes weniger an Hegels Buch ge-
dacht hat, als vielmehr an den kleinen Fritz, der vor den
strengen Augen des Lehrers an der Tafel steht und mit
zitternder Kreide die Rechenaufgabe zu lösen versucht.
Und trotzdem ist der Unterschied zwischen Fritzchen
und Hegel gar nicht so groß: So wie Fritz sein Wissen
erscheinen lassen und den Augen und Ohren des Leh-
rers darstellen will, versucht Hegel das Wissen von
dem, was allem zu Grunde liegt, in die sichtbare Er-
scheinung zu überführen und darzustellen.

Den letzten Halbsatz wollen wir umformulieren,
um den Gedanken voranzutreiben: Das Wesen der
Dinge, die uns bekannt sind, ist ja nicht nur in den Din-
gen verschlossen, sondern hat eine Erscheinung, einen
Schein. Wir sollten uns ab jetzt daran gewöhnen, das
Wort Schein ohne jeden negativen Beigeschmack wahr-
zunehmen!

Einer, der ehrlicherweise zugegeben hatte, Hegels
Phänomenologie nie verstanden zu haben, hat doch
von dem Anliegen etwas gespürt, das der ganzen Phi-
losophie zu eigen ist, wenn er schreibt:

Der Schein, was ist er, dem das Wesen fehlt?
Das Wesen, wär’ es, wenn es nicht erschiene?

13



Der Mann, der Hegel nie verstanden hatte, aber die-
se Zeilen schreiben konnte, war Goethe.

Wesen und Schein sind nicht nur Begriffe der Philo-
sophie. Der Alltag ist voll von der Wechselwirkung
beider. Beispiel: Güte, Nachsicht, Sorge und Strenge
können als Wesen einer Mutter erscheinen. Auch das
Wesen der Liebe hat mancherlei Erscheinungen: es
kann als Vertrauen, Gefühlsrausch, Zuneigung, Zärt-
lichkeit oder Begierde erscheinen, wobei jeder für sich
prüfen kann, ob die Erscheinung, ob der Schein dem
Wesen mehr oder weniger entspricht.

Den Grundgedanken dieser Beispiele können wir
ausweiten.

Nicht nur dem Sein als Mutter oder dem Sein der
Liebe liegt ein Wesen zu Grunde, sondern auch dem
gesamten Sein, und vor allem dem Wissen davon.

Alles Sein hat ein Wesen, und wir können nur von
ihm wissen, wenn wir den Schein, die Erscheinung des
Wesens betrachten.

Dies macht Hegel in seiner Phänomenologie des
Geistes: Das Buch untersucht das Wissen vom Wesen
der Dinge. Zuerst erscheint es als sinnliches Wissen,
dann als Wahrnehmung, dann als Verstand bis hin zur
Vernunft. – In einem zweiten Teil werden die Erschei-
nungen der Vernunft untersucht, die sich zum Geist
aufschwingt, bis das Wissen zu seinem Ziel kommt:
dem absoluten Wissen. Aber das Ziel liegt noch weit.

Die Entstehung
Die vielen Spekulationen über die Entstehungsge-
schichte der Phänomenologie sind interessant, aber wi-
dersprüchlich. Fangen wir mit den Tatsachen an.

Fest steht, daß Hegel im Mai 1805 zum ersten Mal
erwähnt, daß er an einer Phänomenologie des Geistes
schreibt. Zu dieser Zeit, der große Kant ist gerade ein
Jahr tot, ist er Professor in Jena. Im Februar 1806 wird
ein Teil zu seinem Verleger nach Bamberg geschickt,

14



der Verfasser möchte eine Abschlagszahlung. In der
Nacht zum 14. Oktober 1806 schreibt er die letzten
Seiten. Daß dies unter dem Kanonendonner der
Schlacht von Jena und Auerstedt vonstatten geht, ist er-
wiesen. Allerdings fehlt die ca. 50-seitige »Vorrede«.
Sie wird später geschrieben und wird eine Einführung
in die Gesamtphilosophie Hegels werden.

Schließlich erscheint die Phänomenologie im Handel
(mit Vorrede), es ist Frühjahr 1807. In dieser Zeit spe-
kuliert er mit einer 2. Auflage, da er selbst dem Werk
letzte Klarheit abspricht. In einem Brief drückt er den
Wunsch aus, »das Schiff hier und da noch vom Ballaste
säubern und flotter machen zu können«.

Jetzt beginnen die Rätsel. Noch Mitte 1829 hält er
eine Umarbeitung für geboten, dagegen meint er im
Herbst 1831, seine »frühe Arbeit« sei nicht umzuarbei-
ten. Trotzdem geht er zwei Wochen vor seinem Tod
noch zum Berliner Buchhändler Duncker, um einen
Vertrag über eine Neuausgabe abzuschließen (Alt-
haus).

Es gibt weitere Rätsel: Ohne seine Phänomenologie
je zu verleugnen, legt er sie in Heidelberg und Berlin
nie seinen Vorlesungen zugrunde, obwohl sie – nach
David Friedrich Strauß – das A und O der Hegelschen
Werke ist. Auch verwegene Theorien sind zu lesen: He-
gel habe seit der Enzyklopädie die Phänomenologie des
Geistes als »unhaltbares Werk aufgeben müssen.« So ei-
ner seiner ersten Schüler, C.F. Bachmann.

Ein weiteres Rätsel gibt das Original-Titelblatt auf
(siehe Seite 10). Dort ist zu lesen, sie sei »Erster Theil«
des »Systems der Wissenschaft«. Wo aber ist der zwei-
te Teil? Es gibt keinen.

Mit einer auf Indizien gestützten Mutmaßung wol-
len wir dem Leser eine Theorie anbieten, die sich an Th.
Haering anlehnt und die größte Wahrscheinlichkeit be-
sitzt.

Schon in Jena war es Hegels erklärte Absicht, mit ei-

15



nem Gesamtentwurf seiner Philosophie, einem Sy-
stem, an die akademische Öffentlichkeit zu treten. Bis
jetzt war er nur mit der kleineren ›Differenzschrift‹
(auf die wir noch zu sprechen kommen) über den Un-
terschied zwischen Fichte und Schelling in Erschei-
nung getreten. Als er merkte, daß der Plan für ein Ge-
samtsystem mehr Zeit beanspruchte als ihm lieb war
und er aus Gründen der Karriere eine weitere Veröf-
fentlichung brauchte, schrieb er eine »Einleitung« in
das geplante System. Diese Einschätzung als Einleitung
behielt er noch nach der Herausgabe in einem Brief an
Schelling bei, obwohl die »Einleitung« jetzt bereits
»Erster Theil« des Systems hieß.

So weitete sich die Einleitung »unter der Hand« und
aufgrund des inneren und äußeren Druckes »in fast un-
glaublich kurzer Zeit« (Haering), »auf dem Höhe-
punkt seiner Jenaer Lebenskrise« (Althaus) zu dem jet-
zigen Umfang aus und bekam, inzwischen zum Selbst-
zweck geworden, den Namen Phänomenologie des
Geistes. Die Monstrosität des Umfangs läßt sich damit
erklären, daß Hegel im Überschwang des Schreibens
wie in einen Strudel gerissen wurde und nicht mehr
aufhören konnte. Ein Forscher behauptete sogar, im
Sommer 1806 hätte Hegel die Herrschaft über seine
Arbeit verloren (O. Pöggeler).

Hegel konnte zu dem Zeitpunkt nicht wissen, daß
spätere Generationen ausgerechnet dieses Werk als
»Geburtsstätte« seiner Philosophie betrachteten
(Marx) und es zum berühmtesten und wirkungsmäch-
tigsten seiner Bücher erklärten. So war er nach der Fer-
tigstellung recht hilflos, denn er konnte seiner Phäno-
menologie keinen geeigneten Ort in seinem System zu-
weisen.

Diese Hilflosigkeit muß geblieben sein, selbst als
sein Hauptwerk, die Nürnberger Logik, erschienen
und die Heidelberger Enzyklopädie abzusehen war.

So läßt sich zusammenfassend die Theorie vertreten,

16



daß die Phänomenologie eine unfreiwillige Vorweg-
nahme seines Systems ist, die später von Hegel deshalb
stiefmütterlich behandelt wurde, weil seine ganze Vor-
liebe den späteren systematischen Gesamtdarstellun-
gen galt.



Hegels gedankliche Voraussetzungen
oder

Der Idealismus

Kein Denken kann sich aus sich selbst erklären. Wie
selbständig auch immer ein Student des ersten Seme-
sters denken kann, sein Denken bleibt stets geprägt
durch die Schule, davor von den Eltern bis zurück zu
den Märchenbüchern seines Kinderzimmers. Und das
Ganze der Denkfähigkeit ist schließlich eingebettet in
einen Zeitgeist, der mehr oder weniger sichtbare Spu-
ren hinterläßt.

Das Flußbett von Hegels gewaltigem Denken ist der
Idealismus. Ohne ihn versteht man den ohnehin schon
schwer verständlichen Denkweg noch weniger.

Das Wort Idealismus stammt aus dem Griechischen:
idein = sehen, eidos = das Bild. Trotz der sinnlichen
Grundbedeutung ist damit schon sehr früh etwas ge-
meint, was über das sinnliche Sehen und das äußere
Bild hinausgeht, nämlich das, was Bild und Sehen zu-
grunde liegt, ähnlich unserem Wort »Ideal«, das auch
nicht bei Äußerlichkeiten haltmacht.

Für den griechischen Philosophen Platon war das
»Bild« ein geistiges Urbild, eine »Idee«, und alle hand-
festen Wirklichkeiten dieser Welt waren nur Abbilder,
nur verkörperlichte Abziehbilder des Urbildes = der
Idee.

Diese Vorstellung beherrschte im großen und
ganzen als Metaphysik die gesamte herkömmliche Phi-
losophie des Abendlandes, die einen einheitlichen
Grund für alles Sein in diesem Gedanken gefunden hat-
te: das Geistige, das Ideelle, das der Welt zugrunde
liegt. Diese Welt ist uns nur in unseren Vorstellungen
gegeben.

Das war durchgängig so, bis ein gewaltiger Bruch
durch das Denken des Menschen ging: die Aufklärung

18



und in ihrem Gefolge das unaufhaltsame Aufkommen
der Naturwissenschaften. Frei von den Fesseln von Re-
ligion und Kirche stürzte sich die menschliche Ver-
nunft auf die Natur als wahren Inhalt aller Erkenntnis.
Die Erfahrung rückte an die erste Stelle und bekam un-
ter dem Schlagwort des Empirismus die höchsten Wei-
hen menschlicher Erkenntnis, bis sie ihren Höhepunkt
im mechanischen Materialismus des 17./18. Jahrhun-
derts fand. Kraft und Materie wurden die neuen
Grundbegriffe, und das Naturgeschehen wurde ohne
Gott, allein mit Hilfe des Ursache-Wirkung-Zusam-
menhangs erklärt.

Man kann durchaus die bombastische Formulierung
einer Philosophie-Geschichte übernehmen, die sagt,
daß sich die großen Denker des Idealismus dieser Ent-
wicklung »entgegenwarfen«, auch wenn diese noch
nicht in ihrer Gesamtheit absehbar war.

Diese Front gegen eine reine materialistische Welt-
sicht nur als ein historisches Problem abzutun, ist legi-
tim. Ebenso legitim ist allerdings, dem Anliegen des
Idealismus eine aktuelle Bedeutung für die heutige Zeit
zuzusprechen. Man muß dafür nicht die Kausaler-
klärung der Welt durch die Naturwissenschaften in
Frage stellen. Es genügt schon eine grundsätzliche Of-
fenheit für die Frage, ob die Aufarbeitung der Einheit
der Welt allein Sache dieser Wissenschaften bleiben
darf. Erklärungsversuche des christlichen und außer-
christlichen Glaubens, ebenso die Versuche der Mo-
deerscheinung Esoterik, sind durchaus gangbare Wege
eines heutigen Idealismus, sofern sie kein Rückfall in
eine Wissenschaftsfeindlichkeit sind.

Das Anliegen des Idealismus damals war die Ret-
tung der traditionellen abendländischen Werte von
Wahrheit, Sittlichkeit und Religion. Es war das Anlie-
gen des Deutschen Idealismus, der einen Abriß ver-
dient, auch wenn er äußerst komprimiert ist. An sei-
nem Anfang steht Kant, an seinem Ende Hegel.

19



1. Der kritische Idealismus

Bei der Untersuchung von Wirklichkeit und Wissen,
dem Grundthema des Idealismus, stößt KANT (1724 bis
1804) auf eine unüberwindliche Schranke: Das Ich
bleibt in seiner Wirklichkeitserfassung abhängig von
dem »Ding an sich«, das unergründbar und außerhalb
jeglichen Wissens ist. Vor dieser Schranke wird die Ver-
nunft aber fündig. Sie findet heraus, daß sie an der Na-
tur, an der Wirklichkeit nur das erkennen kann, was sie
vorher in sie hineingedacht hat. Ferner kommt sie zu
dem Schluß, daß der Verstand wie ein Stempel die Ka-
tegorien des Verstandes in das Rohmaterial der sinnli-
chen Wahrnehmung hineindrückt, um sie dort auch
wiederzufinden.

Zentral ist die Erkenntnis (Stichwort: Kopernikani-
sche Wende): Die reine Subjektivität konstituiert die
Objektivität, oder etwas leichter: Das Subjekt, das Ich,
prägt dem Objekt, dem Universum, seine logische
Form auf.

2. Der subjektive Idealismus

Fichte (1762 – 1814) lehnt Kants Abhängigkeit des Ich
vom Ding an sich ab. Er muß es tun, weil Abhängigkeit
unvereinbar ist mit Freiheit. Auch das Erkennen, meint
Fichte, muß Sache des eigenen Tuns sein. Es kann nicht
angehen, daß unsere Vorstellung von den Gegenstän-
den abhängt, das führt zum Materialismus: der Mensch
wird zum passiven Teil.

Fichte leitet den Gegenstand von der Vorstellung des
Menschen ab. Hier ist der Mensch der aktive Teil,
selbsttätig und voller Tatendrang.

So kommt Fichte zu dem Ergebnis, daß das, was uns
als Welt erscheint, in Wahrheit gar nicht existiert. Das,
was wir an der Welt sehen, ist in Wahrheit nur der Ent-
wurf einer Welt im schöpferischen Ich.

20


