Meiner

Christoph Strosetzki (Hg.)

Ethik und Politik des Aristoteles
in der Friihen Neuzeit



Archiv fiir
Begriffsgeschichte

Begriindet von
ERICH ROTHACKER

herausgegeben
von
CHRISTIAN BERMES, ULRICH DIERSE UND MICHAEL ERLER
Redaktion: ANNIKA HAND

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Ethik und Politik

des Aristoteles
in der Frithen Neuzeit

herausgegeben
von
CHRISTOPH STROSETZKI
IN VERBINDUNG MIT WALTER MESCH UND CHRISTIAN PIETSCH

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-2898-7
ISBN eBook: 978-3 7873-2899-4

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2016. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch fiir
Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG
ausdriicklich gestatten. Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck und Bindung:
Druckhaus Beltz, Bad Langensalza. Werkdruckpapier: alterungsbesténdig nach
ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichte Zell-
stoff. Printed in Germany. www.meiner.de/afb



INHALT

Christoph Strosetzki
VOIrwort . ... 1

Uwe Baumann
Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung
der Englischen Renaissance . ............. ... .. ..., 9

David A. Lines

Ethics, Politics and History in Bernardo Segni (1504-1558)............ 45
Walter Mesch
Das Gottliche in uns und das menschliche Leben ................... 69

Jorn Miiller
Der Kommentar zur Nikomachischen Ethik
von Johannes Versor (1 1485). . ...t 93

Matthias Perkams
GesetzZ UNd GEWISSEII .« oottt ettt et et et et e e e 123

Christian Pietsch
Freiheitund Schicksal . ....... ... ... . . 147

Riccardo Pozzo
Die Begriindungsfunktion der Habituslehre bei Piccolomini und Duodo 167

Christof Rapp
John Rainolds iiber ethische Aspekte der Aristotelischen Rhetorik . . . .. 177

Bernd Roling
Lutherische Debatten iiber die virtus heroica zwischen Heldentum

UNd ASKESE .. ..o 195
Salvador Rus Rufino

El Hombre ;Animal Politicoo Social? ............ .. . ... ... ..... 211
Richard Saage

Atistoteles-Kritik und frithneuzeitliche Modernisierung .............. 243

Christian Schiifer
Das Gesetzdes Handelns . ........... .. i 257



VI Inhalt

Arbogast Schmitt
Zur Grundlegung der Ethik in einer >Kultur des Gefiihls< bei Aristoteles 277

Christoph Strosetzki
Zum Kaufmann bei Aristoteles und im Spanien der Frithen Neuzeit.... 303



VORWORT

Bekanntlich ist es ein Charakteristikum des frithneuzeitlichen Humanismus, den
Menschen ins Zentrum des Interesses zu stellen. Dabei wird er nicht nur allge-
mein und theoretisch, sondern auch in seinen konkreten Erscheinungsformen
und praktischen Verrichtungen betrachtet. Die unterschiedlichen Alltagswelten
beruflicher und privater Art werden beobachtet, beschrieben, miteinander ver-
glichen und beurteilt. Ein gutes Beispiel dafiir ist La piazza universale di tutte
le professioni del mondo (1587) des Italieners Tomaso Garzoni. Das italienische
Wort »professioni« wird in der deutschen Ubersetzung aus dem Jahr 1619 mit
»Professionen, Kiinsten, Geschifften, Hindlen vnd Handiwercken« iibersetzt
und umschrieben, wihrend in der spanischen Ubersetzung von Christéval Sua-
rez de Figuero von 1615 nur von »plaza universal de todas ciencias y artes«
die Rede ist. Auf mehr als 700 Seiten werden in 153 Kapiteln nicht nur Berufe
mit ihren berufsbezogenen Wissensdisziplinen vorgestellt, sondern auch unter-
schiedlichste Bereiche alltdglicher Praxis. Garzonis Werk La piazza universale
ist der seltene Fall einer Gesamtschau menschlicher Alltagswelten beruflicher
und privater Art. Zahlreicher sind die teils deskriptiven, teils normativen Dar-
stellungen einzelner Lebenswelten, die neben weiteren literarischen Gattungen
nutzbringend herangezogen werden sollen. Bei den Humanisten finden sich fiir
zahlreiche Verhaltensbereiche entsprechende Traktate, die ein gewisses stan-
desbedingtes und kulturelles Apriori bilden, das sowohl das Handeln als auch
das Erkennen mitbedingt. Vorliegender Band stellt nun die Frage, inwiefern die
Theorien des Aristoteles in Ethik und Politik nach wie vor eine Rolle bei der
Erorterung des Verhaltens des einzelnen und der Gestaltung der Gesellschaft
spielen. Weiter ist zu fragen, ob der Riickgriff auf Aristoteles mit einer eindeu-
tigen Wertung verbunden ist und ob es sich eher um duflere Referenzen oder um
die Artikulation zentraler Gehalte handelt. Und ist die Renaissance nicht eher
von Platon als von Aristoteles gepragt?

Dante rithmt Aristoteles dhnlich wie Albertus Magnus oder Thomas von
Aquin noch als »Meister derer, die wissen«, und macht so dem scholastischen
Aristotelismus alle Ehre. Doch schon zwischen Petrarca und Ficino wird im-
mer héufiger die Auffassung vertreten, dass der »gottliche Platon« Aristoteles
vorzuziehen sei. In dieselbe Richtung deutet Cristofero Landinos Auszeichnung
Platons als »Fiirst der Philosophenc, die wie Ficinos Ubersetzungen und Kom-
mentare platonischer Schriften in den Kontext des Florentiner Platonismus ge-
hort. Wohl nicht zuletzt angesichts dieser Entwicklung in Florenz hat sich in der
kulturhistorischen Wahrnehmung der Renaissance weithin die Ansicht durch-
gesetzt, sie sei in philosophischer Hinsicht primér oder gar ausschlief3lich plato-

Archiv fiir Begriffsgeschichte - Sonderheft 12 - © Felix Meiner Verlag 2016 - ISBN 978-3-7873-2525-2



2 Vorwort

nisch orientiert. Bei ndherem Hinsehen ldsst sich diese Ansicht jedoch kaum auf-
rechterhalten. Schon im Blick auf die Lage in Italien wird man dem Florentiner
Platonismus einen Paduaner (oder Venezianer) Aristotelismus entgegenstellen
miissen. Zu denken ist dabei an wichtige Kommentatoren wie Tomeo, Pompo-
nazzi, Piccolomini und Zabarella — um nur wenige zu nennen —, aber auch an die
beriihmte Erstausgabe des griechischen Aristoteles durch Minuzio, die zwischen
1495 und 1498 erscheint.

Blickt man tiber Italien hinaus, zeigt sich ebenfalls, dass die Auseinander-
setzung mit Aristoteles im 15. und 16.Jahrhundert keineswegs abreif3t. Von der
spanischen Spitscholastik (z.B. Francisco de Vittoria) iiber die Deutsche Re-
formation (z.B. Philipp Melanchthon) bis zum Frankreich der Religionskriege
(z.B.Jean Bodin) finden sich prominente Beitrage zur Aristoteles-Rezeption. In
der Kommentierung des Aristoteles ist die Produktivitidt der Auseinanderset-
zung enorm, was sich bereits an der grolen Zahl von Kommentatoren zwischen
1500 und 1650 (tiber 1350) zeigt. Wie immer man dies im Einzelnen einschit-
zen mag — jedenfalls wird die aristotelische Orientierung der mittelalterlichen
Scholastik (die sich durchaus mit wichtigen Riickgriffen auf Platon vertrdgt)
in der Renaissance nicht einfach durch eine platonische Orientierung abgelost.
Vielmehr wird auch hier der alte Streit zwischen Aristotelikern und Platonikern
fortgefiihrt. Dabei sind die Fronten keineswegs immer klar, weil schon seit dem
Neuplatonismus, der in die spatantike Aristoteles-Kommentierung eingeflossen
ist, einflussreiche Harmonisierungsmodelle in Umlauf waren. Ein nicht weniger
uniibersichtliches Bild zeigt das 17.Jahrhundert. Die Auseinandersetzung mit
Aristoteles schwankt hier zwischen polemischem Anti-Aristotelismus als trei-
bender Kraft, vorsichtiger Weiterfithrung durch (nur teils beabsichtigte) Ver-
wendung aristotelischer Theorieelemente und deutlicher Zustimmung durch die
Verteidigung des Aristotelismus.

Der aktuelle Forschungsstand zeigt bereits eine intensive Beschiftigung vor
allem mit der aristotelischen Kosmologie, Metaphysik, Psychologie, Erkennt-
nistheorie und Rhetorik sowie mit dem grundsétzlichen Paradigmenwechsel in
der Frithen Neuzeit. Der ethische und politische Aristotelismus, der im vorlie-
genden Band thematisiert werden soll, ist dagegen deutlich weniger bearbeitet.
Dabei ist kaum zu iibersehen, dass unter den aristotelischen Schriften im 15.
und 16.Jahrhundert neben De anima einerseits und der Rhetorica sowie der Po-
etica andererseits vor allem die Ethica Nicomachea und die Politica besondere
Beachtung fanden. In ethischen und politischen Schriften der Renaissance und
Frithen Neuzeit kann der Bezug zu Aristoteles explizit sein, wenn aus seinen
Werken oder den Kommentaren und Kompilationen seiner Werke zitiert wird,
oder implizit sein, wenn auf einige seiner zentralen Ideen zuriickgegriffen wird.
Die Auseinandersetzung mit ihm findet sich in philosophischen ebenso wie in
literarischen Werken, in offentlich ausgetragenen Kontroversen ebenso wie in
Essays und Traktaten. So kann selbst in anti-aristotelischen Schriften eine impli-
zite Weiterfiihrung einiger Elemente seiner Philosophie zu finden sein.



Vorwort 3

Die einzelnen Beitrdge des vorliegenden Bandes lassen sich in zwei Grup-
pen einteilen: die erste beschéftigt sich mit dem Staat und seinen Gesetzen, die
zweite mit dem individuellen Handeln, seiner Fundierung und seinen Kompo-
nenten. Die Definition des Gesetzes thematisiert Christian Schdfer. Er belegt,
dass in de Sotos De iustitia et iure das Gesetz mit der thomasischen Handlungs-
theorie verbunden wird. De Soto legt in den Anfangsquaestionen eine grund-
legende Definition des lex-Begriffs vor, die er aus den Vorgaben der Rechts-
und Gesetzeslehre bei Thomas von Aquin entwickelt und die es erlauben soll
zu verstehen, warum die voneinander unabhingigen Rechtssysteme (kirchliches
Recht, weltliches Recht sowie alle partikuldren Ausformungen von Rechtssyste-
men und Rechtstraditionen) gleichermafBen als »Recht« angesehen werden kon-
nen. De Soto zeigt auch auf, dass jedes Gesetz in seiner Entstehung und seinen
Grundbestandteilen den Handlungsentscheidungen eines Individuums dhnelt.
Er erklért, wie und mithilfe welcher Instanzen (Verstand, Wille) es zu Entschliis-
sen eines Individuums kommt, sozusagen einer privaten lex, einem handlungs-
generierenden Selbstgesetzgebungsvorgang. Auffallend sind dabei Verweise, die
sich iiber Thomas hinaus direkt auf Aristoteles’ Nikomachische Ethik stiitzen.

Welche Rolle fiir den Staat die Herrschaftsform der Tyrannei hat, zeigt Uwe
Baumanns Beitrag. Er belegt, dass sich die englischen Dramatiker des Renais-
sancetheaters ebenso wie Fulke Greville zentraler Motive der klassisch-antiken
Tyrannentopik bedienen und damit ihren Zeitgenossen Kriterien vermitteln zur
Bewertung der politischen und sozialen Strukturen ihrer Zeit. In der Darstellung
von Herrschaft in William Shakespeares Richard 111, John Fords The Chronicle
Historie of Perkin Warbeck, Ben Jonsons Sejanus His Fall, John Fletchers The
Tragedy of Valentinian und Fulke Grevilles Poetical Treatise of Monarchy konnte
ein wirkungsvolles, von der Zensur kaum kontrollierbares subversives poli-
tisches Potenzial liegen.

Dass es angesichts einer Tyrannenherrschaft ein Recht zum Widerstand gibt,
veranschaulicht Matthias Perkams am Verhéltnis zwischen dem allgemeinen Ge-
setz und dem individuellen Gewissen. Die Grundlage hierfiir bietet das Werk des
Thomas von Aquin, der ein Widerstandsrecht, zum Teil sogar eine Widerstands-
pflicht, gegen ungerechte Gesetze erlaubt. Anhand der Interpretationen des tho-
masischen /ex-Traktats durch Cajetan und Sudrez wird gezeigt, dass Cajetan die
Autoritidt des Gewissens direkt aus der lex aeterna ableitet: Durch die Riickbin-
dung des Gewissens an das ewige Gesetz wird es legitim, ein positives Gesetz an-
hand verniinftiger Griinde als ungerecht zu beurteilen und dagegen Widerstand
zu leisten. Bei Sudrez dagegen ergibt sich,dass ein ungerechtes Gesetz kein Gesetz
im eigentlichen Sinne ist, da die Gerechtigkeit, also Rationalitét eines Gesetzes,
zu den konstitutiven Merkmalen des Gesetzes tiberhaupt gehort. Bemerkenswert
sei es, dass beide Autoren, wenn auch im Detail unterschiedlich, den Willen des
gottlichen Gesetzgebers als eigentlichen Geltungsgrund der Gesetze betonen.

Italienische Ubersetzungen ethischer und politischer Werke sind immer zu-
gleich Auseinandersetzungen mit Machiavelli. Dies zeigt David Lines am Bei-



4 Vorwort

spiel von Bernardo Segni (1504-1558). Dabei veranschaulicht er den innovativen
Charakter von Segnis Ubersetzung der Aristotelischen Werke in die National-
sprache Italienisch. Besonderes Augenmerk gilt der Darstellung des Tyrannen in
Aristoteles’ Politik V.10-11. Segni iibersetzte einige Werke des Aristoteles: die
Rhetorik (1545-1546), Nikomachische Ethik (1547), Politik (1548) und Poetik
(1548-1549). Segnis Werk muss dabei im Kontext eines neuartigen, in den 1540er
Jahren beginnenden Interesses in Italien gesehen werden, aristotelische Werke
in der italienischen Nationalsprache zu présentieren.

Die Gesellschaftsentwiirfe des Thomas Morus und des Thomas Hobbes set-
zen sich nach Richard Saage gleichermaflen mit aristotelischen Vorgaben aus-
einander. Dabei verwirft Morus die Pramisse, dass die einen zum Arbeiten und
die anderen zum Gehorchen geboren sind, und entzieht damit einer anthropo-
logischen Hierarchisierung der Gesellschaft die aristotelische Grundlage. Dem
aristotelischen Wirtschaftsmodell der weitgehenden Selbstversorgung stellt er
ein Konzept gegeniiber, das im Kern einer Planwirtschaft Zhnelt. Auch Hobbes
kritisiert die aristotelische Herrschaftspyramide, wenn auch aus einer anderen
Perspektive: Seine Gesellschaft ist individualisiert und definiert sich iiber das
Prinzip der Konkurrenz. Trotz der Gemeinsamkeiten der Gesellschaftsentwiirfe
von Hobbes und Morus, ihrer Aristoteles-Kritik und ihrer konstruktivistischen
Methodik, gehen diese doch von unterschiedlichen Pramissen aus. So weist der
eine den Weg in eine kollektive, der andere in eine individualistische Moderne.

Mit Hobbes ist schon der Weg in die zweite Gruppe von Beitrdgen eingeschla-
gen, die sich mit dem Handeln, seiner Fundierung und seinen Komponenten
beschéftigen. Exemplarisch stellt Christian Pietsch die Frage nach der Moglich-
keit freien, selbstverantworteten menschlichen Entscheidens und Handelns bei
Alexander von Aphrodisias und seiner Rezeption in der Frithen Neuzeit (v.a.
durch Pietro Pomponazzis De fato). Er identifiziert den unaristotelischen Begriff
der heimarméné mit dem zentralen aristotelischen Begriff der physis, der fiir das
Handeln des Einzelnen verantwortlichen Instanz. Daraus ergibt sich, dass der
Mensch zumindest nach Ausbildung seines Charakters keineswegs mehr frei im
Sinne einer Wahl zwischen vollig gleichberechtigten Handlungsoptionen ist, da
sein Handeln durch Charaktertendenzen pridisponiert ist. Vor diesem Hinter-
grund stellt sich die Frage, ob es den einen antiken Aristotelismus iiberhaupt
gab oder stattdessen viele antike Aristotelismen. Das Corpus Aristotelicum, die
Schriften Alexanders von Aphrodisias und spétere neuplatonische Kommentare
zu Aristoteles stellen selbst bereits antike Rezeptionen aristotelischen Denkens
dar, in denen es zu thematischen und methodischen Wandlungen kommt.

Eine andere Festlegung des Charakters, der die Handlungsoptionen ein-
schrinkt, ist der Habitus. Nach Riccardo Pozzo fragt Francesco Piccolomini nach
dem ontologischen Status des Habitus. Er verortet die Grundhaltungen des Ver-
standes extra mentem, wonach es ohne die ontologisch in der Natur griindende
Weisheit weder Kunst noch Klugheit oder Wissenschaft gibe. Der Piccolomini-
Schiiler Andrea Duodo fiihrt die Habitusdebatte weiter, indem er die fiinf aristo-



Vorwort 5

telischen habitus principes fiir unzureichend befindet und um die habitus instru-
mentales erganzt, die die Methoden zur Begriindung von Wissen liefern. Sowohl
Piccolomini als auch Duodo behandeln die Aristoteles entlehnte Habituslehre
als wissenschaftstheoretisches Problem.

Dass der Mensch von Natur aus als soziales Wesen zum Leben in der Gemein-
schaft bestimmt ist, findet sich im zweiten Kapitel des ersten Buches der Politik
des Aristoteles. Darauf greift Salvador Rus Rufino zuriick, wenn er darlegt, wie
Aristoteles die Entwicklung der menschlichen Gesellschaften von der kleinsten
Einheit der Familie iiber das komplexere Dorf bis zur komplexesten Einheit,
der Polis, versteht. Verbunden mit der thomasischen Tradition verwenden die
Kommentatoren der Renaissance bevorzugt die Ubersetzung animal civile, die
im spéteren Verlauf mit der Reformationsbewegung von animal sociale abgelOst
wird. Diese Transformation des Begriffs deutet auf die Betonung der sich schritt-
weise entwickelnden Opposition zwischen zivilem und kirchlichem Recht hin
und kann als Ursprung einer sdkularisierten Politikkonzeption gesehen werden.
Um ein animal sociale zu sein, muss der Mensch bestimmte Eigenschaften erfiil-
len, die er im Laufe seiner Entwicklung erst herausbilden muss: die Fahigkeit zur
Sprache, zum verniinftigen Denken und zur Unterscheidung von Gut und Bose
bzw. Recht und Unrecht.

Welche Bedeutung der Wille fiir das Handeln hat, analysiert Jorn Miiller,
wenn er sich mit Johannes Versor beschiftigt, der die Aristoteles-Auslegung an
den zentraleuropdischen Universitdten im spéten 15. und frithen 16.Jahrhundert
malgeblich beeinflusst hat. In seiner Ethik, wie sie sich in seinem Quaestiones-
Kommentar zur Aristotelischen Nikomachischen Ethik findet, steht die Behand-
lung der Unbeherrschtheit (griech. akrasia, lat. incontinentia) im Vordergrund.
Diese akrasia entspricht einer Handlungs- und Siindenlehre augustinischer Pro-
venienz und deutet damit den Aristotelischen Ursprungstext um. Man konnte
hier von einer Mittelstellung des Willens zwischen Sinnlichkeit und Ratio spre-
chen. Die deutliche Orientierung an Thomas fiithrt dazu, dass sich Versors Quaes-
tiones eher als eine Art Kurzfassung der Gliickslehre des Thomas und weniger
als eine direkte Kommentierung des Aristoteles lesen.

In seinem Beitrag zur Gliickslehre des Aristoteles untersucht Walter Mesch,
inwiefern ein traditionelles Stufenmodell der eudaimonia hilfreich sein kann,
um zwischen aktuellen inklusivistischen und exklusivistischen Interpretationen
zu vermitteln. Aus Sicht der Inklusivisten sei eudaimonia das umfassendste Gut,
das im praktischen oder politischen Leben alle ethischen und dianoethischen
Tugenden beinhalte. Aus Sicht der Exklusivisten hingegen konne eudaimonia,
zumindest im engeren Sinne, nur im vollkommensten Gut der Weisheit liegen,
das ein theoretisches oder gottdhnliches Leben leitet. Es werden zunidchst die
Vor- und Nachteile dieser zwei extremen Sichtweisen diskutiert, um danach das
Vermittlungspotential von zwei wichtigen Texten der Florentiner Renaissance
zu betrachten: Leonardo Brunis Einfithrung in die Moralphilosophie und Do-
nato Acciaiuolis Kommentar zur Nikomachischen Ethik.



6 Vorwort

Nicht die eudaimonia, sondern das Lustprinzip stellt Arbogast Schmitt in den
Mittelpunkt seiner Betrachtungen. Aristoteles weist die Ethik dem Bereich von
Lust und Unlust zu und sieht ihre Hauptaufgabe darin, »das wirklich Ange-
nehme schmecken zu lehren«. Da seinem Urteil nach die Lust ein Begleitphi-
nomen der Tétigkeit ist, ist sie fiir ihn nicht grundsétzlich etwas Irrationales, das
dem Denken entgegengesetzt ist, sondern wird von der Tétigkeit her begriffen,
zu der sie gehort. Die lustvollsten Tétigkeiten sind die, in denen jemand sein
Konnen vollendet und ungehindert entfaltet. Das sind vor allem die psychischen
Akte vom Wahrnehmen bis zum Denken. Alle diese Akte haben eine mogliche
Vollendung, wenn sie auf beste Weise ausgefiihrt werden und auf dazu passende
Gegenstidnde gerichtet sind. Am besten und lustvollsten nennt Aristoteles das
reine Erkennen selbst. Das hat ihm Kritik eingebracht. Sein auf eine bestmog-
liche Lusterfahrung, d.h. auf das Gliick des Einzelnen, gerichtete Ethik ist aber
gerade wegen ihrer Ausrichtung auf eine Ordnung der Liiste auch realistischer
als eine Ethik, die erst im Absehen des Einzelnen von sich selbst und einem Han-
deln allein zugunsten anderer wahre Moral erkennen kann.

Hatte im Mittelalter die Heiligkeit des Mértyrers Vorbildcharakter, musste
mit der Entwertung der Heiligen im protestantischen Kontext Ersatz gesucht
werden. Es war nach Bernd Roling die heroische Tugend, die fiir die protestan-
tischen Ethiker der Frithen Neuzeit zum entscheidenden Vehikel wurde, um das
Vakuum, das die sanctitas hinterlassen hatte, mit neuer Bedeutung zu fiillen. An-
ders als im Spétmittelalter hatte sich dabei jedoch mit dem Beginn des 17. Jahr-
hunderts in den Lutherischen Ethiken eine vergleichsweise klare Bestimmung
des Heroen herausgebildet. Es entsteht das Panorama eines aristotelischen Aus-
nahmemenschen, der kein eskapistischer Eremit mehr sein sollte, sondern seine
Tugenden als gesellschaftlich niitzliche Talente ins Zentrum riickt. Die virtus
heroica war ein moralischer Habitus, der besondere Menschen betraf und in
Gott und seiner Gnade seinen Ursprung hatte. Den Helden musste ein afflatus
divinus, eine gottliche Einhauchung, auszeichnen, die ihn an die gewohnliche
Situation anpasste und seine Fahigkeiten entfaltete. Es entstand die Vorstellung,
dass der Held den Schopfer nachahmt und so zum Vorbild seiner Gesellschaft
wird.

Unterschiedliche Berufsgruppen erfordern unterschiedliche Tugenden und
Fihigkeiten. Ausgehend von der neuen Bedeutung des Kaufmanns im Spanien
der Frithen Neuzeit vergleicht Christoph Strosetzki die gesellschaftliche Be-
trachtung des Berufsstandes in dieser Epoche mit den Positionen der Antike.
In der aristotelischen Gesellschaftstheorie ist der Kaufmann zwar ein notwen-
diges Element, allerdings erscheint er oft in negativem Licht. Ihm fehlt die no-
tige MuBe fiir die denkende Tétigkeit. Als Sklave oder Fremder gehort er nicht
zu den Stiitzen der Gesellschaft. Da er meist reich ist, ist er selten tugendhaft:
Die Freigebigkeit als mittleres Maf} erreicht er meist nicht. Spanische Theoreti-
ker wie Mercado und Azpilcueta verteidigen dagegen den Kaufmann gegeniiber
traditionell vorgebrachten Anschuldigungen und bekréftigen seine gesellschaft-



Vorwort 7

liche Bedeutung und moralische Dignitdt. Dabei weisen sie dem bereits im Mit-
telalter erorterten Begriff des pretium iustum eine zentrale Stellung zu.

Da auch Reden Handeln ist, liegt es nahe, die Beziehungen zwischen Rheto-
rik und Ethik zu thematisieren. Christof Rapp stellt die Vorlesung iiber Aristo-
teles” Rhetorik vor, die der noch junge John Rainolds vermutlich im Jahr 1572
am Corpus Christi College hielt. Rainolds bleibt zwar weitgehend auf aristote-
lischem Boden, sieht aber zugleich in Agricola, Vives und Ramus Verbiindete in
seinem Kampf gegen einen autoritédtsglaubigen Aristotelismus. Betrachtet man
den Aufbau der Vorlesung, ist nicht zu iibersehen, dass Rainolds sich deutlich
mehr fiir das ethische Material der Rhetorik als fiir die logischen Details interes-
siert. Er fragt sich, ob die Affekterregung richtig sei, wozu er eine Bestimmung
der Natur der Affekte vornimmt. Polemisch wird Rainolds dort, wo er die von
Aristoteles aufgezidhlten Gliicksgiiter als wesentliche Bestandteile der aristote-
lischen Gliicksethik interpretiert und aus puritanisch-asketischer Sicht scharf
kritisiert.

Die — wie sich gezeigt hat sehr komplexe — Frage nach der Bedeutung des
Aristoteles fiir die Ethik und Politik der Frithen Neuzeit entstand im Kontext
des von Christoph Strosetzki geleiteten DFG-Projekts »Humanistenwissen und
Lebensformen in der Frithen Neuzeit«. Herausgestellt werden sollte, welche Be-
deutung die aristotelischen Lehren in der Frithen Neuzeit fiir die Bewertung
und Einordnung des gesellschaftlichen Handelns haben. Da die wechselseitigen
Beeinflussungen gerade in dieser Epoche vielféltig waren, wurde eine gesamt-
europdische Ausrichtung gewihlt. Die vorliegenden Beitrdge gehen zuriick auf
die von der DFG finanzierte Tagung, die im Dezember 2013 an der Universi-
tat Miinster stattfand. An der Konzeption und Einladung waren die Miinstera-
ner Kollegen Walter Mesch und Christian Pietsch beteiligt. Zu danken ist auch
Martha Walczak fiir die redaktionelle Betreuung der Druckvorbereitung sowie
dem Felix Meiner Verlag und den verantwortlichen Herausgebern fiir die Auf-
nahme in die Reihe der Sonderhefte des Archivs fiir Begriffsgeschichte.

Miinster, im Januar 2016 Christoph Strosetzki



ABHANDLUNGEN

Uwe Baumann

BASILEIA UND TYRANNIS IN DER DRAMATIK UND DER
DICHTUNG DER ENGLISCHEN RENAISSANCE

1. Prolog

Eine der faszinierendsten Figuren auf der Bithne des englischen Renaissance-
theaters (ca. 1580-1642) ist der Tyrann. Wie so viele Einzelphdnomene der Dra-
matik jener Zeit ist die Ausgestaltung des Tyrannenbildes, sind die Elemente
und Ziige, die das tiberindividuelle Motiv des Tyrannen konstituieren, erst in den
letzten Jahrzehnten in den Fokus der Forschung getreten.! Dabei wurde mehr-
fach herausgestellt, wie konsequent William Shakespeare und seine Zeitgenos-
sen typologisch-topische Klassifizierungen wie Tyrann (bzw. Tyrannis) und sein
terminologisch-konzeptuelles Gegenbild Basileus (bzw. Basileia) fiir die Sympa-
thie- und Rezeptionslenkung nutzen. Eine Vielzahl der solcherart auf die Dar-
stellung von Herrschaft und Herrschaftskonzepten konzentrierten Historien und
Tragodien entfalten in der dramatischen Prédsentation / Auffithrung hohe zeitge-
nossische politische >Brisanz<, indem sie das Publikum zur diskursiven Reflexion
der positiven / negativen Auswirkungen des jeweiligen Herrschaftskonzepts ein
laden und zugleich tiber das Prinzip der Korrespondenzbeziehung den — na-
tiirlich verbotenen — Blick auf die eigenen Herrscher/innen und deren Herr-
schaftsausiibung lenken.2 Insbesondere die reich entwickelte Tyrannentopik der

1 Vgl. Rebecca W. Bushnell: Tragedies of Tyrants. Political Thought and Theater in the Eng-
lish Renaissance (London 1990); vgl. ebenfalls Robert P. Adams: Opposed Tudor Myths of Po-
wer: Machiavellian Tyrants and Christian Kings. In: Studies in the Continental Background of
Renaissance English Literature. Essays Presented to John Leon Lievsay, ed. by Dale Betrand
Jonas Randall and George Walton Williams (Durham 1977) 67-90; William A. Armstrong: The
Elizabethan Conception of the Tyrant. In: Review of English Studies 22 (1946) 161-181; William
A. Armstrong: The Influence of Seneca and Machiavelli on the Elizabethan Tyrant. In: Review
of English Studies 24 (1948) 19-35; Francis James Bayerl: The Characterization of the Tyrant in
Elizabethan Drama (Diss. Univ. of Toronto 1974). Vgl. insgesamt auch Uwe Baumann: Basileus
und Tyrann. Herrscherbilder und Bilder von Herrschaft in der Englischen Renaissance, Diissel-
dorfer Beitrdge aus Anglistik und Amerikanistik. Bd.8 (Frankfurt a.M. 1999).

2 Vgl. exemplarisch zu den Romerdramen der englischen Renaissance U. Baumann: Das
Drama der englischen Renaissance als politische Kunst. Die zeitgenossische Aktualitdt der Ro-
merdramen. Teil I in Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 33 (1992) 101-131; Teil II in Litera-
turwissenschaftliches Jahrbuch 35 (1994) 63-100; U. Baumann: The Presentation of the Roman
Imperial Court in Jacobean Tragedy. In: Jacobean Drama as Social Criticism, ed. by James Hogg
(Salzburg 1995) 73-93; U. Baumann: Tyrannen, Attentiter und Intrigen: Die Darstellung des

Archiv fiir Begriffsgeschichte - Sonderheft 12 - © Felix Meiner Verlag 2016 - ISBN 978-3-7873-2525-2



10 Uwe Baumann

Englischen Renaissancedramatik griindet dabei — was die bisherige Forschung
weitgehend marginalisiert hat — in humanistischen Synthesen und Distinktionen,
die ihrerseits in klassisch antiker und mittelalterlicher politischer Philosophie
und Historiographie griinden.3 Diese zunéchst allgemeine Aussage mochte ich
im Folgenden anhand exemplarischer Dramen von William Shakespeare, Ben
Jonson, John Fletcher und John Ford konkretisieren, detaillierter vorstellen und
funktionsgeschichtlich analysieren. Ein Vergleich mit den Herrschaftskonzep-
ten in der politischen Dichtung Fulke Grevilles soll den Beitrag beschlieen.
Als begriffsgeschichtlicher und terminologischer Einstieg ist zuvor ein knapper,
auf wenige Beispiele konzentrierter, chronologischer Uberblick iiber die Bedeu-
tungsgeschichte von gr. tOpavvog und lat. tyrannus unverzichtbar,* da dieser die
Bedeutungsvielfalt von engl. tyrant erkldrt und zugleich wesentliche Ziige der
antiken Tyrannenkonzeption expliziert.

1. Topavvog und tyrannus: Begriffsgeschichte

Der gr. Terminus topovvog (wohl tyrrhenischer Herkunft)sS bezeichnet urspriing-
lich neutral einen Alleinherrscher und wird noch von Herodot hiufig synonym
mit factievg oder novapyog verwendet.6 Der scharfe politische Gegensatz zwi-

Romischen Kaiserhofes in der Jakobdischen Tragodie. In: Basileus und Tyrann, hg. von U. Bau-
mann, a.a.0. [Anm. 1] 419-440; U. Baumann: Historia magistra vitae? Romische Geschichte im
Drama der Shakespearezeit. In: Bilder der Antike. Super alta perennis — Studien zur Wirkung
der Klassischen Antike. Bd.1, hg. von Astrid Steiner-Weber, Thomas Schmitz und Marc Laureys
(Gottingen 2007) 89-126.

3 Vgl. U. Baumann: Thomas More and the Classical Tyrant. In: Thomas More and the Clas-
sics. Moreana 86 (1985) 108-127. Vgl. ebenfalls Ernst Walser: Die Gestalt des tragischen und
des komischen Tyrannen in Mittelalter und Renaissance. In: Kultur- und Universalgeschich-
te: Walther-Goetz-Festschrift (Leipzig/Berlin 1927) 125-144; Alfred von Martin: Coluccio
Salutati‘s Traktat >Vom Tyrannen< Eine Kulturgeschichtliche Untersuchung nebst Textedition.
Abhandlungen zur mittleren und neueren Geschichte. Bd.47 (Berlin 1913); Coluccio Salutati:
>Tractatus de tyranno«. Kritische Ausgabe mit einer historisch-juristischen Einleitung. Quel-
len der Rechtsphilosophie. Bd.1, hg. von Francesco Ercole (Berlin 1914); Ephraim Emerton:
Humanism and Tyranny: Studies in the Italian Trecento (Cambridge 1925); Bernhard Bess:
Frankreichs Kirchenpolitik und der Prozess des Jean Petit iiber die Lehre vom Tyrannenmord
(Marburg 1891); Alfred Coville: Jean Petit: La question du tyrannicide au commencement du
XVe siecle (Paris 1932); Edeltraud Werner: Von Tyrannen und Fiirsten. Coluccio Salutati und
Niccolo Machiavelli als Protagonisten der Diskussion in der italienischen Renaissance. In: Ba-
sileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a.a.O. [Anm. 1] 55-80.

4 Es sei freimiitig eingestanden, dass der folgende, iiberaus knappe begriffsgeschichtliche
Uberblick einige Anregungen der Institutio principis christiani des Erasmus von Rotterdam
(In: Des. Erasmi Opera Omnia. Bd.4, Teil 1, hg. von Otto Herding (Amsterdam 1974) 152-163)
verdankt. Fiir unsere bescheidenen Zwecke geniigt im Folgenden bei Zitaten aus antiken grie-
chischen Quellen zumeist eine — jeweils mit dem Original abgeglichene — deutsche Ubersetzung.

5 Vgl. T. Lenschau, in: Realenzyklopidie der klassischen Altertumswissenschaft Bd.VII A,
2(1948), Sp. 1821-1842, s.v. > Tyranniss, bes. Sp. 1822.

6 Vgl. Herodot 1,12; 1,14; 1,15; I11,80-82; vgl. Gerhard Heintzeler: Das Bild des Tyrannen



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 11

schen griechischer Polis und Alleinherrschaft dufert sich u.a. darin, dass es fiir
den Biirger der Polis keine hohere Ehre, keinen grofleren Verdienst als den Ty-
rannenmord gibt: Die Tyrannenmérder Harmodios und Aristogeiton werden in
Athen iiber Jahrhunderte verehrt.7 Den prinzipiellen Gegensatz zwischen Polis
und Alleinherrschaft betont auch schon Herodot in der berithmten Verfassungs-
debatte. Der Verteidiger der Demokratie, Otanes, wirft der Alleinherrschaft Hy-
bris vor, in ihr herrsche die Willkiir eines Einzelnen, der niemandem Rechen-
schaft schulde; Sosikles geif3elt in der Korintherrede die Alleinherrschaft explizit
als das Ungerechteste und Blutriinstigste der Welt.8

Auch auf die griechische Bithne wirkt dieser Gegensatz zwischen Polis und
Alleinherrschaft,? vielleicht am nachhaltigsten auf Euripides; in der Tragodie
Die Schutzflehenden kontrastiert er (bzw. seine Figur Theseus) Alleinherrschaft
und Isonomie (429 ft.):10

Nichts ist dem Volk so feindlich wie Tyrannenmacht:
Da gelten — was das Hochste — nicht gemeinsame
Gesetze; nur ein Konig, der sich alles Recht

Anmaft, gebietet: keine Gleichheit waltet mehr.

Doch wo Gesetze aufgezeichnet wurden, hat

Der arme und der reiche Mann das gleiche Recht.
Auch darf der Schwache wider einen Gliicklichen

Das Recht vertreten, wenn er ihm ruchlos erscheint,
Und wenn er wahr gesprochen, siegt der Kleinere.
Auch ist es Freiheit, wenn der Herold ruft im Volk:
»Wer will den Biirgern guten Rat verkiindigen?«

Und hochgeehrt ist, wer es will; wer aber nicht,

Der schweigt. Wo wire gleichres Recht in einem Staat?
Auch freut ein Volk sich, welches selbst im Land gebeut,
Kraftvoller Jiinglingsarme, die sich ihm geweiht;

bei Platon. Ein Beitrag zur Geschichte der griechischen Staatsethik. In: Tiibinger Beitrdge zur
Altertumswissenschaft 3 (Stuttgart 1937) bes. 7-15.

7 Vgl.Marga Hirsch: Die athenischen Tyrannenmorder in Geschichtsschreibung und Volks-
legende. In: Klio 20 (1926) 129-167; Hans Friedel: Der Tyrannenmord in Gesetzgebung und
Volksmeinung der Griechen. Wiirzburger Studien zur Altertumswissenschaft. Bd.11 (Stuttgart
1937); Karl Schefold: Die Tyrannenmorder. In: Museum Helveticum 1 (1944) 189-202; Helmut
Berve: Die Tyrannis bei den Griechen (Darmstadt 1967) bes. Bd.1, 6377 und Bd.2, 554-563.
Vgl. ebenfalls Max Lossen: Die Lehre vom Tyrannenmord in der christlichen Zeit. Festrede der
Koniglich Bayrischen Akademie der Wissenschaften (Miinchen 1894); Hans Georg Schmidt:
Die Lehre vom Tyrannenmord. Ein Kapitel aus der Rechtsphilosophie (Tiibingen 1901); Hans
Jonas: Die Lehre vom Tyrannenmord in der Antike (Koln 1947).

8 Vgl. Herodot 111,80 und V,92¢.

9 Vgl. G. Heintzeler: Das Bild, a.a.0. [Anm. 6] 11-14. Vgl. ebenso Bernhard Zimmermann:
Das Herrscherbild in der griechischen Literatur des 5. und 4.Jahrhunderts v. Chr. In: U. Bau-
mann: Basileus und Tyrann, a.a.O. [Anm. 1] 1-12, bes. 10ff.

10 Euripides, Suppl. (Die Schutzflehenden) 429-454. (Ubersetzung von J. J. Donner).



12 Uwe Baumann

Ein Konig aber achtet sie dem Feinde gleich,

Und jeden Besten, der ihm klug und weise diinkt,
Ermordet er, fiir seine Zwingherrschaft besorgt.
Wie mag ein Staat nun fiirder stark und sicher sein,
Wenn einer gleichwie Ahren auf dem Friihlingsfeld
Die Kiihnen und der Jugend Bliite bricht?

Was niitzt es, dass man Kindern Geld und Gut erwirbt,
Des Herrschers Habe miihevoll zu mehren nur?
Was niitzt es, schone Tochter sich daheim zu ziehn,
Dem Herrn zu siiBer Wonne, wenn’s ihn liistet nur,
Zu bittrem Schmerz den Eltern?

Ungeachtet aller Macht und alles dufleren Glanzes ist der Alleinherrscher (in
Euripides‘ Ion) in Wahrheit ungliicklich, muss er doch bestindig um sein Le-
ben fiirchten und die Guten meiden; seine Kumpane muss er sich aus der bosen
Rotte suchen.!!

Im Geschichtswerk des Thukydides wird der Alleinherrscher als vollendeter
Egoist gezeichnet, sorgt er doch nur fiir den eigenen Nutzen, das eigene Wohl-
befinden und die eigene Dynastie. Selbst eine eventuelle Fiirsorge fiir die Polis
entspringt egoistischen Motiven.!2 Im dritten Buch beschreibt und klassifiziert
Thukydides kurz die Verfassung Thebens; dabei ordnet er die dortige Herrschaft
weniger Ménner als dem Gesetz und weiser Ordnung am fernsten und der Ty-
rannis (der Alleinherrschaft) am nachsten ein,!3 womit Tyrannis zum Gegenbe-
griff zu weiser Ordnung und Gesetz wird.

Ganz in diesem Sinne definiert dann Xenophon den Tyrannen. Als erster
grenzt er ihn klar von seinem Gegenbild, dem Konig, dem Baciievg, ab: Der Ko-
nig herrscht mit dem Willen seiner Untertanen und nach dem Gesetz, der Tyrann
dagegen herrscht gegen den Willen der Bevolkerung, aus eigener Machtvollkom-
menheit und unter Missachtung der Gesetze.!4 Xenophons Schriften markieren
ein wichtiges Stadium in der Entwicklung des Tyrannenbildes. In seinem Hieron,
einem Dialog zwischen dem Tyrannen Hieron I von Syrakus und dem Dichter
Simonides, vertritt Hieron die Ansicht, dass der Tyrann im Vergleich zum Pri-
vatmann der Ungliicklichere sei: Die Angst, die Herrschaft zu verlieren, fessele
den Tyrannen an seine Residenz;!5 das ihm gespendete Lob erkenne er als bloRe
Schmeichelei.l® Nie konne er in Frieden leben, immer miisse er bewaffnet und

11 Vgl. Euripides, Ion 621 ff. Vgl. zur Vorstellung vom in Wahrheit ungliicklichen Tyrannen
Benedikt Giger: Der Tyrann. Werden und Wesen des tyrannischen Menschen und des Staatsty-
rannen (Ziirich 1940) bes. 68-79.

12 Vgl. Thukydides I,17.

13 Vgl. Thukydides II1,62.

14 Vgl. Xenophon, Mem. 1V,6,12.

15 Vgl. Xenophon, Hier. 1; vgl. insgesamt auch B. Zimmermann: Das Herrscherbild, a.a.O.
[Anm. 9] 3-5.

16 Vgl. Xenophon, Hier. 1.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 13

von seiner Leibgarde umgeben sein, und dennoch sei er niemals in Sicherheit.!7
Vertrauen konne und diirfe er niemandem entgegenbringen, trachteten ihm doch
sogar die eigenen Kinder und nichsten Verwandten nach dem Leben.18 In der
Cyropaedia, einem Fiirstenspiegel, der die Entwicklung des Kyros zum jungen
Mann, zum erfolgreichen Feldherrn und schlieBlich zum besonnenen Herrscher
nachzeichnet, portritiert Xenophon mit Kyros den idealen Alleinherrscher: Ky-
ros sorgt fiir seine Untertanen wie ein Hirte fiir seine Herde, wie ein Vater fiir
seine Kinder.19 Xenophon fasst in seinen Schriften all das zusammen, was bisher
als typisch fiir den Tyrannen angefiihrt wurde: Der Tyrann ist ein Herrscher, der
seine Herrschaft gegen die Polis erlangt hat und diese ohne Zustimmung der
Bevolkerung ausiibt. Von einer ethischen Verurteilung des Tyrannen und tyran-
nischer Herrschaft ist bei Xenophon noch nicht die Rede.

Um diese ergénzt Platon die klassisch griechische Tyrannentopik:20 Fiir Platon
manifestiert sich in der Tyrannis, die nur der Befriedigung personlichen Macht-
strebens dient, das Hochstmafl an Verwerflichkeit und zugleich auch des Un-
gliicks fiir den Tyrannen selbst;2! die Tyrannis ist fiir Platon sittlich minderwertig,
da sie zu seiner Konzeption des dikaiov in deutlichem Widerspruch steht.22

Im berithmten Tyrannenkapitel der Politik des Aristoteles finden sich knappe
definitorische Distinktionen der Tyrannis, die insgesamt wiederum als kongeni-
ale, systematische Zusammenfassungen gelten diirfen (1295a):23

[...] Bei der Tyrannenherrschaft aber haben wir zwei Arten im Verlauf un-
serer Erorterungen tiber das Konigtum unterschieden, weil die Gewalt, die
der Tyrann in beiden Fillen ausiibt, eine gewisse Ahnlichkeit mit dem Konig-
tum hat, da seine Herrschaft auf dem Gesetze beruht. Einmal ndmlich wihlt
man bei einigen barbarischen Voélkerschaften unumschrinkte Monarchen,
und dann wurden vorzeiten auch bei den alten Griechen manche auf diese
Weise zu Alleinherrschern bestellt, die man Asymneten nannte. In der Herr-
schaft beider gibt es einige Unterschiede, doch war sie gleichméfig wegen
ihrer gesetzlichen Grundlage, und weil der Gehorsam seitens der Biirger frei-
willig geleistet wurde, dem Konigtum verwandt; dann aber war sie auch wie-
der tyrannisch, weil sie despotisch und nach Willkiir ausgetibt wurde.

17 Vgl. Xenophon, Hier. 2,8 ff.

18 Vgl. Xenophon, Hier. 3,1ff.; vgl. G. Heintzeler: Das Bild, a.a.O. [Anm. 6] 26-28 und
B. Zimmermann: Das Herrscherbild, a.a.0. [Anm. 9] 1 ff.

19 Vgl. Xenophon, Kyr. VIIL1,1; VIIL,1,44 und VIIL,2,14; vgl. B. Zimmermann: Das Herrsch-
erbild, a.a.0. [Anm. 9] bes. 1-2.

20 Vgl. G. Heintzeler: Das Bild, a.a.0. [Anm. 6] bes. 44ff. und B. Zimmermann: Das
Herrscherbild, a.a.0. [Anm. 9] bes. 5-8.

21 Vgl. Platon, Gorg. 475b ff.

22 Vgl. die Details bei G. Heintzeler: Das Bild, a.a.O. [Anm. 6] bes. 50ft.; B. Giger: Der Ty-
rann, a.a.0. [Anm. 11] bes. 18ff. und B. Zimmermann: Das Herrscherbild, a.a.O. [Anm. 9] bes.
7-8.

23 Aristoteles, Pol. 1295a (Ubersetzung von Eugen Rolfes); vgl. Johann Endt: Die Quellen
des Aristoteles in der Beschreibung des Tyrannen. In: Wiener Studien 24 (1902) 1-69.



14 Uwe Baumann

Eine dritte Art der Tyrannis ist jene, die darum am meisten als solche gel-
ten muss, weil sie das Gegenstiick zur Pambasileia, zum Vollkonigtum, bildet.
Eine solche Tyrannis muss jene Monarchie sein, vermoge deren der Inhaber
der Gewalt, ohne verantwortlich zu sein, iiber alle, die seinesgleichen und
noch besser als er sind, lediglich zu seinem eigenen Vorteil und nicht zum
Wohle der Beherrschten, regiert. Daher beruht sie nicht auf freier Zustim-
mung. Denn kein freier Mann ertrégt freiwillig eine solche Herrschaft.

Werfen wir noch kurz einen Blick auf die analoge Abgrenzung zwischen Tyran-
nis und Basileia durch Polybios. Die Basileia, das wahre Konigtum, griindet in
dem freiwilligen Einverstdndnis der Regierten; die Herrschaft muss mit Ver-
nunft ausgeiibt werden.24 Die Entartung der Basileia fiihrt zur Tyrannis, der Ty-
rann ist ein despotischer Gewaltherrscher (V,11,6):25

Denn so handelt ein Tyrann: er iibt mit Gewalttaten ein Schreckensregiment
iiber widerstrebende Untertanen, gehasst von ihnen und sie seinerseits has-
send, ein Konig aber regiert und leitet freiwillig Gehorchende, indem er ihnen
Gutes tut, geliebt um seiner menschlichen Giite und seiner Fiirsorge willen.

Damit hat die Entwicklung des gr. Begriffs thpavvog einen Abschluss erreicht,26
so dass man zusammenfassen kann: Der Terminus Tyrann bezeichnet seit dem
2. vorchristlichen Jahrhundert einen riicksichtslos gegen den Willen der Bevol-
kerung handelnden Despoten, der sich weder an gottliches noch an natiirliches
Recht gebunden fiihlt. Dies ist zugleich die Bedeutung, die heute als die Haupt-
bedeutung des Wortes gilt.

Der mit diesen Attributen ausgestattete Tyrann, der als historische Gestalt
der Vergangenheit angehort, wird schnell zu einem der Lieblingsobjekte der
griechischen und romischen Rhetorik; die mit der Tyrannis und dem Tyrannen-
mord verkniipften hochkomplexen juristischen Fragen werden zu beliebten The-
men fiir Ubungsreden (declamationes) der Schiiler der Rhetorenschulen.2’

24 Vgl. Polybios V,11,6 und V1,4,2; vgl. dazu Karl-Wilhelm Welwei, Kénige und Kénigtum im
Urteil des Polybios (Ko6ln 1963) bes. 123 ff.

25 Polybios V,11,6 (Ubersetzung von Hans Drexler).

26 Vgl. zum Tyrannen in der griechischen Literatur der Spitzeit Chester G. Starr: Epictetus
and the Tyrant. In: Classical Philology 44 (1949) 20-29 sowie weitere Quellen und Literatur
bei H. Berve: Die Tyrannis, a.a.0. [Anm.7] 1,476-509 und I1,737-753. Vgl. zum metaphorischen
Gebrauch Kurt A. Raaflaub: Polis Tyrannos: Zur Entstehung einer politischen Metapher. In:
Arktouros. Hellenic Studies Presented to B. M. W. Knox on the Occasion of his 65th Birthday,
ed. by Glen W. Bowersock, Walter Burkert and Michael C. J. Putnam (Berlin/New York 1979)
237-252.

27 Vgl. Wilhelm Fleskes: Vermischte Beitrage zum literarischen Portrét des Tyrannen im An-
schluf an die Deklamationen (Miinster 1914); Joseph Roger Dunkle: The Rhetorical Tyrant in
Roman Historiography: Sallust, Livy and Tacitus. In: Classical World 65 (1971) 12-20. Vgl. ins-
gesamt Stanley Frederick Bonner: Roman Declamation in the Late Republic and Early Empire
(Liverpool 1949); vgl. zur kreativen Rezeption im englischen Renaissance-Humanismus die De-
clamatio Lucianicae Respondens des Thomas Morus (dazu U. Baumann: Lukianiibersetzungen.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 15

Zeitgleich lasst sich erstmals im Lateinischen der von gr. tOpavvog entlehnte
Terminus tyrannus nachweisen. Zunéchst primér fiir die frevelhaften Herrscher-
gestalten der griechischen Mythologie gebraucht, verschmilzt der griechische
Tyrannenhass schon bald mit der in der romischen Republik nicht weniger glii-
henden Konigsfeindschaft, was sich terminologisch in einem synonymen Ge-
brauch von rex, dominus und tyrannus niederschlédgt.28 In spétrepublikanischer
Zeit weisen diese Begriffe keinen Bedeutungsunterschied auf; sie werden zu
politisch-propagandistischen Schlag- und Kampfwortern, mit denen sich die un-
terschiedlichsten politischen Gruppierungen gegenseitig das Streben nach Al-
leinherrschaft vorwerfen. Neben den Gracchen, Marius, Cinna, Sulla und Clo-
dius ist es vor allem Caesar, der immer wieder als Tyrann bezeichnet und auch
geschméht wird.2% Der Einfluss Ciceros, dessen Briefe, politische Reden und
sonstige Schriften deutlich Zeugnis fiir seinen Tyrannenhass ablegen, ist dabei
kaum zu tiberschitzen: Die Iden des Mirz feiert er als geradezu prototypischen
Tyrannenmord; Brutus, Cassius und die iibrigen Verschworer sind fiir ihn Hel-
den, die der res publica die libertas zuriickgaben.30 Ciceros Hoffnungen sollten
sich nicht erfiillen: Schon wenig spiter bezeichnet er Antonius als abscheulichen,
grausamen Tyrannen, unter dessen dominatio es noch schlimmer als zu Lebzei-
ten Caesars ist.31 Von Cicero stammt eine prignante Definition des Tyrannen,
die in der Renaissance allerdings nicht bekannt war (de re publ. 11,26,47-48):32

[Hlic est enim dominus populi quem Graeci tyrannum vocant; nam regem
illum volunt esse, qui consulit ut parens populo conservatque eos quibus est
praepositus quam optima in condicione vivendi, sane bonum ut dixi rei publi-
cae genus, sed tamen inclinatum et quasi pronum ad perniciosissimum statum.
simul atque enim se inflexit hic rex in dominatum iniustiorem, fit continuo

In: Thomas Morus. Humanistische Schriften, Ertridge der Forschung. Bd.243, hg. von dems. und
Hans Peter Heinrich (Darmstadt 1986) 40-54, bes. 43-51.)

28 Vgl. die Belege bei Friedrich-Karl Springer: Tyrannus. Untersuchungen zur politischen
Ideologie der Romer (Koln 1952) 3 ff. und 9ff.; Raban von Haehling: Rex und Tyrann. Begriffe
und Herrscherbilder der romischen Antike. In: Basileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a.a.O.
[Anm. 1] 13-33.

29 Vgl. F-K. Springer: Tyrannus, a.a.O. [Anm. 28] bes. 681f.; R. von Haehling: Rex und Ty-
rann, a.a.0. [Anm. 28] bes. 211f.; vgl. ebenso Jean Béranger: Tyrannus. Notes sur la notion de
tyrannis chez les Romains particulierement a 1‘époque de César et de Cicéron. In: Revue des
Etudes Latines 13 (1935) 85-94.

30 Vgl. Cicero, Att. XIV,4,2; XV1,6,1. Vgl. auch Cicero, de off. 2,23 und insgesamt die Analyse
von R. von Haehling: Rex und Tyrann, a.a.O. [Anm. 28].

31 Vegl. Cicero, Phil. XIII,18.

32 Cicero, de re publ. 11,26,47-48 (Ubersetzung von Konrat Ziegler). Ahnliche AuBerungen
Ciceros zum Wesen des tyrannischen Herrschers finden sich auch in den Briefen, Reden und
sonstigen Schriften, die der Renaissance bekannt waren (vgl. die Materialien bei R. von Haeh-
ling: Rex und Tyrann, a.a.O. [Anm. 28]); vgl. insgesamt auch Karl Biichner: Der Tyrann und sein
Gegenbild in Ciceros >Staat<. In: Hermes 80 (1952) 343-372; vgl. zum rhetorisch-funktionalen
Gebrauch, den Cicero von der Tyrannentopik in seinen Reden macht, Vinzenz Buchheit: Chry-
sogonus als Tyrann in Ciceros Rede fiir Roscius aus Ameria. In: Chiron 5 (1975) 193-211.



16 Uwe Baumann

tyrannus, quo neque taetrius neque foedius nec dis hominibusque invisius
animal ullum cogitari potest; qui quamquam figura est hominis, morum tamen
inmanitate vastissimas vincit beluas. quis enim hunc hominem rite dixerit, qui
sibi cum suis civibus, qui denique cum omni hominum genere nullam iuris
communionem, nullam humanitatis societatem velit?

[Dies ist ndmlich der Gewaltherr eines Volkes, den die Griechen Tyrann nen-
nen. Denn Konig, so wollen sie, soll der heiflen, der wie ein Vater fiir das
Volk sorgt und diejenigen, iiber die er gesetzt ist, in der moglichst besten Le-
benslage erhilt: gewiss eine gute Staatsform, wie ich schon sagte, aber doch
nicht festgegriindet und gleichsam iiberhédngend und in Gefahr, in die ver-
derblichste Form abzusinken. Sowie ndmlich dieser Konig sich einer nicht
ganz gerechten Machtausiibung zuwendet, wird er sofort zum Tyrannen, dem
scheuBlichsten, schmutzigsten und Gottern wie Menschen verhasstesten Le-
bewesen, das sich erdenken lidsst. Zwar hat er die Gestalt eines Menschen,
aber durch die Bosartigkeit seines Charakters ilibertrifft er die schlimmsten
Raubtiere. Denn wer konnte den mit Recht einen Menschen nennen, der zwi-
schen sich und seinen Mitbiirgern, der schlie8lich mit dem ganzen Menschen-
geschlecht keine Rechtsgemeinschaft, keine menschliche Verbundenheit gel-
ten lassen will?]

Nach einer interessanten, staatsrechtlich und historisch begriindeten Erkldarung
des Cornelius Nepos (in der Vita des Miltiades), die auf das Verhéltnis Polis
versus Alleinherrscher zuriickweist, bezeichnet der Terminus tyrannus wertfrei
denjenigen, der die Alleinherrschaft in einer Stadt innehat, die vorher eine de-
mokratische Regierungsform hatte.33 Steht dieses Wortversténdnis recht isoliert
innerhalb der lateinischen Uberlieferung, so ist es im 1. nachchristlichen Jahrhun-
dert vornehmlich Seneca, der die zeitbedingte Notwendigkeit des Prinzipats an-
erkennt und im Riickgriff auf die klassische Unterscheidung zwischen Baciieig
und topavvog Konigtum und Tyrannis detailliert analysiert (de clem. XI [1,13]):34

Placido tranquilloque regi fida sunt auxilia sua, ut quibus ad communem sa-
lutem utatur, gloriosusque miles [...] omnem laborem libens patitur ut paren-
tis custos; at illum acerbum et sanguinarium necesse est grauentur stipatores
sui. [...] O miserabilem illum, sibi certe! nam ceteris misereri eius nefas sit, qui
caedibus ac rapinis potentiam exercuit, qui suspecta sibi cuncta reddidit tam
externa quam domestica, cum arma metuat, ad arma confugiens, non amico-
rum fidei credens, non pietati liberorum; qui, ubi circumspexit, quaeque fecit
quaeque facturus est, et conscientiam suam plenam sceleribus ac tormentis
adaperuit, saepe mortem timet, saepius optat, inuisior sibi quam seruientibus.

33 Vgl. Cornelius Nepos, Milt. 8.

34 Seneca, de clem. XI [I,13]. (Ubersetzung nach Manfred Rosenbach). Vgl. zur Tyrannen-
darstellung in den Tragodien Senecas Ilona Opelt: Senecas Konzeption des Tragischen. In: Se-
necas Tragddien, hg. von Eckard Leféevre (Darmstadt 1972) 92-128.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 17

E contrario is, cui curae sunt uniuersa, qui alia magis, alia minus tuetur, nullam
non rei p. partem tamquam sui nutrit, inclinatos ad mitiora, etiam, si ex usu
est animaduertere, ostendens, quam inuitus aspero remedio manus admoueat,
in cuius animo nihil hostile, nihil efferum est, qui potentiam suam placide ac
salutariter exercet adprobare imperia sua ciuibus cupiens, felix abunde sibi
uisus, si fortunam suam publicarit, sermone adfabilis, aditu accessuque facilis,
uoltu, qui maxime populous demeretur, amabilis, aequis desideriis propensus,
etiam iniquis uix acerbus, a tota ciuitate amatur, defenditur, colitur. Eadem
de illo homines secreto locuntur quae palam; [...] Hic princeps suo beneficio
tutus nihil praesidiis eget, arma ornamenti causa habet.

[Einem friedlichen und ruhigen Konig sind treu seine Helfer, weil er sich
ihrer fiir das Gemeinwohl bedient, und der ruhmreiche Soldat [...] nimmt
gern jede Miihe auf sich als des Vaters Wache; doch jenen harten und blut-
riinstigen Gewaltherrscher bedriicken notwendig die eigenen Leibwéchter.
[...] O dieser Beklagenswerte, jedenfalls fiir sich selbst! Denn fiir die iibrigen
sei sich dessen zu erbarmen ein Bruch gottlichen Rechtes, der mit Morden
und Rauben die Macht ausgeiibt hat, der alles in seinen Augen hat verddchtig
werden lassen, in der Offentlichkeit wie im eigenen Hause, weil er Waffen
fiirchtet, sich zu Waffen fliichtend, nicht der Freunde Treue vertrauend, nicht
dem Pflichtgefiihl der Kinder; der, sobald er sich vor Augen fiihrt, was er getan
hat und was er zu tun im Begriffe ist, und sein Gewissen, voll von Verbrechen
und Folterungen, 6ffnet, oft den Tod fiirchtet, 6fter wiinscht, verhasster sich
selbst als den ihm Dienenden. Umgekehrt — der, dem alles Gegenstand seiner
Sorge ist, der das eine mehr, das andere weniger schiitzt, jeden Teil des Staates
wie einen seiner selbst nédhrt, neigend zu milderen Ma3nahmen, auch wenn
es Ublich ist, einzuschreiten, zeigend, wie ungern er zu einem bitteren Mit-
tel greift, in dessen Gesinnung nichts Feindliches, nichts Wildes ist, der seine
Macht friedlich und heilsam ausiibt, bestrebt, verstindlich zu machen seine
Herrschaft den Biirgern, iber und iiber gliicklich sich vorkommend, wenn er
sein Gliick der Offentlichkeit hat vermitteln konnen, im Gesprich leutselig,
fiir Begegnung und Aussprache aufgeschlossen, im Gesicht, das am meisten
die Menschen gewinnt, liebenswert, angemessenen Wiinschen geneigt, auch
gegeniiber unbilligen kaum herbe: er wird von der ganzen Biirgerschaft ge-
liebt, verteidigt, verehrt. Dasselbe sprechen iiber ihn die Menschen fiir sich
wie in der Offentlichkeit; [...]. Hier bedarf ein Princeps, durch seine Wohltat
sicher, tiberhaupt nicht der Wachen, Waffen besitzt er zum Schmuck.]

Die Machtvollkommenheit des Alleinherrschers, des Princeps, wird in der Fol-
gezeit anerkannt; der Begriff tyrannus verliert dennoch nichts von seiner ab-
schreckenden Wirkung.35 Er bezeichnet seit dem 1.Jahrhundert n. Chr. den un-

35 Vgl. F-K. Springer: Tyrannus, a.a.0. [Anm. 28] bes. 78 ff. Begleitet wird dies durch den
allméhlich schwindenden pejorativen Beigeschmack der Begriffe dominus und rex.



18 Uwe Baumann

gerecht und willkiirlich regierenden Princeps: Als tyrannische Kaiser werden in
der Uberlieferung meist Tiberius, Caligula, Nero, Domitian, Commodus, Cara-
calla, Elagabal und Maximinus angefiihrt.36

In der Spétantike bezeichnet tyrannus vornehmlich den Usurpator, denjeni-
gen, der sich gegen den rechtméBigen Herrscher erhebt.37 Die Erkenntnis, dass
jedoch meist der Sieger die Geschichte schreibt — bzw. in seinem Sinne (um-)
deutet — war der Spéatantike ebenfalls nicht fremd. Der Verfasser der Historia
Augusta fiihrt in der Vita des Pescennius Niger (1,1) aus, dass solche Thronan-
wirter, die der Sieg der anderen zu Tyrannen machte (»quos tyrannos aliorum
victoria fecerit«), in der Literatur meist nur sehr kurz und verfilscht behandelt
wiirden, eine deprimierende Erkenntnis, die Aurelius Victor ebenso pointiert
formuliert (XXXII1,23-24):38

Quamgquam eo prolapsi mores sunt, uti suo quam reipublicae magisque po-
tentiae quam gloriae studio plures agant. Hinc quoque rerum vis ac nominum
corrupta, dum plerumque potior flagitio, ubi armis superaverit, tyrannidem
amotam vocat damno publico oppressos.

[Unsere Sitten sind indes schon so tief gesunken, dass sich die meisten eher
vom eigenen als vom Nutzen des Staates und mehr vom Streben nach Macht
als von dem nach Ehre leiten lassen. Deswegen ist auch die Bedeutung der
Dinge und ihrer Bezeichnungen verfilscht worden, indem sehr oft der durch
seine Schindlichkeit Uberragende, wenn er mit den Waffen gesiegt hat, bei
einem zum Schaden der Allgemeinheit Unterdriickten von der Beseitigung
einer Tyrannis redet.]

Diese knapp skizzierte Geschichte der Begriffe tOpavvoc und tyrannus verdeut-
licht im Riickblick auch den Facettenreichtum des engl. tyrant, fiir das im OED
folgende Bedeutungsnuancen, die allesamt auf klassische Motive und Distink-
tionen zuriickgehen, aufgelistet werden:39

(1) One who seizes power upon the sovereign power in a state without legal
right; an absolute ruler; a usurper.

(2) A ruler, governor, prince.

(3) A king or ruler who exercises his power in an oppressive, unjust, or cruel
manner; a despot.

36 Vgl. die Belege bei F.-K. Springer: Tyrannus, a.a.O. [Anm. 28] 78 ff.; R. von Haehling: Rex
und Tyrann, a.a.O. [Anm. 28] bes. 23 ff.; vgl. ebenfalls H. Berve: Die Tyrannis, a.a.O. [Anm. 7]
11,738; Klaus Willmer: Das Domitianbild des Tacitus. Untersuchung des taciteischen Tyrannen-
begriffs und seiner Voraussetzungen (Hamburg 1958).

37 Vgl. die Belege bei F.-K. Springer: Tyrannus, a.a.O. [Anm. 28] 101 ff. und R. von Haehling:
Rex und Tyrann, a.a.O. [Anm. 28] 28 {f.

38 Aurelius Victor XXXI1I,23-24 (Ubersetzung von Manfred Fuhrmann).

39 Oxford English Dictionary XI (1933) 563. Vgl. auch Jacob und Wilhelm Grimm: Deut-
sches Worterbuch. Bd.11, 1. Abt., 2. Teil (Leipzig 1952), 1967-1974, s.v. >Tyrannc.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 19

(4) Anyone who exercises power or authority oppressively, despotically, or
cruelly; one who treats those under his control tyrannically.

II1. Historien der Englischen Renaissance
A. Allgemeines

Repriésentationen von Herrschaft und Herrschaftskonzepten stehen im Zen-
trum zahlreicher Historien und Tragodien William Shakespeares: So prisentiert
und bilanziert etwa Richard II die Ablosung einer traditionell sakramentalen
Herrschaftsideologie (Richard II) durch eine — die gefdhrliche Ndhe zu Nic-
colo Machiavelli kaum leugnende — pragmatisch-niichterne Herrschaftskonzep-
tion (Henry Bolingbroke, spater Henry 1V), die sich im zupackenden, erfolg-
reichen Handeln bewihrt.40 Henry V bezieht durch eine prinzipiell diskursive,
Widerspriiche offenlegende Inszenierung des Protagonisten und Titelhelden
(HenryV) das Publikum in den Prozess der historischen Bewertung von Herr-
schaft und ihrer M6glichkeiten und Grenzen mit ein.4! Die Ermordung des (fiir
Brutus potenziell) tyrannischen Alleinherrschers Caesar, die ausfiihrlichen Dis-
kussionen und die Rechtfertigungen dieses »Tyrannenmordes« bringt Shake-
speare in seiner Tragedy of Julius Caesar auf die Bithne.42 Die von Macbeth
nach seinem Mord an Duncan in Schottland errichtete blutriinstige Tyrannis, der
grausame Krieg gegen das eigene Volk, steht neben der eindringlichen psycholo-
gischen Studie des von seiner Schuld in immer bedrohlicheren, seinen Geist zer-
riittenden Wahnvorstellungen heimgesuchten Titelhelden im Mittelpunkt von

40 Vgl. Wolfgang Iser: Shakespeares Historien. Genesis und Geltung. Konstanzer Biblio-
thek Bd.9 (Konstanz 1988), bes. 85ff.; U. Baumann: Shakespeare und seine Zeit. Uni-Wissen
Anglistik / Amerikanistik (Stuttgart/Diisseldorf/Leipzig 1998) bes. 57-61; Manfred Beyer: >Ne-
ver was monarch better fear’d and lov’d«. Zum Herrscherbild in Shakespeares Historien. In:
Basileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a.a.O. [Anm. 1] 303-327; Heinz Zimmermann: Die
ideologische Krise in King Richard IT (1988). In: William Shakespeare. Historien und Tragodien.
Neue Wege der Forschung, hg. von U. Baumann (Darmstadt 2007) 15-34; vgl. insgesamt auch
Renate Schruff: Herrschergestalten bei Shakespeare. Untersucht vor dem Hintergrund zeit-
genossischer Vorstellungen vom Herrscherideal. Studien zur Englischen Philologie N.F. Bd.35
(Tiibingen 1999).

41 Vgl. U. Baumann: Der Nationalheld im Spannungsfeld von Panegyrik und Dekonstrukti-
on: Henry V (1998). In: William Shakespeare, hg. von U. Baumann, a.a.O. [Anm. 40] 49-56; Jens
Mittelbach: Die Kunst des Widerspruchs. Ambiguitit als Darstellungsprinzip in Shakespeares
>Henry V< und »>Julius Caesar<, Jenaer Studien zur Anglistik und Amerikanistik. Bd.5 (Trier
2003) bes. 73 ff.; vgl. auch W. Iser: Shakespeares Historien, a.a.O. [Anm. 40] bes. 183 ff. und Ste-
phen Greenblatt: Unsichtbare Kugeln. In: Verhandlungen mit Shakespeare. Innenansichten der
englischen Renaissance, hg. von S. Greenblatt (Berlin 1990) 25-65 und 156-161.

4 Vgl. die Details und deren Diskussion bei U. Baumann: Das Drama, a.a.O. [Anm. 2];
J.Mittelbach: Die Kunst, a.a.0. [Anm. 41] bes. 174 {f.



20 Uwe Baumann

Shakespeares reifster Vision des Bosen, der Tragedy of Macbeth.43 Bezeichnen-
derweise expliziert diese diistere Tragddie in einer Schlisselszene (I1V,3), dem
beriihmten Zwiegesprich zwischen Malcolm und Macduff, einen veritablen Ka-
talog von Aspekten und Kriterien fiir die Beurteilung von Basileia und Tyrannis
im Allgemeinen (vgl. bes. 11,3,58-115).44 In dieser brutalen, blutigen Kriegerwelt
von Shakespeares Macbeth gibt es nur einen Hoffnungsschimmer, einen vorbild-
lichen Herrscher, der freilich nur als off stage character iiberhaupt Erwidhnung
findet und dennoch ein hdchst aufschlussreiches, einen deutlichen Kontrast zu
den Herrschern Schottlands signalisierendes Gegenbild konstituiert, der eng-
lische Konig, Edward der Bekenner.4>

Statt vieler weiterer moglicher nur noch ein Beispiel: William Shakespeares
Richard I11. Hauptquelle fiir Shakespeares vielleicht berithmteste Historie ist —
durch die Vermittlung der Tudor-Chroniken — The History of King Richard 111
des Thomas Morus, die ihrerseits fiir die beklemmend diistere Darstellung des
»Tyrannen« Richards und der desastrosen Auswirkungen dieser Tyrannis auf
das staatliche Gemeinschaftsleben sich unverkennbar zentraler Motive der klas-
sisch-antiken Tyrannentopik bedient.46

Im Prolog der ebenfalls von der History des Thomas Morus geprégten, an-
onymen True Tragedy of Richard III fragt >Poetry< »What maner of man was
this Richard Duke of Gloster?« und erhélt von >Truth« die Antwort: »A man ill
shaped, crooked backed, lame armed withall / Valiantly minded but tyrannous in

43 Vgl. U. Baumann: Shakespeare und seine Zeit, a.a.0. [Anm. 40] bes. 81-86; vgl. ebenfalls
Marga Unterstenhofer: Die Darstellung der Psychologie des Tyrannen in Shakespeares >King
Richard III< und >Macbeth« (Frankfurt a.M./Bern/New York/Paris 1988) bes. 117 {f.

44 Vgl. dazu U. Baumann: Macbeth und Duncan als Herrscher in Shakespeares Macbeth. In:
Basileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a.a.O. [Anm. 1] 363-378, bes. 363-366.

45 Vgl. Ekkehart Krippendorff: Politik in Shakespeares Drama. Historien — Rémerdramen —
Tragodien (Frankfurt a.M. 1992) bes. 391-426; U. Baumann: Macbeth und Duncan, a.a.O. [Anm.
44] bes. 377-378.

46 Vgl. die Belege in U. Baumann: Thomas More, a.a.0. [Anm. 3]; vgl. insgesamt auch Hans
Peter Heinrich: Sir Thomas Mores >Geschichte Konig Richards I11.< im Lichte humanistischer
Historiographie und Geschichtstheorie. Beitrdge zur englischen und amerikanischen Literatur.
Bd.5 (Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1987) bes. 93 ff; George M. Logan: More on Tyranny:
The History of King Richard the Third. In: The Cambridge Companion to Thomas More, ed. by
G. M. Logan (Cambridge 2011) 168-190; John Guy: Thomas More and Tyranny. In: Moreana
49, Heft 189-190 (2012) 157-188; Jeffrey S. Lehman: Seeing Tyranny in More’s History of King
Richard III. In: Moreana 50, Heft 191-192 (2013) 131-157; Gabriela Schmidt: What use to make
of a tyrant? Thomas More’s History of Richard III and the Limits of Early Tudor Historiogra-
phy. In: Moreana 50, Heft 191-192 (2013) 187-218; vgl. insgesamt auch Elizabeth Story Donno:
Thomas More and Richard III. In: Renaissance Quarterly 35 (1982) 401-447; Dermot Fenlon:
Thomas More and Tyranny. In: The Journal of Ecclesiastical History 32 (1981) 453-476; Muriel
Sheila Harris: Sir Thomas More’s >History of Richard 111« as Humanist Historiography (Colum-
bia Univ. 1972); Gerald John Rubio: St. Thomas More’s >Richard 111« in the Tudor Chronicles
(Univ. of Illinois 1971); Patrick Joseph Sullivan: The >Painted Processe« A Literary Study of Sir
Thomas More’s >History of King Richard III< (Univ. of California, Berkeley 1967).



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 21

authoritie«.47 Die dann folgende Présentation Richards, der seinen Gegnern und
spater auch seinen Anhdngern grausam und unerbittlich gegeniibertritt (vgl. Z.
598 ff.;6491.; 1441 ff.; 1630 ff.; 1932; 1969 {f.), der seine Brutalitit durch Sarkasmus
und grausigen Hohn intensiviert (vgl. Z. 1506 ff.; 1571 f.; 1966; 1981) und der sich
zunehmend mit Gewissensqualen konfrontiert sieht (vgl. Z. 1874ff.), zeigt ihn
als Tyrannen mit den topischen Charakterziigen der antiken Tyrannenliteratur.
Der Richard der anonymen True Tragedy of Richard I1I gewinnt jedoch an kei-
ner Stelle die diabolische Gewalt, die ihn zur Inkarnation des Bosen schlechthin
macht; dieser Richard, die Ausgeburt der hollischen Michte, tritt wenig spater
erst bei Shakespeare auf.48

B. William Shakespeare, Richard I11 (1592/93)

Bereits im Eingangsmonolog legt Shakespeares Richard I1I seine Beweggriinde
und weiteren Pldne dar (I,1,14-31):49

47 Anon.: The True Tragedy of Richard III. The Malone Society Reprints, ed. by Walter Wil-
son Greg (Oxford 1929) Z. 56-58 (Verweise im Folgenden nach dieser Ausgabe im Text); vgl.
insgesamt Clayton A. Greer: The Relation of Richard III to The True Tragedy of Richard Duke
of York and The Third Part of Henry VI. In: Studies in Philology 29 (1932) 543-550; John Do-
ver Wilson: Shakespeare’s Richard III and The True Tragedy of Richard the Third, 1594. In:
Shakespeare Quarterly 3,4 (1952) 299-306; Jill Levenson: Anonymous Plays. The True Tragedy
of Richard III. In: The Predecessors of Shakespeare. A Survey and Bibliography of Recent
Studies in English Renaissance Drama, ed. by Terence P. Logan and Denzell S. Smith (Lincoln/
Nebraska 1973) 272-280; Brian Walsh: Truth, Poetry, and Report in The True Tragedy of Richard
II1. In: Locating the Queen’s Men, 1583-1603. Material Practices and Conditions of Playing, ed.
by Helen Ostovich, Holger Schott Syme and Andrew Griffin (Surrey 2009) 123-133.

48 Vgl. Christian Werner Thomsen: Der Charakter des Helden bei Seneca und in der frith-
elisabethanischen Tragddie (Marburg 1967) bes. 147-157; vgl. insgesamt auch George Bosworth
Churchill: Richard the Third up to Shakespeare. Palaestra. Bd.10 (Berlin 1900); Alison Hanham:
Richard III and his Early Historians 1483-1535 (Oxford 1975); Robert J. Lordi: The Relation-
ship of Richardus Tertius to the Main Richard III Plays. In: Boston University Studies in English
5(1961) 139-153; Roxane C. Murph: Richard III. The Making of a Legend (Metuchen/N.J. 1977);
Alec R. Myers: Richard III and Historical Tradition. In: History 53 (1968) 181-202; Jeremy Pot-
ter: Good King Richard? An Account of Richard III and his Reputation 1483-1983 (London
1983); Desmond Seward: Richard III. England’s Black Legend (London; New York; Sydney;
Toronto 1983). Das bedeutende lateinische Universititsdrama aus Cambridge, Richardus Ter-
tius, von Thomas Legge (1579), gehort selbstverstandlich auch in diesen Kontext, u.a. weil es
in durchaus kongenialer Weise Darstellungs- und Strukturprinzipien der Tragodien Senecas
mit der auf Thomas More zuriickgehenden historiographischen Représentation Richards III
verkniipft und insgesamt eine ganze Reihe von strukturellen Parallelen zu einzelnen Szenen
Shakespeares enthilt (vgl. hierzu Dana F. Sutton: Thomas Legge: The Complete Plays I, Richar-
dus Tertius (New York/San Francisco/Bern/ Frankfurt a.M./Berlin/Wien/Paris 1993) bes. viiff.),
wobei eine detaillierte Wiirdigung von Legges >Bild< Richards III noch aussteht.

49 Antony Hammond: William Shakespeare, King Richard III. The Arden Shakespeare
(London; New York 1981);im Folgenden alle Zitate und Verweise nach dieser Ausgabe. Vgl. aus
der kaum mehr iiberschaubaren Forschungsliteratur Laura Alexander: Senecan Stoicism and
Shakespeare’s Richard III. In: Interactions. Aegean Journal of English and American Studies



22 Uwe Baumann

But I, that am not shap’d for sportive tricks,
Nor made to court an amorous looking-glass;

I, that am rudely stamp’d, and want love’s majesty
To strut before a wanton ambling nymph:

I, that am curtail’d of this fair proportion,
Cheated of feature by dissembling Nature,
Deform’d, unfinish’d, sent before my time

Into this breathing world scarce half made up —
And that so lamely and unfashionable

That dogs bark at me, as I halt by them —

Why, I, in this weak piping time of peace,

Have no delight to pass away the time,

Unless to spy my shadow in the sun,

And descant on mine own deformity.

And therefore, since I cannot prove a lover

To entertain these fair well-spoken days,

I am determined to prove a villain,

And hate the idle pleasures of these days.

14 (2005) 27-48; U. Baumann: Shakespeare und seine Zeit, a.a.0. [Anm. 40] bes. 68-71; Martin
Brunkhorst: Mores Historie und Shakespeares Drama. Dispositionstechnik in Richard III. In:
Sprachkunst 13 (1982) 128-140; Joseph Campana: Killing Shakespeare’s Children. The Cases
of Richard III and King John. In: Shakespeare 3 (2007) 18-39; Wolfgang Clemen: A Commen-
tary on Shakespeare’s >Richard III< (London 1968); Annaliese Connolly: Richard III. A Critical
Reader (London 2013); Rafik Darragi: Violence, théatre et politique dans Richard III. In: Le Ty-
ran: Shakespeare contre Richard III, publ. par Dominique Goy-Blanquet (Amiens 1990) 84-92;
Morton J. Frisch: Shakespeare’s Richard III and the Soul of the Tyrant. In: Interpretation. A
Journal of Political Philosophy 20 (1993) 275-284; Marjorie Garber: Descanting on Deformity.
Richard IIT and the Shape of History. In: The Historical Renaissance. New Essays on Tudor
and Stuart Literature and Culture, ed. by Heather Dubrow and Richard Strier (Chicago 1988)
79-103; Raymond Gardette: Richard III, Tyran. In: D. Goy-Blanquet: Le Tyran, a.a.O. [Anm.
49] 93-107; Bettina Gessner: Der Machtkampf in Shakespeares >King Richard IIl«< als Kon-
flikt zweier Weltbilder (Essen 1985); D. Goy-Blanquet: Le Tyran, a.a.O. [Anm. 49]; Jens Martin
Gurr: >Bad is the World, and All Will Come to Nought«. History and Morality in More’s and
Shakespeare’s Richard III. In: Litteraria Pragensia. Studies in Literature and Culture 7 (1997)
51-78; Ralf Hertel: Nationalising History? Polydore Vergil’s Anglica Historia, Shakespeare’s
Richard III, and the Appropriation of the English Past. In: Exiles, Emigrés and Intermediaries:
Anglo-Italian Cultural Transactions, ed. by Barbara Schaff (Amsterdam 2010) 47-70; Andreas
Hofele: Making History Memorable. More, Shakespeare and Richard III. In: REAL. The Year-
book of Research in English and American Literature 21 (2005) 187-203; Rebecca Lemon: New
Directions. Tyranny and the State of Exception in Shakespeare’s Richard III. In: Richard I1I: A
critical reader, ed. by Annaliese Francis Connolly (London 2013) 111-128; Wolfgang G. Miiller:
The Villain as Rhetorician in Shakespeare’s Richard III. In: Anglia 102 (1984) 37-59; Nick My-
ers: Figures of the Tyrant. The Context to Shakespeare’s Richard III. In: Bulletin de la Société
d’Etudes Anglo-Américaines des XVIIe et XVIIIe Siecles 49 (1999) 25-39; Joel Elliot Slotkin:
Honeyed Toads. Sinister Aesthetics in Shakespeare’s Richard III. In: Journal for Early Modern
Cultural Studies 7 (2007) 5-32; Matthew Westcott Smith: Shakespeare’s Machiavel. >Richard
III<in the History of Political Philosophy (New York, Buffalo 1994); Marga Unterstenhofer: Die
Darstellung, a.a.O. [Anm. 43] bes. 52 ff.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 23

Shakespeares Richard IIT ist ein grandioser Heuchler und Schauspieler, der die
von ihm gewihlten Rollen nahezu perfekt beherrscht, der seine iiberragenden
Kompetenzen in der persuasiven Kunst der simulatio bis in alle Einzelheiten
lustvoll auslebt,>0 der sich im Lichte des Erfolgs seiner Verstellungskunst sonnt,
wie etwa sein Monolog nach der >Eroberung< Annes bezeugt (1,2,232-242):51

Was ever woman in this humour woo’d?

Was ever woman in this humour won?

I’ll have her, but I will not keep her long.
What, I that kill’d her husband and his father:
To take her in her heart’s extremest hate,
With curses in her mouth, tears in her eyes,
The bleeding witness of her hatred by,
Having God, her conscience, and these bars against me —
And I, no friends to back my suit at all;

But the plain devil and dissembling looks —
And yet to win her, all the world to nothing!

Gegen Ende des dritten Aktes erldutert Richard in einer Frage an Buckingham
seine eigenen Fahigkeiten des persuasiven Rollenspiels (II1,5,1-4):

Come, cousin, canst thou quake and change thy colour,
Murder thy breath in middle of a word,

And then again begin, and stop again,

As if thou were distraught and mad with terror?

Richard, von anderen Figuren der Historie immer wieder als Hollenknecht, Teu-
fel oder Ausgeburt der hollischen Niederungen beschimpft,52 ist ein Tyrann, der
mit allen Ziigen der antiken Tyrannentopik ausgestattet ist.53 Expressis verbis
wird er mehrfach als Tyrann — bzw. seine Herrschaft als Tyrannis — bezeichnet,54

50 Vel R I, 1,1,117 ££; 1,3,47 £f.; 11,1,53 £f.; 11,2,151 ff.; I11,1,79 ff.; IV,4,397 f.

51 Vgl. insgesamt auch Romuald Ian Lakowski: From History to Myth. The Misogyny of
Richard III in More’s History and Shakespeare’s Play. In: Q/W/E/R/T/Y. Arts, Littératures &
Civilisations du Monde Anglophone 9 (1999) 15-19; Jack Trotter: sWas Ever Woman in this
Humour Won?«. Love and Loathing in Shakespeare’s Richard III. In: The Upstart Crow 13
(1993) 33-46.

52 Vgl. R 111, 1,2,46: »thou dreadful minister of hell«; 1,2,50: »Foul devil«; 1,2,78: »diffus’d
infection of a man«; 1,2,91: »devilish slave«; 1,3,118: »devil«; 1,3,143 f: »Hie thee to hell for shame,
and leave this world, / Thou cacodemon: there thy kingdom is«; 1,3,230: »The slave of Nature,
and the son of hell«; 1,3,293: »Sin, death, and hell have set their marks on him«; IV,4,48: » A hell-
hound that doth hunt us all to death«; IV,4,71: »hell’s black intelligencer«.

53 Vgl. die Literatur oben, Anm. 49. Zwei seiner literarischen Ahnen gibt Richard III selbst
explizit zu erkennen: Machiavelli (Henry VI, Part 3, I111,2,191-195) und die Vice-Figur der Mo-
ralitdten (R III, I11,1,82-83).

54 Vel. R 111, 11,4,51: »insulting tyranny«; IV,4,51: »grand tyrant of the earth«; V,2,2: »yoke
of tyranny«; V,3,169: »tyranny«; V,3,247: »[a] bloody tyrant«; V,3,256 f: »If you do sweat to put a
tyrant down, / You sleep in peace, the tyrant being slain«.



24 Uwe Baumann

noch deutlichere Hinweise bietet die Priasentation seiner Bluttaten. Seine Blut-
gier wird von Anne betont (1,2,101 ff.), ansonsten wird er wiederholt als blutiger
Konig bezeichnet.55 England unter Konig Richard wird von Konigin Elizabeth
als Schlachthaus konzeptualisiert (IV,1,43). Richard ist, in den Worten seines
Gegenspielers Henry Richmond (V,3,247-250):

A bloody tyrant and a homicide;

One rais’d in blood, and one in blood establish’d;

One that made means to come by what he hath,

And slaughter’d those that were the means to help him][.]

Shakespeares Richard ist ein Herrscher, der weder gottliches noch menschliches
Recht anerkennt (I,2,70f.); durch eine Parallelkonstruktion in einer stichomy-
thischen Wechselrede zwischen Richard und Konigin Elizabeth stilisiert Shake-
speare Richard zum Antipoden der Natur (IV,4,353-354):

K. Rich. Aslong as heaven and nature lengthens it.
Eliz.: As long as hell and Richard likes of it.

Richard, von der Natur um Wohlgestalt und Charme betrogen, wird zur Un-
Natur, zum widernatiirlichen Bruder- und Neffenmorder.56 Dieser Richard hat
keine Freunde;37 als Hund,38 als wildes Tier39 wird er bezeichnet; im zweiten
Akt analysiert Konigin Elizabeth vorausschauend die politische Situation (11,4,
50-54):

The tiger now hath seiz’d the gentle hind;
Insulting tyranny begins to jut

Upon the innocent and aweless throne.
Welcome destruction, blood, and massacre;
I see, as in a map, the end of all.

55 Vgl. R 111, 111,4,103: »O bloody Richard«; IV,3,22: »bloody King«; V,5,2: »the bloody dog
is dead«.

56 Vgl. R I1I, passim, bes. IV,4,223 ff.

57 Vgl. R 111, 1,2,240: »And I, no friends to back my suit at all«; V,3,201-204: »I shall despair.
There is no creature loves me,/ And if I die, no soul will pity me - / And wherefore should they,
since that I myself / Find no pity to myself?«.

58 Vgl. R 111, 1,3,216: »Stay, dog«; 1,3,289-291: »O Buckingham, take heed of yonder dog! /
Look when he fawns, he bites; and when he bites / His venom tooth will rankle to the death«;
1V,4,48-54: » A hell-hound that doth hunt us all to death: / That dog, that had his teeth before
his eyes, / To worry lambs, and lap their gentle blood;/ That excellent grand tyrant of the earth,/
That reigns in galled eyes of weeping souls; / That foul defacer of God’s handiwork / Thy womb
let loose to chase us to our graves«; V,5,2: »the bloody dog is dead«.

59 Vgl. R 111, 11,4,50: »The tiger now hath seiz’d the gentle hind«; IV,4,22-23: »Wilt thou,
O God, fly from such gentle lambs, / And throw them in the entrails of the wolf?«; IV,5,2: »the
most deadly boar«; V,2,7-11: »The wretched, bloody, and usurping boar,/ That spoil’d your sum-
mer fields and fruitful vines, / Swills your warm blood like wash, and make his trough / In your
embowell’d bosoms — this foul swine / Is now even in the centre of this isle«.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung 25

Zu Beginn des fiinften Aktes bestitigt Richmond, dass sich die diisteren Ah-
nungen Elizabeths erfiillt haben, bezeichnenderweise in vergleichbarer Meta-
phorik und Motivik (V,2,7-11):

The wretched, bloody, and usurping boar,

That spoil’d your summer fields and fruitful vines,
Swills your warm blood like wash, and makes his trough
In your embowell’d bosoms — this foul swine

Is now even in the centre of this isle][.]

Alle diese Charakterziige, die Grausamkeit, das Wiiten als wildes Tier, die Tatsa-
che, dass der Tyrann ohne Freunde ist, korrespondieren mit den zentralen Topoi
der antiken Literatur iiber den Tyrannen — bzw. iiber tyrannische Herrschaft.
Shakespeares Richard ist so entmenschlicht, dass sich sogar die eigene Mutter
von ihm abwendet und ihn verflucht (IV,4,192-196):

And there the little souls of Edward’s children
Whisper the spirits of thine enemies

And promise them success and victory.

Bloody thou art; bloody will be thy end.

Shame serves thy life and doth thy death attend.

Durch Anne, Richards Gattin, erfihrt das Publikum zuerst von Richards angst-
erfiillten Trdumen, die ihm den Schlaf rauben (IV,1,82ff.). Im fiinften Akt
schlieflich wird das Publikum Augen- und Ohrenzeuge eines solchen Traumes:
Die Geister der von Richard Ermordeten erscheinen ihm in der Nacht vor der
Entscheidungsschlacht mit Richmond. Prince Edward, Henry VI, Clarence, Ri-
vers, Grey, Vaughan, Hastings, die Prinzen, Lady Anne und Buckingham verflu-
chen Richard und kiindigen ihm mit stereotypen Wendungen,®0 die sich seinem
Gedachtnis einbrennen sollen, Verzweiflung, Niederlage und baldigen Tod an.
Der Monolog Richards, unmittelbar nachdem er aus diesem Traum erwacht ist,
bietet einen tiefen Einblick in seine Gewissensqualen, artikuliert seine existen-
tiellen Selbstzweifel, aber bestétigt auch noch einmal seine tyrannische Natur
(V,3,180 — 204):

O coward conscience, how dost thou afflict me!
The lights burn blue; it is now dead midnight.
Cold fearful drops stand on my trembling flesh.
What do I fear? Myself? There’s none else by;
Richard loves Richard, that is, I and I.

Is there a murderer here? No. Yes, I am!

60 Vel. R 111, V,3,121; V,3,127 f; V,3,136; V,3,141; V,3,142; V,3,144; V,3,149; V,3,155; V,3,164;
V,;3,1721. Vgl. hierzu Polybios XXIII,10,2 f; vgl. zur Tradition der Geisterszenen Gisela Dahin-
ten: Die Geisterszene in der Tragodie vor Shakespeare. Zur Seneca-Nachfolge im englischen
und lateinischen Drama des Elisabethanismus. Palaestra. Bd.225 (Gottingen 1958).



26 Uwe Baumann

[...]

I'am a villain — yet I lie, I am not!

Fool, of thyself speak well! Fool, do not flatter.
My conscience hath a thousand several tongues,
And every tongue brings in a several tale,

And every tale condemns me for a villain:
Perjury, perjury, in the highest degree;

All several sins, all us’d in each degree,
Throng to the bar, crying all, >Guilty, guilty!«

I shall despair. There is no creature loves me,
And if I die, no soul will pity me —

And wherefore should they, since that I myself
Find in myself no pity to myself?

Zusammenfassend darf man festhalten: William Shakespeare présentiert in sei-
ner Historie mit Richard III eine Herrscherfigur, die mit allen Ziigen antiker
Tyrannentopik ausgestattet zur diabolischen Inkarnation des Bosen schlechthin
wird. Ob sein am Ende militérisch siegreicher Gegenspieler, Henry Richmond,
der spatere Henry VII, der Stammvater der Tudor-Dynastie, die Statur eines
wahren Konigs, eines factievg hat, ldsst die Historie bewusst offen.

C. John Ford, Perkin Warbeck (1625 oder spéter)

John Ford dramatisiert in seiner Historie The Chronicle Historie of Perkin War-
beck. A Strange Truth®! das Schicksal des vermeintlichen Thronpréitendenten
Perkin Warbeck, der sich als Richard, Herzog von York, der jiingere Sohn Ed-

61 Vgl. Peter Ure: John Ford, The Chronicle History of Perkin Warbeck. A Strange Truth.
The Revels Plays (London 1968); vgl. Donald K. Anderson: Kingship in Ford’s Perkin Warbeck.
In: English Literary History 27 (1960) 177-193; D. K. Anderson: Richard IT and Perkin Warbeck.
In: Shakespeare Quarterly 13 (1962) 260-263; Jonas A. Barish: Perkin Warbeck as Anti-History.
In: Essays in Criticism 20 (1970) 151-171; Anne Barton: He that Plays the King. Ford’s Perkin
Warbeck and the Stuart History Play. In: English Drama. Forms and Development. Essays in
Honour of Muriel Clara Bradbrook, ed. by Marie Axton; Raymond Williams (Cambridge 1977)
69-93; Joseph Candido: The >Strange Truth< of Perkin Warbeck. In: Philological Quarterly 59
(1980) 300-316; Coburn Freer: >The Fate of Worthy Expectation<. Eloquence in Perkin War-
beck. In: >Concord in Discord«. The Plays of John Ford, 1586-1986, ed. by D. K. Anderson (New
York 1986) 131-148; Jean Howard: >Effeminately dolent<. Gender and Legitimacy in Ford’s
Perkin Warbeck. In: John Ford. Critical Re-Visions, ed. by Michael Neill (Cambridge 1988) 261—
279; Alexander Leggatt: A Double Reign. Richard II and Perkin Warbeck. In: Shakespeare and
His Contemporaries. Essays in Comparison, ed. by Ernst Anselm Joachim Honigmann (Man-
chester 1968) 129-139; M. Neill: >Anticke Pageantrie<. The Mannerist Art of Perkin Warbeck.
In: Renaissance Drama 7 (1976) 117-150; Peter Nover: Die Inszenierung von Herrschaft in
John Fords Perkin Warbeck. In: U. Baumann, Basileus und Tyrann, a.a.O. [Anm. 1] 441-449;
D. B. Randall: >Theatres of Greatness<. A Revisionary View of Ford’s Perkin Warbeck (Victoria
1986); vgl. insgesamt zum Stuart History Play Judith Doolin Spikes: The Jacobean History Play



	Cover
	Copyright
	Table of Content
	Body



