


﻿

Archiv für
Begriffsgeschichte

Begründet von
Erich Rothacker

herausgegeben
von

Christian Bermes, Ulrich Dierse und Michael Erler

Redaktion: Annika Hand 

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



﻿

Ethik und Politik
des Aristoteles

in der Frühen Neuzeit

herausgegeben
von

Christoph Strosetzki 

 in Verbindung mit Walter Mesch und Christian Pietsch
 

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



﻿

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-2898-7
ISBN eBook: 978-3 7873-2899-4

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2016. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für 
Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 URG 
ausdrücklich gestatten. Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck und Bindung: 
Druckhaus Beltz, Bad Langensalza. Werkdruckpapier: alterungsbeständig nach 
ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichte Zell-
stoff. Printed in Germany.                                                                www.meiner.de/afb



﻿

INHALT

Christoph Strosetzki
Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 1

Uwe Baumann
Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  
der Englischen Renaissance  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 9

David A. Lines
Ethics, Politics and History in Bernardo Segni (1504–1558)  . . . . . . . . . . . .            	 45

Walter Mesch
Das Göttliche in uns und das menschliche Leben   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 69

Jörn Müller
Der Kommentar zur Nikomachischen Ethik  
von Johannes Versor († 1485)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 93

Matthias Perkams
Gesetz und Gewissen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 123

Christian Pietsch
Freiheit und Schicksal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 147

Riccardo Pozzo
Die Begründungsfunktion der Habituslehre bei Piccolomini und Duodo . 	 167

Christof Rapp
John Rainolds über ethische Aspekte der Aristotelischen Rhetorik  . . . . .     	 177

Bernd Roling
Lutherische Debatten über die virtus heroica zwischen Heldentum  
und Askese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 195

Salvador Rus Rufino
El Hombre ¿Animal Político o Social?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 211

Richard Saage
Atistoteles-Kritik und frühneuzeitliche Modernisierung . . . . . . . . . . . . . . .               	 243

Christian Schäfer
Das Gesetz des Handelns . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 257



InhaltVI

Arbogast Schmitt
Zur Grundlegung der Ethik in einer ›Kultur des Gefühls‹ bei Aristoteles  	 277

Christoph Strosetzki
Zum Kaufmann bei Aristoteles und im Spanien der Frühen Neuzeit . . . . .    	 303



Archiv für Begriffsgeschichte · Sonderheft 12 · © Felix Meiner Verlag 2016 · ISBN 978-3-7873-2525-2

Vorwort

Bekanntlich ist es ein Charakteristikum des frühneuzeitlichen Humanismus, den 
Menschen ins Zentrum des Interesses zu stellen. Dabei wird er nicht nur allge-
mein und theoretisch, sondern auch in seinen konkreten Erscheinungsformen 
und praktischen Verrichtungen betrachtet. Die unterschiedlichen Alltagswelten 
beruflicher und privater Art werden beobachtet, beschrieben, miteinander ver-
glichen und beurteilt. Ein gutes Beispiel dafür ist La piazza universale di tutte 
le professioni del mondo (1587) des Italieners Tomaso Garzoni. Das italienische 
Wort »professioni« wird in der deutschen Übersetzung aus dem Jahr 1619 mit 
»Professionen, Künsten, Geschäfften, Händlen vnd Handiwercken« übersetzt 
und umschrieben, während in der spanischen Übersetzung von Christóval Suá-
rez de Figuero von 1615 nur von »plaza universal de todas ciencias y artes« 
die Rede ist. Auf mehr als 700 Seiten werden in 153 Kapiteln nicht nur Berufe 
mit ihren berufsbezogenen Wissensdisziplinen vorgestellt, sondern auch unter-
schiedlichste Bereiche alltäglicher Praxis. Garzonis Werk La piazza universale 
ist der seltene Fall einer Gesamtschau menschlicher Alltagswelten beruflicher 
und privater Art. Zahlreicher sind die teils deskriptiven, teils normativen Dar-
stellungen einzelner Lebenswelten, die neben weiteren literarischen Gattungen 
nutzbringend herangezogen werden sollen. Bei den Humanisten finden sich für 
zahlreiche Verhaltensbereiche entsprechende Traktate, die ein gewisses stan-
desbedingtes und kulturelles Apriori bilden, das sowohl das Handeln als auch 
das Erkennen mitbedingt. Vorliegender Band stellt nun die Frage, inwiefern die 
Theorien des Aristoteles in Ethik und Politik nach wie vor eine Rolle bei der 
Erörterung des Verhaltens des einzelnen und der Gestaltung der Gesellschaft 
spielen. Weiter ist zu fragen, ob der Rückgriff auf Aristoteles mit einer eindeu-
tigen Wertung verbunden ist und ob es sich eher um äußere Referenzen oder um 
die Artikulation zentraler Gehalte handelt. Und ist die Renaissance nicht eher 
von Platon als von Aristoteles geprägt? 

Dante rühmt Aristoteles ähnlich wie Albertus Magnus oder Thomas von 
Aquin noch als »Meister derer, die wissen«, und macht so dem scholastischen 
Aristotelismus alle Ehre. Doch schon zwischen Petrarca und Ficino wird im-
mer häufiger die Auffassung vertreten, dass der »göttliche Platon« Aristoteles 
vorzuziehen sei. In dieselbe Richtung deutet Cristofero Landinos Auszeichnung 
Platons als »Fürst der Philosophen«, die wie Ficinos Übersetzungen und Kom-
mentare platonischer Schriften in den Kontext des Florentiner Platonismus ge-
hört. Wohl nicht zuletzt angesichts dieser Entwicklung in Florenz hat sich in der 
kulturhistorischen Wahrnehmung der Renaissance weithin die Ansicht durch-
gesetzt, sie sei in philosophischer Hinsicht primär oder gar ausschließlich plato-



Vorwort2

nisch orientiert. Bei näherem Hinsehen lässt sich diese Ansicht jedoch kaum auf-
rechterhalten. Schon im Blick auf die Lage in Italien wird man dem Florentiner 
Platonismus einen Paduaner (oder Venezianer) Aristotelismus entgegenstellen 
müssen. Zu denken ist dabei an wichtige Kommentatoren wie Tomeo, Pompo-
nazzi, Piccolomini und Zabarella – um nur wenige zu nennen –, aber auch an die 
berühmte Erstausgabe des griechischen Aristoteles durch Minuzio, die zwischen 
1495 und 1498 erscheint. 

Blickt man über Italien hinaus, zeigt sich ebenfalls, dass die Auseinander-
setzung mit Aristoteles im 15. und 16. Jahrhundert keineswegs abreißt. Von der 
spanischen Spätscholastik (z. B. Francisco de Vittoria) über die Deutsche Re-
formation (z. B. Philipp Melanchthon) bis zum Frankreich der Religionskriege 
(z. B. Jean Bodin) finden sich prominente Beiträge zur Aristoteles-Rezeption. In 
der Kommentierung des Aristoteles ist die Produktivität der Auseinanderset-
zung enorm, was sich bereits an der großen Zahl von Kommentatoren zwischen 
1500 und 1650 (über 1350) zeigt. Wie immer man dies im Einzelnen einschät-
zen mag – jedenfalls wird die aristotelische Orientierung der mittelalterlichen 
Scholastik (die sich durchaus mit wichtigen Rückgriffen auf Platon verträgt) 
in der Renaissance nicht einfach durch eine platonische Orientierung abgelöst. 
Vielmehr wird auch hier der alte Streit zwischen Aristotelikern und Platonikern 
fortgeführt. Dabei sind die Fronten keineswegs immer klar, weil schon seit dem 
Neuplatonismus, der in die spätantike Aristoteles-Kommentierung eingeflossen 
ist, einflussreiche Harmonisierungsmodelle in Umlauf waren. Ein nicht weniger 
unübersichtliches Bild zeigt das 17. Jahrhundert. Die Auseinandersetzung mit 
Aristoteles schwankt hier zwischen polemischem Anti-Aristotelismus als trei-
bender Kraft, vorsichtiger Weiterführung durch (nur teils beabsichtigte) Ver-
wendung aristotelischer Theorieelemente und deutlicher Zustimmung durch die 
Verteidigung des Aristotelismus. 

Der aktuelle Forschungsstand zeigt bereits eine intensive Beschäftigung vor 
allem mit der aristotelischen Kosmologie, Metaphysik, Psychologie, Erkennt-
nistheorie und Rhetorik sowie mit dem grundsätzlichen Paradigmenwechsel in 
der Frühen Neuzeit. Der ethische und politische Aristotelismus, der im vorlie-
genden Band thematisiert werden soll, ist dagegen deutlich weniger bearbeitet. 
Dabei ist kaum zu übersehen, dass unter den aristotelischen Schriften im 15. 
und 16. Jahrhundert neben De anima einerseits und der Rhetorica sowie der Po­
etica andererseits vor allem die Ethica Nicomachea und die Politica besondere 
Beachtung fanden. In ethischen und politischen Schriften der Renaissance und 
Frühen Neuzeit kann der Bezug zu Aristoteles explizit sein, wenn aus seinen 
Werken oder den Kommentaren und Kompilationen seiner Werke zitiert wird, 
oder implizit sein, wenn auf einige seiner zentralen Ideen zurückgegriffen wird. 
Die Auseinandersetzung mit ihm findet sich in philosophischen ebenso wie in 
literarischen Werken, in öffentlich ausgetragenen Kontroversen ebenso wie in 
Essays und Traktaten. So kann selbst in anti-aristotelischen Schriften eine impli-
zite Weiterführung einiger Elemente seiner Philosophie zu finden sein. 



Vorwort 3

Die einzelnen Beiträge des vorliegenden Bandes lassen sich in zwei Grup-
pen einteilen: die erste beschäftigt sich mit dem Staat und seinen Gesetzen, die 
zweite mit dem individuellen Handeln, seiner Fundierung und seinen Kompo-
nenten. Die Definition des Gesetzes thematisiert Christian Schäfer. Er belegt, 
dass in de Sotos De iustitia et iure das Gesetz mit der thomasischen Handlungs-
theorie verbunden wird. De Soto legt in den Anfangsquaestionen eine grund-
legende Definition des lex-Begriffs vor, die er aus den Vorgaben der Rechts- 
und Gesetzeslehre bei Thomas von Aquin entwickelt und die es erlauben soll 
zu verstehen, warum die voneinander unabhängigen Rechtssysteme (kirchliches 
Recht, weltliches Recht sowie alle partikulären Ausformungen von Rechtssyste-
men und Rechtstraditionen) gleichermaßen als »Recht« angesehen werden kön-
nen. De Soto zeigt auch auf, dass jedes Gesetz in seiner Entstehung und seinen 
Grundbestandteilen den Handlungsentscheidungen eines Individuums ähnelt. 
Er erklärt, wie und mithilfe welcher Instanzen (Verstand, Wille) es zu Entschlüs-
sen eines Individuums kommt, sozusagen einer privaten lex, einem handlungs-
generierenden Selbstgesetzgebungsvorgang. Auffallend sind dabei Verweise, die 
sich über Thomas hinaus direkt auf Aristoteles’ Nikomachische Ethik stützen. 

Welche Rolle für den Staat die Herrschaftsform der Tyrannei hat, zeigt Uwe 
Baumanns Beitrag. Er belegt, dass sich die englischen Dramatiker des Renais-
sancetheaters ebenso wie Fulke Greville zentraler Motive der klassisch-antiken 
Tyrannentopik bedienen und damit ihren Zeitgenossen Kriterien vermitteln zur 
Bewertung der politischen und sozialen Strukturen ihrer Zeit. In der Darstellung 
von Herrschaft in William Shakespeares Richard III, John Fords The Chronicle 
Historie of Perkin Warbeck, Ben Jonsons Sejanus His Fall, John Fletchers The 
Tragedy of Valentinian und Fulke Grevilles Poetical Treatise of Monarchy könnte 
ein wirkungsvolles, von der Zensur kaum kontrollierbares subversives poli-
tisches Potenzial liegen.

Dass es angesichts einer Tyrannenherrschaft ein Recht zum Widerstand gibt, 
veranschaulicht Matthias Perkams am Verhältnis zwischen dem allgemeinen Ge-
setz und dem individuellen Gewissen. Die Grundlage hierfür bietet das Werk des 
Thomas von Aquin, der ein Widerstandsrecht, zum Teil sogar eine Widerstands-
pflicht, gegen ungerechte Gesetze erlaubt. Anhand der Interpretationen des tho-
masischen lex-Traktats durch Cajetan und Suárez wird gezeigt, dass Cajetan die 
Autorität des Gewissens direkt aus der lex aeterna ableitet: Durch die Rückbin-
dung des Gewissens an das ewige Gesetz wird es legitim, ein positives Gesetz an-
hand vernünftiger Gründe als ungerecht zu beurteilen und dagegen Widerstand 
zu leisten. Bei Suárez dagegen ergibt sich, dass ein ungerechtes Gesetz kein Gesetz 
im eigentlichen Sinne ist, da die Gerechtigkeit, also Rationalität eines Gesetzes, 
zu den konstitutiven Merkmalen des Gesetzes überhaupt gehört. Bemerkenswert 
sei es, dass beide Autoren, wenn auch im Detail unterschiedlich, den Willen des 
göttlichen Gesetzgebers als eigentlichen Geltungsgrund der Gesetze betonen. 

Italienische Übersetzungen ethischer und politischer Werke sind immer zu-
gleich Auseinandersetzungen mit Machiavelli. Dies zeigt David Lines am Bei-



Vorwort4

spiel von Bernardo Segni (1504–1558). Dabei veranschaulicht er den innovativen 
Charakter von Segnis Übersetzung der Aristotelischen Werke in die National-
sprache Italienisch. Besonderes Augenmerk gilt der Darstellung des Tyrannen in 
Aristoteles’ Politik V.10-11. Segni übersetzte einige Werke des Aristoteles: die 
Rhetorik (1545–1546), Nikomachische Ethik (1547), Politik (1548) und Poetik 
(1548–1549). Segnis Werk muss dabei im Kontext eines neuartigen, in den 1540er 
Jahren beginnenden Interesses in Italien gesehen werden, aristotelische Werke 
in der italienischen Nationalsprache zu präsentieren.

Die Gesellschaftsentwürfe des Thomas Morus und des Thomas Hobbes set-
zen sich nach Richard Saage gleichermaßen mit aristotelischen Vorgaben aus-
einander. Dabei verwirft Morus die Prämisse, dass die einen zum Arbeiten und 
die anderen zum Gehorchen geboren sind, und entzieht damit einer anthropo-
logischen Hierarchisierung der Gesellschaft die aristotelische Grundlage. Dem 
aristotelischen Wirtschaftsmodell der weitgehenden Selbstversorgung stellt er 
ein Konzept gegenüber, das im Kern einer Planwirtschaft ähnelt. Auch Hobbes 
kritisiert die aristotelische Herrschaftspyramide, wenn auch aus einer anderen 
Perspektive: Seine Gesellschaft ist individualisiert und definiert sich über das 
Prinzip der Konkurrenz. Trotz der Gemeinsamkeiten der Gesellschaftsentwürfe 
von Hobbes und Morus, ihrer Aristoteles-Kritik und ihrer konstruktivistischen 
Methodik, gehen diese doch von unterschiedlichen Prämissen aus. So weist der 
eine den Weg in eine kollektive, der andere in eine individualistische Moderne.

Mit Hobbes ist schon der Weg in die zweite Gruppe von Beiträgen eingeschla-
gen, die sich mit dem Handeln, seiner Fundierung und seinen Komponenten 
beschäftigen. Exemplarisch stellt Christian Pietsch die Frage nach der Möglich-
keit freien, selbstverantworteten menschlichen Entscheidens und Handelns bei 
Alexander von Aphrodisias und seiner Rezeption in der Frühen Neuzeit (v. a. 
durch Pietro Pomponazzis De fato). Er identifiziert den unaristotelischen Begriff 
der heimarménê mit dem zentralen aristotelischen Begriff der phýsis, der für das 
Handeln des Einzelnen verantwortlichen Instanz. Daraus ergibt sich, dass der 
Mensch zumindest nach Ausbildung seines Charakters keineswegs mehr frei im 
Sinne einer Wahl zwischen völlig gleichberechtigten Handlungsoptionen ist, da 
sein Handeln durch Charaktertendenzen prädisponiert ist. Vor diesem Hinter-
grund stellt sich die Frage, ob es den einen antiken Aristotelismus überhaupt 
gab oder stattdessen viele antike Aristotelismen. Das Corpus Aristotelicum, die 
Schriften Alexanders von Aphrodisias und spätere neuplatonische Kommentare 
zu Aristoteles stellen selbst bereits antike Rezeptionen aristotelischen Denkens 
dar, in denen es zu thematischen und methodischen Wandlungen kommt.

Eine andere Festlegung des Charakters, der die Handlungsoptionen ein-
schränkt, ist der Habitus. Nach Riccardo Pozzo fragt Francesco Piccolomini nach 
dem ontologischen Status des Habitus. Er verortet die Grundhaltungen des Ver-
standes extra mentem, wonach es ohne die ontologisch in der Natur gründende 
Weisheit weder Kunst noch Klugheit oder Wissenschaft gäbe. Der Piccolomini-
Schüler Andrea Duodo führt die Habitusdebatte weiter, indem er die fünf aristo-



Vorwort 5

telischen habitus principes für unzureichend befindet und um die habitus instru­
mentales ergänzt, die die Methoden zur Begründung von Wissen liefern. Sowohl 
Piccolomini als auch Duodo behandeln die Aristoteles entlehnte Habituslehre 
als wissenschaftstheoretisches Problem.

Dass der Mensch von Natur aus als soziales Wesen zum Leben in der Gemein-
schaft bestimmt ist, findet sich im zweiten Kapitel des ersten Buches der Politik 
des Aristoteles. Darauf greift Salvador Rus Rufino zurück, wenn er darlegt, wie 
Aristoteles die Entwicklung der menschlichen Gesellschaften von der kleinsten 
Einheit der Familie über das komplexere Dorf bis zur komplexesten Einheit, 
der Polis, versteht. Verbunden mit der thomasischen Tradition verwenden die 
Kommentatoren der Renaissance bevorzugt die Übersetzung animal civile, die 
im späteren Verlauf mit der Reformationsbewegung von animal sociale abgelöst 
wird. Diese Transformation des Begriffs deutet auf die Betonung der sich schritt-
weise entwickelnden Opposition zwischen zivilem und kirchlichem Recht hin 
und kann als Ursprung einer säkularisierten Politikkonzeption gesehen werden. 
Um ein animal sociale zu sein, muss der Mensch bestimmte Eigenschaften erfül-
len, die er im Laufe seiner Entwicklung erst herausbilden muss: die Fähigkeit zur 
Sprache, zum vernünftigen Denken und zur Unterscheidung von Gut und Böse 
bzw. Recht und Unrecht. 

Welche Bedeutung der Wille für das Handeln hat, analysiert Jörn Müller, 
wenn er sich mit Johannes Versor beschäftigt, der die Aristoteles-Auslegung an 
den zentraleuropäischen Universitäten im späten 15. und frühen 16. Jahrhundert 
maßgeblich beeinflusst hat. In seiner Ethik, wie sie sich in seinem Quaestiones-
Kommentar zur Aristotelischen Nikomachischen Ethik findet, steht die Behand-
lung der Unbeherrschtheit (griech. akrasia, lat. incontinentia) im Vordergrund. 
Diese akrasia entspricht einer Handlungs- und Sündenlehre augustinischer Pro-
venienz und deutet damit den Aristotelischen Ursprungstext um. Man könnte 
hier von einer Mittelstellung des Willens zwischen Sinnlichkeit und Ratio spre-
chen. Die deutliche Orientierung an Thomas führt dazu, dass sich Versors Quaes­
tiones eher als eine Art Kurzfassung der Glückslehre des Thomas und weniger 
als eine direkte Kommentierung des Aristoteles lesen.

In seinem Beitrag zur Glückslehre des Aristoteles untersucht Walter Mesch, 
inwiefern ein traditionelles Stufenmodell der eudaimonia hilfreich sein kann, 
um zwischen aktuellen inklusivistischen und exklusivistischen Interpretationen 
zu vermitteln. Aus Sicht der Inklusivisten sei eudaimonia das umfassendste Gut, 
das im praktischen oder politischen Leben alle ethischen und dianoethischen 
Tugenden beinhalte. Aus Sicht der Exklusivisten hingegen könne eudaimonia, 
zumindest im engeren Sinne, nur im vollkommensten Gut der Weisheit liegen, 
das ein theoretisches oder gottähnliches Leben leitet. Es werden zunächst die 
Vor- und Nachteile dieser zwei extremen Sichtweisen diskutiert, um danach das 
Vermittlungspotential von zwei wichtigen Texten der Florentiner Renaissance 
zu betrachten: Leonardo Brunis Einführung in die Moralphilosophie und Do-
nato Acciaiuolis Kommentar zur Nikomachischen Ethik.



Vorwort6

Nicht die eudaimonia, sondern das Lustprinzip stellt Arbogast Schmitt in den 
Mittelpunkt seiner Betrachtungen. Aristoteles weist die Ethik dem Bereich von 
Lust und Unlust zu und sieht ihre Hauptaufgabe darin, »das wirklich Ange-
nehme schmecken zu lehren«. Da seinem Urteil nach die Lust ein Begleitphä-
nomen der Tätigkeit ist, ist sie für ihn nicht grundsätzlich etwas Irrationales, das 
dem Denken entgegengesetzt ist, sondern wird von der Tätigkeit her begriffen, 
zu der sie gehört. Die lustvollsten Tätigkeiten sind die, in denen jemand sein 
Können vollendet und ungehindert entfaltet. Das sind vor allem die psychischen 
Akte vom Wahrnehmen bis zum Denken. Alle diese Akte haben eine mögliche 
Vollendung, wenn sie auf beste Weise ausgeführt werden und auf dazu passende 
Gegenstände gerichtet sind. Am besten und lustvollsten nennt Aristoteles das 
reine Erkennen selbst. Das hat ihm Kritik eingebracht. Sein auf eine bestmög-
liche Lusterfahrung, d. h. auf das Glück des Einzelnen, gerichtete Ethik ist aber 
gerade wegen ihrer Ausrichtung auf eine Ordnung der Lüste auch realistischer 
als eine Ethik, die erst im Absehen des Einzelnen von sich selbst und einem Han-
deln allein zugunsten anderer wahre Moral erkennen kann. 

Hatte im Mittelalter die Heiligkeit des Märtyrers Vorbildcharakter, musste 
mit der Entwertung der Heiligen im protestantischen Kontext Ersatz gesucht 
werden. Es war nach Bernd Roling die heroische Tugend, die für die protestan-
tischen Ethiker der Frühen Neuzeit zum entscheidenden Vehikel wurde, um das 
Vakuum, das die sanctitas hinterlassen hatte, mit neuer Bedeutung zu füllen. An-
ders als im Spätmittelalter hatte sich dabei jedoch mit dem Beginn des 17. Jahr-
hunderts in den Lutherischen Ethiken eine vergleichsweise klare Bestimmung 
des Heroen herausgebildet. Es entsteht das Panorama eines aristotelischen Aus-
nahmemenschen, der kein eskapistischer Eremit mehr sein sollte, sondern seine 
Tugenden als gesellschaftlich nützliche Talente ins Zentrum rückt. Die virtus 
heroica war ein moralischer Habitus, der besondere Menschen betraf und in 
Gott und seiner Gnade seinen Ursprung hatte. Den Helden musste ein afflatus 
divinus, eine göttliche Einhauchung, auszeichnen, die ihn an die gewöhnliche 
Situation anpasste und seine Fähigkeiten entfaltete. Es entstand die Vorstellung, 
dass der Held den Schöpfer nachahmt und so zum Vorbild seiner Gesellschaft  
wird. 

Unterschiedliche Berufsgruppen erfordern unterschiedliche Tugenden und 
Fähigkeiten. Ausgehend von der neuen Bedeutung des Kaufmanns im Spanien 
der Frühen Neuzeit vergleicht Christoph Strosetzki die gesellschaftliche Be-
trachtung des Berufsstandes in dieser Epoche mit den Positionen der Antike. 
In der aristotelischen Gesellschaftstheorie ist der Kaufmann zwar ein notwen-
diges Element, allerdings erscheint er oft in negativem Licht. Ihm fehlt die nö-
tige Muße für die denkende Tätigkeit. Als Sklave oder Fremder gehört er nicht 
zu den Stützen der Gesellschaft. Da er meist reich ist, ist er selten tugendhaft: 
Die Freigebigkeit als mittleres Maß erreicht er meist nicht. Spanische Theoreti-
ker wie Mercado und Azpilcueta verteidigen dagegen den Kaufmann gegenüber 
traditionell vorgebrachten Anschuldigungen und bekräftigen seine gesellschaft-



Vorwort 7

liche Bedeutung und moralische Dignität. Dabei weisen sie dem bereits im Mit-
telalter erörterten Begriff des pretium iustum eine zentrale Stellung zu.

Da auch Reden Handeln ist, liegt es nahe, die Beziehungen zwischen Rheto-
rik und Ethik zu thematisieren. Christof Rapp stellt die Vorlesung über Aristo-
teles’ Rhetorik vor, die der noch junge John Rainolds vermutlich im Jahr 1572 
am Corpus Christi College hielt. Rainolds bleibt zwar weitgehend auf aristote-
lischem Boden, sieht aber zugleich in Agricola, Vives und Ramus Verbündete in 
seinem Kampf gegen einen autoritätsgläubigen Aristotelismus. Betrachtet man 
den Aufbau der Vorlesung, ist nicht zu übersehen, dass Rainolds sich deutlich 
mehr für das ethische Material der Rhetorik als für die logischen Details interes-
siert. Er fragt sich, ob die Affekterregung richtig sei, wozu er eine Bestimmung 
der Natur der Affekte vornimmt. Polemisch wird Rainolds dort, wo er die von 
Aristoteles aufgezählten Glücksgüter als wesentliche Bestandteile der aristote-
lischen Glücksethik interpretiert und aus puritanisch-asketischer Sicht scharf 
kritisiert.

Die – wie sich gezeigt hat sehr komplexe – Frage nach der Bedeutung des 
Aristoteles für die Ethik und Politik der Frühen Neuzeit entstand im Kontext 
des von Christoph Strosetzki geleiteten DFG-Projekts »Humanistenwissen und 
Lebensformen in der Frühen Neuzeit«. Herausgestellt werden sollte, welche Be-
deutung die aristotelischen Lehren in der Frühen Neuzeit für die Bewertung 
und Einordnung des gesellschaftlichen Handelns haben. Da die wechselseitigen 
Beeinflussungen gerade in dieser Epoche vielfältig waren, wurde eine gesamt
europäische Ausrichtung gewählt. Die vorliegenden Beiträge gehen zurück auf 
die von der DFG finanzierte Tagung, die im Dezember 2013 an der Universi-
tät Münster stattfand. An der Konzeption und Einladung waren die Münstera-
ner Kollegen Walter Mesch und Christian Pietsch beteiligt. Zu danken ist auch 
Martha Walczak für die redaktionelle Betreuung der Druckvorbereitung sowie 
dem Felix Meiner Verlag und den verantwortlichen Herausgebern für die Auf-
nahme in die Reihe der Sonderhefte des Archivs für Begriffsgeschichte. 

Münster, im Januar 2016	 Christoph Strosetzki



Archiv für Begriffsgeschichte · Sonderheft 12 · © Felix Meiner Verlag 2016 · ISBN 978-3-7873-2525-2

Abhandlungen

Uwe Baumann

Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der  

Dichtung der Englischen Renaissance

I. Prolog

Eine der faszinierendsten Figuren auf der Bühne des englischen Renaissance-
theaters (ca. 1580–1642) ist der Tyrann. Wie so viele Einzelphänomene der Dra-
matik jener Zeit ist die Ausgestaltung des Tyrannenbildes, sind die Elemente 
und Züge, die das überindividuelle Motiv des Tyrannen konstituieren, erst in den 
letzten Jahrzehnten in den Fokus der Forschung getreten.1 Dabei wurde mehr-
fach herausgestellt, wie konsequent William Shakespeare und seine Zeitgenos-
sen typologisch-topische Klassifizierungen wie Tyrann (bzw. Tyrannis) und sein 
terminologisch-konzeptuelles Gegenbild Basileus (bzw. Basileia) für die Sympa-
thie- und Rezeptionslenkung nutzen. Eine Vielzahl der solcherart auf die Dar-
stellung von Herrschaft und Herrschaftskonzepten konzentrierten Historien und 
Tragödien entfalten in der dramatischen Präsentation / Aufführung hohe zeitge-
nössische politische ›Brisanz‹, indem sie das Publikum zur diskursiven Reflexion 
der positiven / negativen Auswirkungen des jeweiligen Herrschaftskonzepts ein 
laden und zugleich über das Prinzip der Korrespondenzbeziehung den – na-
türlich verbotenen – Blick auf die eigenen Herrscher/innen und deren Herr-
schaftsausübung lenken.2 Insbesondere die reich entwickelte Tyrannentopik der 

1  Vgl. Rebecca W. Bushnell: Tragedies of Tyrants. Political Thought and Theater in the Eng-
lish Renaissance (London 1990); vgl. ebenfalls Robert P. Adams: Opposed Tudor Myths of Po-
wer: Machiavellian Tyrants and Christian Kings. In: Studies in the Continental Background of 
Renaissance English Literature. Essays Presented to John Leon Lievsay, ed. by Dale Betrand 
Jonas Randall and George Walton Williams (Durham 1977) 67–90; William A. Armstrong: The 
Elizabethan Conception of the Tyrant. In: Review of English Studies 22 (1946) 161–181; William 
A. Armstrong: The Influence of Seneca and Machiavelli on the Elizabethan Tyrant. In: Review 
of English Studies 24 (1948) 19–35; Francis James Bayerl: The Characterization of the Tyrant in 
Elizabethan Drama (Diss. Univ. of Toronto 1974). Vgl. insgesamt auch Uwe Baumann: Basileus 
und Tyrann. Herrscherbilder und Bilder von Herrschaft in der Englischen Renaissance, Düssel-
dorfer Beiträge aus Anglistik und Amerikanistik. Bd. 8 (Frankfurt a.M. 1999). 

2  Vgl. exemplarisch zu den Römerdramen der englischen Renaissance U. Baumann: Das 
Drama der englischen Renaissance als politische Kunst. Die zeitgenössische Aktualität der Rö-
merdramen. Teil I in Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 33 (1992) 101–131; Teil II in Litera-
turwissenschaftliches Jahrbuch 35 (1994) 63–100; U. Baumann: The Presentation of the Roman 
Imperial Court in Jacobean Tragedy. In: Jacobean Drama as Social Criticism, ed. by James Hogg 
(Salzburg 1995) 73–93; U. Baumann: Tyrannen, Attentäter und Intrigen: Die Darstellung des 



Uwe Baumann10

Englischen Renaissancedramatik gründet dabei – was die bisherige Forschung 
weitgehend marginalisiert hat – in humanistischen Synthesen und Distinktionen, 
die ihrerseits in klassisch antiker und mittelalterlicher politischer Philosophie 
und Historiographie gründen.3 Diese zunächst allgemeine Aussage möchte ich 
im Folgenden anhand exemplarischer Dramen von William Shakespeare, Ben 
Jonson, John Fletcher und John Ford konkretisieren, detaillierter vorstellen und 
funktionsgeschichtlich analysieren. Ein Vergleich mit den Herrschaftskonzep-
ten in der politischen Dichtung Fulke Grevilles soll den Beitrag beschließen. 
Als begriffsgeschichtlicher und terminologischer Einstieg ist zuvor ein knapper, 
auf wenige Beispiele konzentrierter, chronologischer Überblick über die Bedeu-
tungsgeschichte von gr. τύραννος und lat. tyrannus unverzichtbar,4 da dieser die 
Bedeutungsvielfalt von engl. tyrant erklärt und zugleich wesentliche Züge der 
antiken Tyrannenkonzeption expliziert.

II.  Τύραννος und tyrannus: Begriffsgeschichte

Der gr. Terminus τύραννος (wohl tyrrhenischer Herkunft)5 bezeichnet ursprüng-
lich neutral einen Alleinherrscher und wird noch von Herodot häufig synonym 
mit βασιλεύς oder μóναρχος verwendet.6 Der scharfe politische Gegensatz zwi-

Römischen Kaiserhofes in der Jakobäischen Tragödie. In: Basileus und Tyrann, hg. von U. Bau-
mann, a. a.O. [Anm. 1] 419–440; U. Baumann: Historia magistra vitae? Römische Geschichte im 
Drama der Shakespearezeit. In: Bilder der Antike. Super alta perennis – Studien zur Wirkung 
der Klassischen Antike. Bd. 1, hg. von Astrid Steiner-Weber, Thomas Schmitz und Marc Laureys 
(Göttingen 2007) 89–126. 

3  Vgl. U. Baumann: Thomas More and the Classical Tyrant. In: Thomas More and the Clas-
sics. Moreana 86 (1985) 108–127. Vgl. ebenfalls Ernst Walser: Die Gestalt des tragischen und 
des komischen Tyrannen in Mittelalter und Renaissance. In: Kultur- und Universalgeschich-
te: Walther-Goetz-Festschrift (Leipzig/Berlin 1927) 125–144; Alfred von Martin: Coluccio 
Salutati‘s Traktat ›Vom Tyrannen‹: Eine Kulturgeschichtliche Untersuchung nebst Textedition. 
Abhandlungen zur mittleren und neueren Geschichte. Bd. 47 (Berlin 1913); Coluccio Salutati: 
›Tractatus de tyranno‹. Kritische Ausgabe mit einer historisch-juristischen Einleitung. Quel-
len der Rechtsphilosophie. Bd. 1, hg. von Francesco Ercole (Berlin 1914); Ephraim Emerton: 
Humanism and Tyranny: Studies in the Italian Trecento (Cambridge 1925); Bernhard Bess: 
Frankreichs Kirchenpolitik und der Prozess des Jean Petit über die Lehre vom Tyrannenmord 
(Marburg 1891); Alfred Coville: Jean Petit: La question du tyrannicide au commencement du 
XVe siècle (Paris 1932); Edeltraud Werner: Von Tyrannen und Fürsten. Coluccio Salutati und 
Niccolò Machiavelli als Protagonisten der Diskussion in der italienischen Renaissance. In: Ba-
sileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a. a.O. [Anm. 1] 55–80. 

4  Es sei freimütig eingestanden, dass der folgende, überaus knappe begriffsgeschichtliche 
Überblick einige Anregungen der Institutio principis christiani des Erasmus von Rotterdam 
(In: Des. Erasmi Opera Omnia. Bd. 4, Teil 1, hg. von Otto Herding (Amsterdam 1974) 152–163) 
verdankt. Für unsere bescheidenen Zwecke genügt im Folgenden bei Zitaten aus antiken grie-
chischen Quellen zumeist eine – jeweils mit dem Original abgeglichene – deutsche Übersetzung.

5  Vgl. T. Lenschau, in: Realenzyklopädie der klassischen Altertumswissenschaft Bd. VII A, 
2 (1948), Sp. 1821–1842, s.v. ›Tyrannis‹, bes. Sp. 1822. 

6  Vgl. Herodot I,12; I,14; I,15; III,80–82; vgl. Gerhard Heintzeler: Das Bild des Tyrannen 



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  11

schen griechischer Polis und Alleinherrschaft äußert sich u. a. darin, dass es für 
den Bürger der Polis keine höhere Ehre, keinen größeren Verdienst als den Ty-
rannenmord gibt: Die Tyrannenmörder Harmodios und Aristogeiton werden in 
Athen über Jahrhunderte verehrt.7 Den prinzipiellen Gegensatz zwischen Polis 
und Alleinherrschaft betont auch schon Herodot in der berühmten Verfassungs-
debatte. Der Verteidiger der Demokratie, Otanes, wirft der Alleinherrschaft Hy-
bris vor, in ihr herrsche die Willkür eines Einzelnen, der niemandem Rechen-
schaft schulde; Sosikles geißelt in der Korintherrede die Alleinherrschaft explizit 
als das Ungerechteste und Blutrünstigste der Welt.8

Auch auf die griechische Bühne wirkt dieser Gegensatz zwischen Polis und 
Alleinherrschaft,9 vielleicht am nachhaltigsten auf Euripides; in der Tragödie 
Die Schutzflehenden kontrastiert er (bzw. seine Figur Theseus) Alleinherrschaft 
und Isonomie (429 ff.):10

Nichts ist dem Volk so feindlich wie Tyrannenmacht:
Da gelten – was das Höchste – nicht gemeinsame
Gesetze; nur ein König, der sich alles Recht
Anmaßt, gebietet: keine Gleichheit waltet mehr.
Doch wo Gesetze aufgezeichnet wurden, hat
Der arme und der reiche Mann das gleiche Recht.
Auch darf der Schwache wider einen Glücklichen
Das Recht vertreten, wenn er ihm ruchlos erscheint,
Und wenn er wahr gesprochen, siegt der Kleinere.
Auch ist es Freiheit, wenn der Herold ruft im Volk:
»Wer will den Bürgern guten Rat verkündigen?«
Und hochgeehrt ist, wer es will; wer aber nicht,
Der schweigt. Wo wäre gleichres Recht in einem Staat?
Auch freut ein Volk sich, welches selbst im Land gebeut,
Kraftvoller Jünglingsarme, die sich ihm geweiht;

bei Platon. Ein Beitrag zur Geschichte der griechischen Staatsethik. In: Tübinger Beiträge zur 
Altertumswissenschaft 3 (Stuttgart 1937) bes. 7–15.

  7  Vgl. Marga Hirsch: Die athenischen Tyrannenmörder in Geschichtsschreibung und Volks-
legende. In: Klio 20 (1926) 129–167; Hans Friedel: Der Tyrannenmord in Gesetzgebung und 
Volksmeinung der Griechen. Würzburger Studien zur Altertumswissenschaft. Bd. 11 (Stuttgart 
1937); Karl Schefold: Die Tyrannenmörder. In: Museum Helveticum 1 (1944) 189–202; Helmut 
Berve: Die Tyrannis bei den Griechen (Darmstadt 1967) bes. Bd. 1, 63–77 und Bd. 2, 554–563. 
Vgl. ebenfalls Max Lossen: Die Lehre vom Tyrannenmord in der christlichen Zeit. Festrede der 
Königlich Bayrischen Akademie der Wissenschaften (München 1894); Hans Georg Schmidt: 
Die Lehre vom Tyrannenmord. Ein Kapitel aus der Rechtsphilosophie (Tübingen 1901); Hans 
Jonas: Die Lehre vom Tyrannenmord in der Antike (Köln 1947).

  8  Vgl. Herodot III,80 und V,92α.
  9  Vgl. G. Heintzeler: Das Bild, a. a.O. [Anm. 6] 11–14. Vgl. ebenso Bernhard Zimmermann: 

Das Herrscherbild in der griechischen Literatur des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr. In: U. Bau-
mann: Basileus und Tyrann, a. a.O. [Anm. 1] 1–12, bes. 10 ff.

10  Euripides, Suppl. (Die Schutzflehenden) 429–454. (Übersetzung von J. J. Donner).



Uwe Baumann12

Ein König aber achtet sie dem Feinde gleich,
Und jeden Besten, der ihm klug und weise dünkt,
Ermordet er, für seine Zwingherrschaft besorgt.
Wie mag ein Staat nun fürder stark und sicher sein,
Wenn einer gleichwie Ähren auf dem Frühlingsfeld
Die Kühnen und der Jugend Blüte bricht?
Was nützt es, dass man Kindern Geld und Gut erwirbt,
Des Herrschers Habe mühevoll zu mehren nur?
Was nützt es, schöne Töchter sich daheim zu ziehn,
Dem Herrn zu süßer Wonne, wenn’s ihn lüstet nur,
Zu bittrem Schmerz den Eltern?

Ungeachtet aller Macht und alles äußeren Glanzes ist der Alleinherrscher (in 
Euripides‘ Ion) in Wahrheit unglücklich, muss er doch beständig um sein Le-
ben fürchten und die Guten meiden; seine Kumpane muss er sich aus der bösen 
Rotte suchen.11

Im Geschichtswerk des Thukydides wird der Alleinherrscher als vollendeter 
Egoist gezeichnet, sorgt er doch nur für den eigenen Nutzen, das eigene Wohl-
befinden und die eigene Dynastie. Selbst eine eventuelle Fürsorge für die Polis 
entspringt egoistischen Motiven.12 Im dritten Buch beschreibt und klassifiziert 
Thukydides kurz die Verfassung Thebens; dabei ordnet er die dortige Herrschaft 
weniger Männer als dem Gesetz und weiser Ordnung am fernsten und der Ty-
rannis (der Alleinherrschaft) am nächsten ein,13 womit Tyrannis zum Gegenbe-
griff zu weiser Ordnung und Gesetz wird.

Ganz in diesem Sinne definiert dann Xenophon den Tyrannen. Als erster 
grenzt er ihn klar von seinem Gegenbild, dem König, dem βασιλεύς, ab: Der Kö-
nig herrscht mit dem Willen seiner Untertanen und nach dem Gesetz, der Tyrann 
dagegen herrscht gegen den Willen der Bevölkerung, aus eigener Machtvollkom-
menheit und unter Missachtung der Gesetze.14 Xenophons Schriften markieren 
ein wichtiges Stadium in der Entwicklung des Tyrannenbildes. In seinem Hieron, 
einem Dialog zwischen dem Tyrannen Hieron I von Syrakus und dem Dichter 
Simonides, vertritt Hieron die Ansicht, dass der Tyrann im Vergleich zum Pri-
vatmann der Unglücklichere sei: Die Angst, die Herrschaft zu verlieren, fessele 
den Tyrannen an seine Residenz;15 das ihm gespendete Lob erkenne er als bloße 
Schmeichelei.16 Nie könne er in Frieden leben, immer müsse er bewaffnet und 

11  Vgl. Euripides, Ion 621 ff. Vgl. zur Vorstellung vom in Wahrheit unglücklichen Tyrannen 
Benedikt Giger: Der Tyrann. Werden und Wesen des tyrannischen Menschen und des Staatsty-
rannen (Zürich 1940) bes. 68–79.

12  Vgl. Thukydides I,17.
13  Vgl. Thukydides III,62.
14  Vgl. Xenophon, Mem. IV,6,12.
15  Vgl. Xenophon, Hier. 1; vgl. insgesamt auch B. Zimmermann: Das Herrscherbild, a. a.O. 

[Anm. 9] 3–5.
16  Vgl. Xenophon, Hier. 1.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  13

von seiner Leibgarde umgeben sein, und dennoch sei er niemals in Sicherheit.17 
Vertrauen könne und dürfe er niemandem entgegenbringen, trachteten ihm doch 
sogar die eigenen Kinder und nächsten Verwandten nach dem Leben.18 In der 
Cyropaedia, einem Fürstenspiegel, der die Entwicklung des Kyros zum jungen 
Mann, zum erfolgreichen Feldherrn und schließlich zum besonnenen Herrscher 
nachzeichnet, porträtiert Xenophon mit Kyros den idealen Alleinherrscher: Ky-
ros sorgt für seine Untertanen wie ein Hirte für seine Herde, wie ein Vater für 
seine Kinder.19 Xenophon fasst in seinen Schriften all das zusammen, was bisher 
als typisch für den Tyrannen angeführt wurde: Der Tyrann ist ein Herrscher, der 
seine Herrschaft gegen die Polis erlangt hat und diese ohne Zustimmung der 
Bevölkerung ausübt. Von einer ethischen Verurteilung des Tyrannen und tyran-
nischer Herrschaft ist bei Xenophon noch nicht die Rede.

Um diese ergänzt Platon die klassisch griechische Tyrannentopik:20 Für Platon 
manifestiert sich in der Tyrannis, die nur der Befriedigung persönlichen Macht-
strebens dient, das Höchstmaß an Verwerflichkeit und zugleich auch des Un-
glücks für den Tyrannen selbst;21 die Tyrannis ist für Platon sittlich minderwertig, 
da sie zu seiner Konzeption des δίκαιον in deutlichem Widerspruch steht.22

Im berühmten Tyrannenkapitel der Politik des Aristoteles finden sich knappe 
definitorische Distinktionen der Tyrannis, die insgesamt wiederum als kongeni-
ale, systematische Zusammenfassungen gelten dürfen (1295a):23

[…] Bei der Tyrannenherrschaft aber haben wir zwei Arten im Verlauf un-
serer Erörterungen über das Königtum unterschieden, weil die Gewalt, die 
der Tyrann in beiden Fällen ausübt, eine gewisse Ähnlichkeit mit dem König-
tum hat, da seine Herrschaft auf dem Gesetze beruht. Einmal nämlich wählt 
man bei einigen barbarischen Völkerschaften unumschränkte Monarchen, 
und dann wurden vorzeiten auch bei den alten Griechen manche auf diese 
Weise zu Alleinherrschern bestellt, die man Äsymneten nannte. In der Herr-
schaft beider gibt es einige Unterschiede, doch war sie gleichmäßig wegen 
ihrer gesetzlichen Grundlage, und weil der Gehorsam seitens der Bürger frei-
willig geleistet wurde, dem Königtum verwandt; dann aber war sie auch wie-
der tyrannisch, weil sie despotisch und nach Willkür ausgeübt wurde.

17  Vgl. Xenophon, Hier. 2,8 ff.
18  Vgl. Xenophon, Hier. 3,1 ff.; vgl. G. Heintzeler: Das Bild, a. a.O. [Anm. 6] 26–28 und 

B. Zimmermann: Das Herrscherbild, a. a.O. [Anm. 9] 1 ff.
19  Vgl. Xenophon, Kyr. VIII,1,1; VIII,1,44 und VIII,2,14; vgl. B. Zimmermann: Das Herrsch-

erbild, a. a.O. [Anm. 9] bes. 1–2. 
20  Vgl. G. Heintzeler: Das Bild, a. a.O. [Anm. 6] bes. 44 ff. und B. Zimmermann: Das 

Herrscherbild, a. a.O. [Anm. 9] bes. 5–8.
21  Vgl. Platon, Gorg. 475b ff.
22  Vgl. die Details bei G. Heintzeler: Das Bild, a. a.O. [Anm. 6] bes. 50 ff.; B. Giger: Der Ty-

rann, a. a.O. [Anm. 11] bes. 18 ff. und B. Zimmermann: Das Herrscherbild, a. a.O. [Anm. 9] bes. 
7–8. 

23  Aristoteles, Pol. 1295a (Übersetzung von Eugen Rolfes); vgl. Johann Endt: Die Quellen 
des Aristoteles in der Beschreibung des Tyrannen. In: Wiener Studien 24 (1902) 1–69. 



Uwe Baumann14

Eine dritte Art der Tyrannis ist jene, die darum am meisten als solche gel-
ten muss, weil sie das Gegenstück zur Pambasileia, zum Vollkönigtum, bildet. 
Eine solche Tyrannis muss jene Monarchie sein, vermöge deren der Inhaber 
der Gewalt, ohne verantwortlich zu sein, über alle, die seinesgleichen und 
noch besser als er sind, lediglich zu seinem eigenen Vorteil und nicht zum 
Wohle der Beherrschten, regiert. Daher beruht sie nicht auf freier Zustim-
mung. Denn kein freier Mann erträgt freiwillig eine solche Herrschaft.

Werfen wir noch kurz einen Blick auf die analoge Abgrenzung zwischen Tyran-
nis und Basileia durch Polybios. Die Basileia, das wahre Königtum, gründet in 
dem freiwilligen Einverständnis der Regierten; die Herrschaft muss mit Ver-
nunft ausgeübt werden.24 Die Entartung der Basileia führt zur Tyrannis, der Ty-
rann ist ein despotischer Gewaltherrscher (V,11,6):25

Denn so handelt ein Tyrann: er übt mit Gewalttaten ein Schreckensregiment 
über widerstrebende Untertanen, gehasst von ihnen und sie seinerseits has-
send, ein König aber regiert und leitet freiwillig Gehorchende, indem er ihnen 
Gutes tut, geliebt um seiner menschlichen Güte und seiner Fürsorge willen.

Damit hat die Entwicklung des gr. Begriffs τύραννος einen Abschluss erreicht,26 
so dass man zusammenfassen kann: Der Terminus Tyrann bezeichnet seit dem 
2. vorchristlichen Jahrhundert einen rücksichtslos gegen den Willen der Bevöl-
kerung handelnden Despoten, der sich weder an göttliches noch an natürliches 
Recht gebunden fühlt. Dies ist zugleich die Bedeutung, die heute als die Haupt-
bedeutung des Wortes gilt.

Der mit diesen Attributen ausgestattete Tyrann, der als historische Gestalt 
der Vergangenheit angehört, wird schnell zu einem der Lieblingsobjekte der 
griechischen und römischen Rhetorik; die mit der Tyrannis und dem Tyrannen-
mord verknüpften hochkomplexen juristischen Fragen werden zu beliebten The-
men für Übungsreden (declamationes) der Schüler der Rhetorenschulen.27

24  Vgl. Polybios V,11,6 und VI,4,2; vgl. dazu Karl-Wilhelm Welwei, Könige und Königtum im 
Urteil des Polybios (Köln 1963) bes. 123 ff.

25  Polybios V,11,6 (Übersetzung von Hans Drexler).
26  Vgl. zum Tyrannen in der griechischen Literatur der Spätzeit Chester G. Starr: Epictetus 

and the Tyrant. In: Classical Philology 44 (1949) 20–29 sowie weitere Quellen und Literatur 
bei H. Berve: Die Tyrannis, a. a.O. [Anm.7] I,476–509 und II,737–753. Vgl. zum metaphorischen 
Gebrauch Kurt A. Raaflaub: Polis Tyrannos: Zur Entstehung einer politischen Metapher. In: 
Arktouros. Hellenic Studies Presented to B. M. W. Knox on the Occasion of his 65th Birthday, 
ed. by Glen W. Bowersock, Walter Burkert and Michael C. J. Putnam (Berlin/New York 1979) 
237–252. 

27  Vgl. Wilhelm Fleskes: Vermischte Beiträge zum literarischen Porträt des Tyrannen im An-
schluß an die Deklamationen (Münster 1914); Joseph Roger Dunkle: The Rhetorical Tyrant in 
Roman Historiography: Sallust, Livy and Tacitus. In: Classical World 65 (1971) 12–20. Vgl. ins-
gesamt Stanley Frederick Bonner: Roman Declamation in the Late Republic and Early Empire 
(Liverpool 1949); vgl. zur kreativen Rezeption im englischen Renaissance-Humanismus die De-
clamatio Lucianicae Respondens des Thomas Morus (dazu U. Baumann: Lukianübersetzungen. 



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  15

Zeitgleich lässt sich erstmals im Lateinischen der von gr. τύραννος entlehnte 
Terminus tyrannus nachweisen. Zunächst primär für die frevelhaften Herrscher-
gestalten der griechischen Mythologie gebraucht, verschmilzt der griechische 
Tyrannenhass schon bald mit der in der römischen Republik nicht weniger glü-
henden Königsfeindschaft, was sich terminologisch in einem synonymen Ge-
brauch von rex, dominus und tyrannus niederschlägt.28 In spätrepublikanischer 
Zeit weisen diese Begriffe keinen Bedeutungsunterschied auf; sie werden zu 
politisch-propagandistischen Schlag- und Kampfwörtern, mit denen sich die un-
terschiedlichsten politischen Gruppierungen gegenseitig das Streben nach Al-
leinherrschaft vorwerfen. Neben den Gracchen, Marius, Cinna, Sulla und Clo-
dius ist es vor allem Caesar, der immer wieder als Tyrann bezeichnet und auch 
geschmäht wird.29 Der Einfluss Ciceros, dessen Briefe, politische Reden und 
sonstige Schriften deutlich Zeugnis für seinen Tyrannenhass ablegen, ist dabei 
kaum zu überschätzen: Die Iden des März feiert er als geradezu prototypischen 
Tyrannenmord; Brutus, Cassius und die übrigen Verschwörer sind für ihn Hel-
den, die der res publica die libertas zurückgaben.30 Ciceros Hoffnungen sollten 
sich nicht erfüllen: Schon wenig später bezeichnet er Antonius als abscheulichen, 
grausamen Tyrannen, unter dessen dominatio es noch schlimmer als zu Lebzei-
ten Caesars ist.31 Von Cicero stammt eine prägnante Definition des Tyrannen, 
die in der Renaissance allerdings nicht bekannt war (de re publ. II,26,47–48):32

[H]ic est enim dominus populi quem Graeci tyrannum vocant; nam regem 
illum volunt esse, qui consulit ut parens populo conservatque eos quibus est 
praepositus quam optima in condicione vivendi, sane bonum ut dixi rei publi-
cae genus, sed tamen inclinatum et quasi pronum ad perniciosissimum statum. 
simul atque enim se inflexit hic rex in dominatum iniustiorem, fit continuo 

In: Thomas Morus. Humanistische Schriften, Erträge der Forschung. Bd. 243, hg. von dems. und 
Hans Peter Heinrich (Darmstadt 1986) 40–54, bes. 43–51.) 

28  Vgl. die Belege bei Friedrich-Karl Springer: Tyrannus. Untersuchungen zur politischen 
Ideologie der Römer (Köln 1952) 3 ff. und 9 ff.; Raban von Haehling: Rex und Tyrann. Begriffe 
und Herrscherbilder der römischen Antike. In: Basileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a. a.O. 
[Anm. 1] 13–33.

29  Vgl. F.-K. Springer: Tyrannus, a. a.O. [Anm. 28] bes. 68 ff.; R. von Haehling: Rex und Ty-
rann, a. a.O. [Anm. 28] bes. 21 ff.; vgl. ebenso Jean Béranger: Tyrannus. Notes sur la notion de 
tyrannis chez les Romains particulièrement à l‘époque de César et de Cicéron. In: Revue des 
Etudes Latines 13 (1935) 85–94. 

30  Vgl. Cicero, Att. XIV,4,2; XVI,6,1. Vgl. auch Cicero, de off. 2,23 und insgesamt die Analyse 
von R. von Haehling: Rex und Tyrann, a. a.O. [Anm. 28]. 

31  Vgl. Cicero, Phil. XIII,18.
32  Cicero, de re publ. II,26,47–48 (Übersetzung von Konrat Ziegler). Ähnliche Äußerungen 

Ciceros zum Wesen des tyrannischen Herrschers finden sich auch in den Briefen, Reden und 
sonstigen Schriften, die der Renaissance bekannt waren (vgl. die Materialien bei R. von Haeh
ling: Rex und Tyrann, a. a.O. [Anm. 28]); vgl. insgesamt auch Karl Büchner: Der Tyrann und sein 
Gegenbild in Ciceros ›Staat‹. In: Hermes 80 (1952) 343–372; vgl. zum rhetorisch-funktionalen 
Gebrauch, den Cicero von der Tyrannentopik in seinen Reden macht, Vinzenz Buchheit: Chry-
sogonus als Tyrann in Ciceros Rede für Roscius aus Ameria. In: Chiron 5 (1975) 193–211.



Uwe Baumann16

tyrannus, quo neque taetrius neque foedius nec dis hominibusque invisius 
animal ullum cogitari potest; qui quamquam figura est hominis, morum tamen 
inmanitate vastissimas vincit beluas. quis enim hunc hominem rite dixerit, qui 
sibi cum suis civibus, qui denique cum omni hominum genere nullam iuris 
communionem, nullam humanitatis societatem velit? 

[Dies ist nämlich der Gewaltherr eines Volkes, den die Griechen Tyrann nen-
nen. Denn König, so wollen sie, soll der heißen, der wie ein Vater für das 
Volk sorgt und diejenigen, über die er gesetzt ist, in der möglichst besten Le-
benslage erhält: gewiss eine gute Staatsform, wie ich schon sagte, aber doch 
nicht festgegründet und gleichsam überhängend und in Gefahr, in die ver-
derblichste Form abzusinken. Sowie nämlich dieser König sich einer nicht 
ganz gerechten Machtausübung zuwendet, wird er sofort zum Tyrannen, dem 
scheußlichsten, schmutzigsten und Göttern wie Menschen verhasstesten Le-
bewesen, das sich erdenken lässt. Zwar hat er die Gestalt eines Menschen, 
aber durch die Bösartigkeit seines Charakters übertrifft er die schlimmsten 
Raubtiere. Denn wer könnte den mit Recht einen Menschen nennen, der zwi-
schen sich und seinen Mitbürgern, der schließlich mit dem ganzen Menschen-
geschlecht keine Rechtsgemeinschaft, keine menschliche Verbundenheit gel-
ten lassen will?]

Nach einer interessanten, staatsrechtlich und historisch begründeten Erklärung 
des Cornelius Nepos (in der Vita des Miltiades), die auf das Verhältnis Polis 
versus Alleinherrscher zurückweist, bezeichnet der Terminus tyrannus wertfrei 
denjenigen, der die Alleinherrschaft in einer Stadt innehat, die vorher eine de-
mokratische Regierungsform hatte.33 Steht dieses Wortverständnis recht isoliert 
innerhalb der lateinischen Überlieferung, so ist es im 1. nachchristlichen Jahrhun-
dert vornehmlich Seneca, der die zeitbedingte Notwendigkeit des Prinzipats an-
erkennt und im Rückgriff auf die klassische Unterscheidung zwischen βασιλεύς 
und τύραννος Königtum und Tyrannis detailliert analysiert (de clem. XI [I,13]):34

Placido tranquilloque regi fida sunt auxilia sua, ut quibus ad communem sa-
lutem utatur, gloriosusque miles […] omnem laborem libens patitur ut paren-
tis custos; at illum acerbum et sanguinarium necesse est grauentur stipatores 
sui. […] O miserabilem illum, sibi certe! nam ceteris misereri eius nefas sit, qui 
caedibus ac rapinis potentiam exercuit, qui suspecta sibi cuncta reddidit tam 
externa quam domestica, cum arma metuat, ad arma confugiens, non amico-
rum fidei credens, non pietati liberorum; qui, ubi circumspexit, quaeque fecit 
quaeque facturus est, et conscientiam suam plenam sceleribus ac tormentis 
adaperuit, saepe mortem timet, saepius optat, inuisior sibi quam seruientibus. 

33  Vgl. Cornelius Nepos, Milt. 8.
34  Seneca, de clem. XI [I,13]. (Übersetzung nach Manfred Rosenbach). Vgl. zur Tyrannen-

darstellung in den Tragödien Senecas Ilona Opelt: Senecas Konzeption des Tragischen. In: Se-
necas Tragödien, hg. von Eckard Lefèvre (Darmstadt 1972) 92–128.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  17

E contrario is, cui curae sunt uniuersa, qui alia magis, alia minus tuetur, nullam 
non rei p. partem tamquam sui nutrit, inclinatos ad mitiora, etiam, si ex usu 
est animaduertere, ostendens, quam inuitus aspero remedio manus admoueat, 
in cuius animo nihil hostile, nihil efferum est, qui potentiam suam placide ac 
salutariter exercet adprobare imperia sua ciuibus cupiens, felix abunde sibi 
uisus, si fortunam suam publicarit, sermone adfabilis, aditu accessuque facilis, 
uoltu, qui maxime populous demeretur, amabilis, aequis desideriis propensus, 
etiam iniquis uix acerbus, a tota ciuitate amatur, defenditur, colitur. Eadem 
de illo homines secreto locuntur quae palam; […] Hic princeps suo beneficio 
tutus nihil praesidiis eget, arma ornamenti causa habet.

[Einem friedlichen und ruhigen König sind treu seine Helfer, weil er sich 
ihrer für das Gemeinwohl bedient, und der ruhmreiche Soldat […] nimmt 
gern jede Mühe auf sich als des Vaters Wache; doch jenen harten und blut-
rünstigen Gewaltherrscher bedrücken notwendig die eigenen Leibwächter. 
[…] O dieser Beklagenswerte, jedenfalls für sich selbst! Denn für die übrigen 
sei sich dessen zu erbarmen ein Bruch göttlichen Rechtes, der mit Morden 
und Rauben die Macht ausgeübt hat, der alles in seinen Augen hat verdächtig 
werden lassen, in der Öffentlichkeit wie im eigenen Hause, weil er Waffen 
fürchtet, sich zu Waffen flüchtend, nicht der Freunde Treue vertrauend, nicht 
dem Pflichtgefühl der Kinder; der, sobald er sich vor Augen führt, was er getan 
hat und was er zu tun im Begriffe ist, und sein Gewissen, voll von Verbrechen 
und Folterungen, öffnet, oft den Tod fürchtet, öfter wünscht, verhasster sich 
selbst als den ihm Dienenden. Umgekehrt – der, dem alles Gegenstand seiner 
Sorge ist, der das eine mehr, das andere weniger schützt, jeden Teil des Staates 
wie einen seiner selbst nährt, neigend zu milderen Maßnahmen, auch wenn 
es üblich ist, einzuschreiten, zeigend, wie ungern er zu einem bitteren Mit-
tel greift, in dessen Gesinnung nichts Feindliches, nichts Wildes ist, der seine 
Macht friedlich und heilsam ausübt, bestrebt, verständlich zu machen seine 
Herrschaft den Bürgern, über und über glücklich sich vorkommend, wenn er 
sein Glück der Öffentlichkeit hat vermitteln können, im Gespräch leutselig, 
für Begegnung und Aussprache aufgeschlossen, im Gesicht, das am meisten 
die Menschen gewinnt, liebenswert, angemessenen Wünschen geneigt, auch 
gegenüber unbilligen kaum herbe: er wird von der ganzen Bürgerschaft ge-
liebt, verteidigt, verehrt. Dasselbe sprechen über ihn die Menschen für sich 
wie in der Öffentlichkeit; […]. Hier bedarf ein Princeps, durch seine Wohltat 
sicher, überhaupt nicht der Wachen, Waffen besitzt er zum Schmuck.]

Die Machtvollkommenheit des Alleinherrschers, des Princeps, wird in der Fol-
gezeit anerkannt; der Begriff tyrannus verliert dennoch nichts von seiner ab-
schreckenden Wirkung.35 Er bezeichnet seit dem 1. Jahrhundert n. Chr. den un-

35  Vgl. F.-K. Springer: Tyrannus, a. a.O. [Anm. 28] bes. 78 ff. Begleitet wird dies durch den 
allmählich schwindenden pejorativen Beigeschmack der Begriffe dominus und rex.



Uwe Baumann18

gerecht und willkürlich regierenden Princeps: Als tyrannische Kaiser werden in 
der Überlieferung meist Tiberius, Caligula, Nero, Domitian, Commodus, Cara-
calla, Elagabal und Maximinus angeführt.36

In der Spätantike bezeichnet tyrannus vornehmlich den Usurpator, denjeni-
gen, der sich gegen den rechtmäßigen Herrscher erhebt.37 Die Erkenntnis, dass 
jedoch meist der Sieger die Geschichte schreibt – bzw. in seinem Sinne (um-)
deutet – war der Spätantike ebenfalls nicht fremd. Der Verfasser der Historia 
Augusta führt in der Vita des Pescennius Niger (1,1) aus, dass solche Thronan-
wärter, die der Sieg der anderen zu Tyrannen machte (»quos tyrannos aliorum 
victoria fecerit«), in der Literatur meist nur sehr kurz und verfälscht behandelt 
würden, eine deprimierende Erkenntnis, die Aurelius Victor ebenso pointiert 
formuliert (XXXIII,23–24):38

Quamquam eo prolapsi mores sunt, uti suo quam reipublicae magisque po-
tentiae quam gloriae studio plures agant. Hinc quoque rerum vis ac nominum 
corrupta, dum plerumque potior flagitio, ubi armis superaverit, tyrannidem 
amotam vocat damno publico oppressos.

[Unsere Sitten sind indes schon so tief gesunken, dass sich die meisten eher 
vom eigenen als vom Nutzen des Staates und mehr vom Streben nach Macht 
als von dem nach Ehre leiten lassen. Deswegen ist auch die Bedeutung der 
Dinge und ihrer Bezeichnungen verfälscht worden, indem sehr oft der durch 
seine Schändlichkeit Überragende, wenn er mit den Waffen gesiegt hat, bei 
einem zum Schaden der Allgemeinheit Unterdrückten von der Beseitigung 
einer Tyrannis redet.]

Diese knapp skizzierte Geschichte der Begriffe τύραννος und tyrannus verdeut-
licht im Rückblick auch den Facettenreichtum des engl. tyrant, für das im OED 
folgende Bedeutungsnuancen, die allesamt auf klassische Motive und Distink
tionen zurückgehen, aufgelistet werden:39

(1)	 One who seizes power upon the sovereign power in a state without legal 
right; an absolute ruler; a usurper.

(2)	 A ruler, governor, prince.
(3) 	A king or ruler who exercises his power in an oppressive, unjust, or cruel 

manner; a despot.

36  Vgl. die Belege bei F.-K. Springer: Tyrannus, a. a.O. [Anm. 28] 78 ff.; R. von Haehling: Rex 
und Tyrann, a. a.O. [Anm. 28] bes. 23 ff.; vgl. ebenfalls H. Berve: Die Tyrannis, a. a.O. [Anm. 7] 
II,738; Klaus Willmer: Das Domitianbild des Tacitus. Untersuchung des taciteischen Tyrannen-
begriffs und seiner Voraussetzungen (Hamburg 1958).

37  Vgl. die Belege bei F.-K. Springer: Tyrannus, a. a.O. [Anm. 28] 101 ff. und R. von Haehling: 
Rex und Tyrann, a. a.O. [Anm. 28] 28 ff.

38  Aurelius Victor XXXIII,23–24 (Übersetzung von Manfred Fuhrmann).
39  Oxford English Dictionary XI (1933) 563. Vgl. auch Jacob und Wilhelm Grimm: Deut-

sches Wörterbuch. Bd. 11, 1. Abt., 2. Teil (Leipzig 1952), 1967–1974, s.v. ›Tyrann‹.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  19

(4)	 Anyone who exercises power or authority oppressively, despotically, or 
cruelly; one who treats those under his control tyrannically.

III.  Historien der Englischen Renaissance

A.  Allgemeines

Repräsentationen von Herrschaft und Herrschaftskonzepten stehen im Zen-
trum zahlreicher Historien und Tragödien William Shakespeares: So präsentiert 
und bilanziert etwa Richard II die Ablösung einer traditionell sakramentalen 
Herrschaftsideologie (Richard II) durch eine – die gefährliche Nähe zu Nic-
colò Machiavelli kaum leugnende – pragmatisch-nüchterne Herrschaftskonzep-
tion (Henry Bolingbroke, später Henry IV), die sich im zupackenden, erfolg-
reichen Handeln bewährt.40 Henry V bezieht durch eine prinzipiell diskursive, 
Widersprüche offenlegende Inszenierung des Protagonisten und Titelhelden 
(Henry V) das Publikum in den Prozess der historischen Bewertung von Herr-
schaft und ihrer Möglichkeiten und Grenzen mit ein.41 Die Ermordung des (für 
Brutus potenziell) tyrannischen Alleinherrschers Caesar, die ausführlichen Dis-
kussionen und die Rechtfertigungen dieses »Tyrannenmordes« bringt Shake-
speare in seiner Tragedy of Julius Caesar auf die Bühne.42 Die von Macbeth 
nach seinem Mord an Duncan in Schottland errichtete blutrünstige Tyrannis, der 
grausame Krieg gegen das eigene Volk, steht neben der eindringlichen psycholo-
gischen Studie des von seiner Schuld in immer bedrohlicheren, seinen Geist zer-
rüttenden Wahnvorstellungen heimgesuchten Titelhelden im Mittelpunkt von 

40  Vgl. Wolfgang Iser: Shakespeares Historien. Genesis und Geltung. Konstanzer Biblio-
thek Bd. 9 (Konstanz 1988), bes. 85 ff.; U. Baumann: Shakespeare und seine Zeit. Uni-Wissen 
Anglistik / Amerikanistik (Stuttgart/Düsseldorf/Leipzig 1998) bes. 57–61; Manfred Beyer: ›Ne-
ver was monarch better fear’d and lov’d‹. Zum Herrscherbild in Shakespeares Historien. In: 
Basileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a. a.O. [Anm. 1] 303–327; Heinz Zimmermann: Die 
ideologische Krise in King Richard II (1988). In: William Shakespeare. Historien und Tragödien. 
Neue Wege der Forschung, hg. von U. Baumann (Darmstadt 2007) 15–34; vgl. insgesamt auch 
Renate Schruff: Herrschergestalten bei Shakespeare. Untersucht vor dem Hintergrund zeit-
genössischer Vorstellungen vom Herrscherideal. Studien zur Englischen Philologie N.F. Bd. 35 
(Tübingen 1999).

41  Vgl. U. Baumann: Der Nationalheld im Spannungsfeld von Panegyrik und Dekonstrukti-
on: Henry V (1998). In: William Shakespeare, hg. von U. Baumann, a. a.O. [Anm. 40] 49–56; Jens 
Mittelbach: Die Kunst des Widerspruchs. Ambiguität als Darstellungsprinzip in Shakespeares 
›Henry V‹ und ›Julius Caesar‹, Jenaer Studien zur Anglistik und Amerikanistik. Bd. 5 (Trier 
2003) bes. 73 ff.; vgl. auch W. Iser: Shakespeares Historien, a. a.O. [Anm. 40] bes. 183 ff. und Ste-
phen Greenblatt: Unsichtbare Kugeln. In: Verhandlungen mit Shakespeare. Innenansichten der 
englischen Renaissance, hg. von S. Greenblatt (Berlin 1990) 25–65 und 156–161.

42  Vgl. die Details und deren Diskussion bei U. Baumann: Das Drama, a. a.O. [Anm. 2]; 
J. Mittelbach: Die Kunst, a. a.O. [Anm. 41] bes. 174 ff.



Uwe Baumann20

Shakespeares reifster Vision des Bösen, der Tragedy of Macbeth.43 Bezeichnen-
derweise expliziert diese düstere Tragödie in einer Schlüsselszene (IV,3), dem 
berühmten Zwiegespräch zwischen Malcolm und Macduff, einen veritablen Ka-
talog von Aspekten und Kriterien für die Beurteilung von Basileia und Tyrannis 
im Allgemeinen (vgl. bes. II,3,58–115).44 In dieser brutalen, blutigen Kriegerwelt 
von Shakespeares Macbeth gibt es nur einen Hoffnungsschimmer, einen vorbild-
lichen Herrscher, der freilich nur als off stage character überhaupt Erwähnung 
findet und dennoch ein höchst aufschlussreiches, einen deutlichen Kontrast zu 
den Herrschern Schottlands signalisierendes Gegenbild konstituiert, der eng-
lische König, Edward der Bekenner.45

Statt vieler weiterer möglicher nur noch ein Beispiel: William Shakespeares 
Richard III. Hauptquelle für Shakespeares vielleicht berühmteste Historie ist – 
durch die Vermittlung der Tudor-Chroniken – The History of King Richard III 
des Thomas Morus, die ihrerseits für die beklemmend düstere Darstellung des 
»Tyrannen« Richards und der desaströsen Auswirkungen dieser Tyrannis auf 
das staatliche Gemeinschaftsleben sich unverkennbar zentraler Motive der klas-
sisch-antiken Tyrannentopik bedient.46

Im Prolog der ebenfalls von der History des Thomas Morus geprägten, an-
onymen True Tragedy of Richard III fragt ›Poetry‹: »What maner of man was 
this Richard Duke of Gloster?« und erhält von ›Truth‹ die Antwort: »A man ill 
shaped, crooked backed, lame armed withall / Valiantly minded but tyrannous in 

43  Vgl. U. Baumann: Shakespeare und seine Zeit, a. a.O. [Anm. 40] bes. 81–86; vgl. ebenfalls 
Marga Unterstenhöfer: Die Darstellung der Psychologie des Tyrannen in Shakespeares ›King 
Richard III‹ und ›Macbeth‹ (Frankfurt a.M./Bern/New York/Paris 1988) bes. 117 ff.

44  Vgl. dazu U. Baumann: Macbeth und Duncan als Herrscher in Shakespeares Macbeth. In: 
Basileus und Tyrann, hg. von U. Baumann, a. a.O. [Anm. 1] 363–378, bes. 363–366.

45  Vgl. Ekkehart Krippendorff: Politik in Shakespeares Drama. Historien – Römerdramen – 
Tragödien (Frankfurt a.M. 1992) bes. 391–426; U. Baumann: Macbeth und Duncan, a. a.O. [Anm. 
44] bes. 377–378.

46  Vgl. die Belege in U. Baumann: Thomas More, a. a.O. [Anm. 3]; vgl. insgesamt auch Hans 
Peter Heinrich: Sir Thomas Mores ›Geschichte König Richards III.‹ im Lichte humanistischer 
Historiographie und Geschichtstheorie. Beiträge zur englischen und amerikanischen Literatur. 
Bd. 5 (Paderborn/München/Wien/Zürich 1987) bes. 93 ff; George M. Logan: More on Tyranny: 
The History of King Richard the Third. In: The Cambridge Companion to Thomas More, ed. by 
G. M. Logan (Cambridge 2011) 168–190; John Guy: Thomas More and Tyranny. In: Moreana 
49, Heft 189–190 (2012) 157–188; Jeffrey S. Lehman: Seeing Tyranny in More’s History of King 
Richard III. In: Moreana 50, Heft 191–192 (2013) 131–157; Gabriela Schmidt: What use to make 
of a tyrant? Thomas More’s History of Richard III and the Limits of Early Tudor Historiogra-
phy. In: Moreana 50, Heft 191–192 (2013) 187–218; vgl. insgesamt auch Elizabeth Story Donno: 
Thomas More and Richard III. In: Renaissance Quarterly 35 (1982) 401–447; Dermot Fenlon: 
Thomas More and Tyranny. In: The Journal of Ecclesiastical History 32 (1981) 453–476; Muriel 
Sheila Harris: Sir Thomas More’s ›History of Richard III‹ as Humanist Historiography (Colum-
bia Univ. 1972); Gerald John Rubio: St. Thomas More’s ›Richard III‹ in the Tudor Chronicles 
(Univ. of Illinois 1971); Patrick Joseph Sullivan: The ›Painted Processe‹: A Literary Study of Sir 
Thomas More’s ›History of King Richard III‹ (Univ. of California, Berkeley 1967).



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  21

authoritie«.47 Die dann folgende Präsentation Richards, der seinen Gegnern und 
später auch seinen Anhängern grausam und unerbittlich gegenübertritt (vgl. Z. 
598 ff.; 649 f.; 1441 ff.; 1630 ff.; 1932; 1969 ff.), der seine Brutalität durch Sarkasmus 
und grausigen Hohn intensiviert (vgl. Z. 1506 ff.; 1571 ff.; 1966; 1981) und der sich 
zunehmend mit Gewissensqualen konfrontiert sieht (vgl. Z. 1874 ff.), zeigt ihn 
als Tyrannen mit den topischen Charakterzügen der antiken Tyrannenliteratur. 
Der Richard der anonymen True Tragedy of Richard III gewinnt jedoch an kei-
ner Stelle die diabolische Gewalt, die ihn zur Inkarnation des Bösen schlechthin 
macht; dieser Richard, die Ausgeburt der höllischen Mächte, tritt wenig später 
erst bei Shakespeare auf.48

B.  William Shakespeare, Richard III (1592/93)

Bereits im Eingangsmonolog legt Shakespeares Richard III seine Beweggründe 
und weiteren Pläne dar (I,1,14–31):49

47  Anon.: The True Tragedy of Richard III. The Malone Society Reprints, ed. by Walter Wil-
son Greg (Oxford 1929) Z. 56–58 (Verweise im Folgenden nach dieser Ausgabe im Text); vgl. 
insgesamt Clayton A. Greer: The Relation of Richard III to The True Tragedy of Richard Duke 
of York and The Third Part of Henry VI. In: Studies in Philology 29 (1932) 543–550; John Do-
ver Wilson: Shakespeare’s Richard III and The True Tragedy of Richard the Third, 1594. In: 
Shakespeare Quarterly 3,4 (1952) 299–306; Jill Levenson: Anonymous Plays. The True Tragedy 
of Richard III. In: The Predecessors of Shakespeare. A Survey and Bibliography of Recent 
Studies in English Renaissance Drama, ed. by Terence P. Logan and Denzell S. Smith (Lincoln/
Nebraska 1973) 272–280; Brian Walsh: Truth, Poetry, and Report in The True Tragedy of Richard 
III. In: Locating the Queen’s Men, 1583–1603. Material Practices and Conditions of Playing, ed. 
by Helen Ostovich, Holger Schott Syme and Andrew Griffin (Surrey 2009) 123–133.

48  Vgl. Christian Werner Thomsen: Der Charakter des Helden bei Seneca und in der früh
elisabethanischen Tragödie (Marburg 1967) bes. 147–157; vgl. insgesamt auch George Bosworth 
Churchill: Richard the Third up to Shakespeare. Palaestra. Bd. 10 (Berlin 1900); Alison Hanham: 
Richard III and his Early Historians 1483–1535 (Oxford 1975); Robert J. Lordi: The Relation-
ship of Richardus Tertius to the Main Richard III Plays. In: Boston University Studies in English 
5 (1961) 139–153; Roxane C. Murph: Richard III. The Making of a Legend (Metuchen/N.J. 1977); 
Alec R. Myers: Richard III and Historical Tradition. In: History 53 (1968) 181–202; Jeremy Pot-
ter: Good King Richard? An Account of Richard III and his Reputation 1483–1983 (London 
1983); Desmond Seward: Richard III. England’s Black Legend (London; New York; Sydney; 
Toronto 1983). Das bedeutende lateinische Universitätsdrama aus Cambridge, Richardus Ter-
tius, von Thomas Legge (1579), gehört selbstverständlich auch in diesen Kontext, u. a. weil es 
in durchaus kongenialer Weise Darstellungs- und Strukturprinzipien der Tragödien Senecas 
mit der auf Thomas More zurückgehenden historiographischen Repräsentation Richards III 
verknüpft und insgesamt eine ganze Reihe von strukturellen Parallelen zu einzelnen Szenen 
Shakespeares enthält (vgl. hierzu Dana F. Sutton: Thomas Legge: The Complete Plays I, Richar-
dus Tertius (New York/San Francisco/Bern/ Frankfurt a.M./Berlin/Wien/Paris 1993) bes. vii ff.), 
wobei eine detaillierte Würdigung von Legges ›Bild‹ Richards III noch aussteht.

49  Antony Hammond: William Shakespeare, King Richard III. The Arden Shakespeare 
(London; New York 1981); im Folgenden alle Zitate und Verweise nach dieser Ausgabe. Vgl. aus 
der kaum mehr überschaubaren Forschungsliteratur Laura Alexander: Senecan Stoicism and 
Shakespeare’s Richard III. In: Interactions. Aegean Journal of English and American Studies 



Uwe Baumann22

But I, that am not shap’d for sportive tricks,
Nor made to court an amorous looking-glass;
I, that am rudely stamp’d, and want love’s majesty
To strut before a wanton ambling nymph:
I, that am curtail’d of this fair proportion,
Cheated of feature by dissembling Nature,
Deform’d, unfinish’d, sent before my time
Into this breathing world scarce half made up –
And that so lamely and unfashionable
That dogs bark at me, as I halt by them – 
Why, I, in this weak piping time of peace,
Have no delight to pass away the time,
Unless to spy my shadow in the sun,
And descant on mine own deformity.
And therefore, since I cannot prove a lover
To entertain these fair well-spoken days,
I am determined to prove a villain,
And hate the idle pleasures of these days.

14 (2005) 27–48; U. Baumann: Shakespeare und seine Zeit, a. a.O. [Anm. 40] bes. 68–71; Martin 
Brunkhorst: Mores Historie und Shakespeares Drama. Dispositionstechnik in Richard III. In: 
Sprachkunst 13 (1982) 128–140; Joseph Campana: Killing Shakespeare’s Children. The Cases 
of Richard III and King John. In: Shakespeare 3 (2007) 18–39; Wolfgang Clemen: A Commen
tary on Shakespeare’s ›Richard III‹ (London 1968); Annaliese Connolly: Richard III. A Critical 
Reader (London 2013); Rafik Darragi: Violence, théâtre et politique dans Richard III. In: Le Ty-
ran: Shakespeare contre Richard III, publ. par Dominique Goy-Blanquet (Amiens 1990) 84–92; 
Morton J. Frisch: Shakespeare’s Richard III and the Soul of the Tyrant. In: Interpretation. A 
Journal of Political Philosophy 20 (1993) 275–284; Marjorie Garber: Descanting on Deformity. 
Richard III and the Shape of History. In: The Historical Renaissance. New Essays on Tudor 
and Stuart Literature and Culture, ed. by Heather Dubrow and Richard Strier (Chicago 1988) 
79–103; Raymond Gardette: Richard III, Tyran. In: D. Goy-Blanquet: Le Tyran, a. a.O. [Anm. 
49] 93–107; Bettina Gessner: Der Machtkampf in Shakespeares ›King Richard III‹ als Kon-
flikt zweier Weltbilder (Essen 1985); D. Goy-Blanquet: Le Tyran, a. a.O. [Anm. 49]; Jens Martin 
Gurr: ›Bad is the World, and All Will Come to Nought‹. History and Morality in More’s and 
Shakespeare’s Richard III. In: Litteraria Pragensia. Studies in Literature and Culture 7 (1997) 
51–78; Ralf Hertel: Nationalising History? Polydore Vergil’s Anglica Historia, Shakespeare’s 
Richard III, and the Appropriation of the English Past. In: Exiles, Emigrés and Intermediaries: 
Anglo-Italian Cultural Transactions, ed. by Barbara Schaff (Amsterdam 2010) 47–70; Andreas 
Höfele: Making History Memorable. More, Shakespeare and Richard III. In: REAL. The Year-
book of Research in English and American Literature 21 (2005) 187–203; Rebecca Lemon: New 
Directions. Tyranny and the State of Exception in Shakespeare’s Richard III. In: Richard III: A 
critical reader, ed. by Annaliese Francis Connolly (London 2013) 111–128; Wolfgang G. Müller: 
The Villain as Rhetorician in Shakespeare’s Richard III. In: Anglia 102 (1984) 37–59; Nick My-
ers: Figures of the Tyrant. The Context to Shakespeare’s Richard III. In: Bulletin de la Société 
d’Etudes Anglo-Américaines des XVIIe et XVIIIe Siècles 49 (1999) 25–39; Joel Elliot Slotkin: 
Honeyed Toads. Sinister Aesthetics in Shakespeare’s Richard III. In: Journal for Early Modern 
Cultural Studies 7 (2007) 5–32; Matthew Westcott Smith: Shakespeare’s Machiavel. ›Richard 
III‹ in the History of Political Philosophy (New York, Buffalo 1994); Marga Unterstenhöfer: Die 
Darstellung, a. a.O. [Anm. 43] bes. 52 ff. 



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  23

Shakespeares Richard III ist ein grandioser Heuchler und Schauspieler, der die 
von ihm gewählten Rollen nahezu perfekt beherrscht, der seine überragenden 
Kompetenzen in der persuasiven Kunst der simulatio bis in alle Einzelheiten 
lustvoll auslebt,50 der sich im Lichte des Erfolgs seiner Verstellungskunst sonnt, 
wie etwa sein Monolog nach der ›Eroberung‹ Annes bezeugt (I,2,232–242):51

Was ever woman in this humour woo’d?
Was ever woman in this humour won?
I’ll have her, but I will not keep her long.
What, I that kill’d her husband and his father:
To take her in her heart’s extremest hate,
With curses in her mouth, tears in her eyes,
The bleeding witness of her hatred by,
Having God, her conscience, and these bars against me – 
And I, no friends to back my suit at all;
But the plain devil and dissembling looks – 
And yet to win her, all the world to nothing!

Gegen Ende des dritten Aktes erläutert Richard in einer Frage an Buckingham 
seine eigenen Fähigkeiten des persuasiven Rollenspiels (III,5,1–4):

Come, cousin, canst thou quake and change thy colour,
Murder thy breath in middle of a word,
And then again begin, and stop again,
As if thou were distraught and mad with terror?

Richard, von anderen Figuren der Historie immer wieder als Höllenknecht, Teu-
fel oder Ausgeburt der höllischen Niederungen beschimpft,52 ist ein Tyrann, der 
mit allen Zügen der antiken Tyrannentopik ausgestattet ist.53 Expressis verbis 
wird er mehrfach als Tyrann – bzw. seine Herrschaft als Tyrannis – bezeichnet,54 

50  Vgl. R III, I,1,117 ff.; I,3,47 ff.; II,1,53 ff.; II,2,151 ff.; III,1,79 ff.; IV,4,397 ff.
51  Vgl. insgesamt auch Romuald Ian Lakowski: From History to Myth. The Misogyny of 

Richard III in More’s History and Shakespeare’s Play. In: Q/W/E/R/T/Y. Arts, Littératures & 
Civilisations du Monde Anglophone 9 (1999) 15–19; Jack Trotter: ›Was Ever Woman in this 
Humour Won?‹. Love and Loathing in Shakespeare’s Richard III. In: The Upstart Crow 13 
(1993) 33–46.

52  Vgl. R III, I,2,46: »thou dreadful minister of hell«; I,2,50: »Foul devil«; I,2,78: »diffus’d 
infection of a man«; I,2,91: »devilish slave«; I,3,118: »devil«; I,3,143 f: »Hie thee to hell for shame, 
and leave this world, / Thou cacodemon: there thy kingdom is«; I,3,230: »The slave of Nature, 
and the son of hell«; I,3,293: »Sin, death, and hell have set their marks on him«; IV,4,48: »A hell-
hound that doth hunt us all to death«; IV,4,71: »hell’s black intelligencer«.

53  Vgl. die Literatur oben, Anm. 49. Zwei seiner literarischen Ahnen gibt Richard III selbst 
explizit zu erkennen: Machiavelli (Henry VI, Part 3, III,2,191–195) und die Vice-Figur der Mo-
ralitäten (R III, III,1,82–83). 

54  Vgl. R III, II,4,51: »insulting tyranny«; IV,4,51: »grand tyrant of the earth«; V,2,2: »yoke 
of tyranny«; V,3,169: »tyranny«; V,3,247: »[a] bloody tyrant«; V,3,256 f: »If you do sweat to put a 
tyrant down, / You sleep in peace, the tyrant being slain«.



Uwe Baumann24

noch deutlichere Hinweise bietet die Präsentation seiner Bluttaten. Seine Blut-
gier wird von Anne betont (I,2,101 ff.), ansonsten wird er wiederholt als blutiger 
König bezeichnet.55 England unter König Richard wird von Königin Elizabeth 
als Schlachthaus konzeptualisiert (IV,1,43). Richard ist, in den Worten seines 
Gegenspielers Henry Richmond (V,3,247–250):

A bloody tyrant and a homicide;
One rais’d in blood, and one in blood establish’d;
One that made means to come by what he hath,
And slaughter’d those that were the means to help him[.]

Shakespeares Richard ist ein Herrscher, der weder göttliches noch menschliches 
Recht anerkennt (I,2,70 f.); durch eine Parallelkonstruktion in einer stichomy-
thischen Wechselrede zwischen Richard und Königin Elizabeth stilisiert Shake-
speare Richard zum Antipoden der Natur (IV,4,353–354):

K. Rich.	 As long as heaven and nature lengthens it.
Eliz.:	 As long as hell and Richard likes of it.

Richard, von der Natur um Wohlgestalt und Charme betrogen, wird zur Un-
Natur, zum widernatürlichen Bruder- und Neffenmörder.56 Dieser Richard hat 
keine Freunde;57 als Hund,58 als wildes Tier59 wird er bezeichnet; im zweiten 
Akt analysiert Königin Elizabeth vorausschauend die politische Situation (II,4, 
50–54):

The tiger now hath seiz’d the gentle hind;
Insulting tyranny begins to jut
Upon the innocent and aweless throne.
Welcome destruction, blood, and massacre;
I see, as in a map, the end of all.

55  Vgl. R III, III,4,103: »O bloody Richard«; IV,3,22: »bloody King«; V,5,2: »the bloody dog 
is dead«.

56  Vgl. R III, passim, bes. IV,4,223 ff.
57  Vgl. R III, I,2,240: »And I, no friends to back my suit at all«; V,3,201–204: »I shall despair. 

There is no creature loves me, / And if I die, no soul will pity me - / And wherefore should they, 
since that I myself / Find no pity to myself?«.

58  Vgl. R III, I,3,216: »Stay, dog«; I,3,289-291: »O Buckingham, take heed of yonder dog! / 
Look when he fawns, he bites; and when he bites / His venom tooth will rankle to the death«; 
IV,4,48–54: »A hell-hound that doth hunt us all to death: / That dog, that had his teeth before 
his eyes, / To worry lambs, and lap their gentle blood; / That excellent grand tyrant of the earth, / 
That reigns in galled eyes of weeping souls; / That foul defacer of God’s handiwork / Thy womb 
let loose to chase us to our graves«; V,5,2: »the bloody dog is dead«.

59  Vgl. R III, II,4,50: »The tiger now hath seiz’d the gentle hind«; IV,4,22–23: »Wilt thou, 
O God, fly from such gentle lambs, / And throw them in the entrails of the wolf?«; IV,5,2: »the 
most deadly boar«; V,2,7–11: »The wretched, bloody, and usurping boar, / That spoil’d your sum-
mer fields and fruitful vines, / Swills your warm blood like wash, and make his trough / In your 
embowell’d bosoms – this foul swine / Is now even in the centre of this isle«.



Basileia und Tyrannis in der Dramatik und der Dichtung  25

Zu Beginn des fünften Aktes bestätigt Richmond, dass sich die düsteren Ah-
nungen Elizabeths erfüllt haben, bezeichnenderweise in vergleichbarer Meta-
phorik und Motivik (V,2,7–11):

The wretched, bloody, and usurping boar,
That spoil’d your summer fields and fruitful vines,
Swills your warm blood like wash, and makes his trough
In your embowell’d bosoms – this foul swine
Is now even in the centre of this isle[.]

Alle diese Charakterzüge, die Grausamkeit, das Wüten als wildes Tier, die Tatsa-
che, dass der Tyrann ohne Freunde ist, korrespondieren mit den zentralen Topoi 
der antiken Literatur über den Tyrannen – bzw. über tyrannische Herrschaft. 
Shakespeares Richard ist so entmenschlicht, dass sich sogar die eigene Mutter 
von ihm abwendet und ihn verflucht (IV,4,192–196):

And there the little souls of Edward’s children
Whisper the spirits of thine enemies
And promise them success and victory.
Bloody thou art; bloody will be thy end.
Shame serves thy life and doth thy death attend.

Durch Anne, Richards Gattin, erfährt das Publikum zuerst von Richards angst-
erfüllten Träumen, die ihm den Schlaf rauben (IV,1,82 ff.). Im fünften Akt 
schließlich wird das Publikum Augen- und Ohrenzeuge eines solchen Traumes: 
Die Geister der von Richard Ermordeten erscheinen ihm in der Nacht vor der 
Entscheidungsschlacht mit Richmond. Prince Edward, Henry VI, Clarence, Ri-
vers, Grey, Vaughan, Hastings, die Prinzen, Lady Anne und Buckingham verflu-
chen Richard und kündigen ihm mit stereotypen Wendungen,60 die sich seinem 
Gedächtnis einbrennen sollen, Verzweiflung, Niederlage und baldigen Tod an. 
Der Monolog Richards, unmittelbar nachdem er aus diesem Traum erwacht ist, 
bietet einen tiefen Einblick in seine Gewissensqualen, artikuliert seine existen-
tiellen Selbstzweifel, aber bestätigt auch noch einmal seine tyrannische Natur 
(V,3,180 – 204):

O coward conscience, how dost thou afflict me!
The lights burn blue; it is now dead midnight.
Cold fearful drops stand on my trembling flesh.
What do I fear? Myself? There’s none else by;
Richard loves Richard, that is, I and I.
Is there a murderer here? No. Yes, I am!

60  Vgl. R III, V,3,121; V,3,127 f; V,3,136; V,3,141; V,3,142; V,3,144; V,3,149; V,3,155; V,3,164; 
V,3,172 f. Vgl. hierzu Polybios XXIII,10,2 f; vgl. zur Tradition der Geisterszenen Gisela Dahin-
ten: Die Geisterszene in der Tragödie vor Shakespeare. Zur Seneca-Nachfolge im englischen 
und lateinischen Drama des Elisabethanismus. Palaestra. Bd. 225 (Göttingen 1958).



Uwe Baumann26

[…]
I am a villain – yet I lie, I am not!
Fool, of thyself speak well! Fool, do not flatter.
My conscience hath a thousand several tongues,
And every tongue brings in a several tale,
And every tale condemns me for a villain:
Perjury, perjury, in the highest degree;
All several sins, all us’d in each degree,
Throng to the bar, crying all, ›Guilty, guilty!‹
I shall despair. There is no creature loves me,
And if I die, no soul will pity me – 
And wherefore should they, since that I myself
Find in myself no pity to myself?

Zusammenfassend darf man festhalten: William Shakespeare präsentiert in sei-
ner Historie mit Richard III eine Herrscherfigur, die mit allen Zügen antiker 
Tyrannentopik ausgestattet zur diabolischen Inkarnation des Bösen schlechthin 
wird. Ob sein am Ende militärisch siegreicher Gegenspieler, Henry Richmond, 
der spätere Henry VII, der Stammvater der Tudor-Dynastie, die Statur eines 
wahren Königs, eines βασιλεύς hat, lässt die Historie bewusst offen.

C.  John Ford, Perkin Warbeck (1625 oder später)

John Ford dramatisiert in seiner Historie The Chronicle Historie of Perkin War­
beck. A Strange Truth61 das Schicksal des vermeintlichen Thronprätendenten 
Perkin Warbeck, der sich als Richard, Herzog von York, der jüngere Sohn Ed-

61  Vgl. Peter Ure: John Ford, The Chronicle History of Perkin Warbeck. A Strange Truth. 
The Revels Plays (London 1968); vgl. Donald K. Anderson: Kingship in Ford’s Perkin Warbeck. 
In: English Literary History 27 (1960) 177–193; D. K. Anderson: Richard II and Perkin Warbeck. 
In: Shakespeare Quarterly 13 (1962) 260–263; Jonas A. Barish: Perkin Warbeck as Anti-History. 
In: Essays in Criticism 20 (1970) 151–171; Anne Barton: He that Plays the King. Ford’s Perkin 
Warbeck and the Stuart History Play. In: English Drama. Forms and Development. Essays in 
Honour of Muriel Clara Bradbrook, ed. by Marie Axton; Raymond Williams (Cambridge 1977) 
69–93; Joseph Candido: The ›Strange Truth‹ of Perkin Warbeck. In: Philological Quarterly 59 
(1980) 300–316; Coburn Freer: ›The Fate of Worthy Expectation‹. Eloquence in Perkin War
beck. In: ›Concord in Discord‹. The Plays of John Ford, 1586–1986, ed. by D. K. Anderson (New 
York 1986) 131–148; Jean Howard: ›Effeminately dolent‹. Gender and Legitimacy in Ford’s 
Perkin Warbeck. In: John Ford. Critical Re-Visions, ed. by Michael Neill (Cambridge 1988) 261–
279; Alexander Leggatt: A Double Reign. Richard II and Perkin Warbeck. In: Shakespeare and 
His Contemporaries. Essays in Comparison, ed. by Ernst Anselm Joachim Honigmann (Man-
chester 1968) 129–139; M. Neill: ›Anticke Pageantrie‹. The Mannerist Art of Perkin Warbeck. 
In: Renaissance Drama 7 (1976) 117–150; Peter Nover: Die Inszenierung von Herrschaft in 
John Fords Perkin Warbeck. In: U. Baumann, Basileus und Tyrann, a. a.O. [Anm. 1] 441–449; 
D. B. Randall: ›Theatres of Greatness‹. A Revisionary View of Ford’s Perkin Warbeck (Victoria 
1986); vgl. insgesamt zum Stuart History Play Judith Doolin Spikes: The Jacobean History Play 


	Cover
	Copyright
	Table of Content
	Body



