
 



Philipp Melanchthon 1497−1560

Mit Worten streiten, nicht mit Gewalt!  
Theologischer Kritiker Israels und Anwalt verfolgter Juden

Vortrag in der evangelischen Erwachsenenbildung  
Freiburg am 27. April 2010

Einleitung

Im Jahr 1510 wurde gegen die märkischen und brandenburgischen Juden der Vor-
wurf des Hostienfrevels und des Kindermordes erhoben und der Prozess gemacht. 
Anlass war der Einbruch in die Kirche von Knobloch im Havelland, bei welchem 
eine vergoldete Monstranz und zwei geweihte Hostien gestohlen wurden. Der 
angebliche Täter Paul Fromm, ein Kesselschmied aus Bernau, soll eine Hostie 
an den Juden Salomon aus Spandau verkauft haben. In Folge des Prozesses wur-
den ca. 100 verdächtigte Juden nach Berlin gebracht. Dort wurde ihnen auch die 
Ermordung von Christenkindern zur Last gelegt. Die gesamte Bevölkerung war 
von ihrer Schuld überzeugt und, ähnlich den Ketzer- oder Hexenprozessen, wur-
den am 19.07.1510 in Berlin 38 Juden auf einem großen Gerüst verbrannt. Zu 
den Opfern gehörte unter anderem der Brandenburger Rabbiner Sloman. Zwei 
getaufte Juden wurden mit dem Schwert hingerichtet. Die übrigen in der Mark 
Brandenburg lebenden Juden wurden vertrieben. Von 1511−1532 lebten und 
handelten keine Juden mehr in der Mark Brandenburg.1 Für Rabbiner Josel von 
Rosheim war es deshalb durchaus überraschend, dass Philipp Melanchthon auf 
dem Frankfurter Fürstentag von 1539 Position gegen den Kurfürsten Joachim II. 
von Brandenburg nahm und die im sogenannten Brandenburger Judenpogrom 
von 1510 beschuldigten Juden verteidigte und die Hintergründe aufdeckte. Dem 
Kurfürsten Joachim II. von Brandenburg machte Melanchthon klar, dass dieser 
Pogrom großes Unrecht war. Josel von Rosheim2 (vgl. Feilchenfeld 1898, S. 181) 

1	 Informationen stammen von der Website: http://www.luckauer-juden.de/Teil1.htm [Zugriff am 
22.04.2010: 21:40].

2	 Ausspruch von Josel von Rosheim in Frankfurt: „Sehet jetzt auf nechst gehaltenem tag zu Fran-
ckfort durch den hochgelehrten Dr. Philippum Melancton ist dem hochgebornen fürsten und her-



14 Philipp Melanchthon 1497−1560

konnte aufgrund dieses Votums von Melanchthon erreichen, dass Juden in der 
Mark Brandenburg wieder zugelassen wurden. Melanchthon war sich bewusst, 
dass Juden zu Unrecht des sog. Hostienfrevels und anderer Vergehen bezichtigt 
wurden. Es ist üblich, andere zu beschuldigen, wo wir doch besser unsere Sitten 
anklagen und bessern sollten, so Melanchthon (vgl. CR 8, Sp. 831/832; Schwen-
demann 1997).3 Der wahre Hostiendieb, ein Christ, habe die Juden beschuldigt, 
um von seiner Tat abzulenken. Und der damalige Brandenburger Bischof habe 
über die Verleumdung aus einem Beichtgespräch erfahren. Den Justizmord ver-
hinderte er dennoch nicht. Josel von Rosheim (1478−1554) war übrigens die be-
deutendste jüdische Persönlichkeit der Reformationszeit. Um 1510 wurde er von 
der elsässischen Landjudenschaft zum Vorsteher und Leiter gewählt. Im Laufe 
der Zeit wurde er zum Fürsprecher und Interessenvertreter aller Juden in Deutsch-
land. Von Kaiser Karl V. erhielt er 1520 ein Privileg für ganz Deutschland und 
vertrat die Juden auf den Reichstagen. 1539 verteidigte Josel von Rosheim die 
Juden gegen die antijüdischen Äußerungen Martin Luthers und Martin Bucers. Er 
verhinderte Ausweisungen und Vertreibungen und schaffte Leibzölle und Kenn-
zeichnungspflicht ab (beides 1541). (vgl. http://www.oppisworld.de/zeit/biograf/
josel.html [Zugriff am 24.04.2010; 9:12])

Das Verhältnis Josel von Rosheims zur Reformation ist ambivalent gewesen, 
einzelne Intellektuelle werden anerkannt, weil sie aus der Bibel die heilsge-
schichtliche Besonderheit Israels anerkannten und nicht aufgingen in der anti-
jüdischen Stimmung der Zeit (vgl. Detmers 2010; 2005).

Mittelalterliche Judenfeindschaft

Die Angst vor jüdischen Menschen und jüdischer Religionsausübung war ein 
zentrales Motiv mittelalterlicher Judenfeindschaft: Einer zahlenmäßigen gesell-
schaftlichen Minderheit wurden magische Kräfte zugetraut, weil ein grundle-
gendes Verständnis für jüdische Religiosität fehlte und auch von der christlichen 
Mehrheit als überflüssig angesehen wurde. Jüdische Zeitgenossen galten als Fein-

ren, marggraf Joachim von Brandenburg, churfürst, glaubhaftig furgepracht worden, wie von ty-
rannen die armen juden bei seines vaters seligen leben zu unrecht verbrannt worden, und wievol 
der alt churfürst nit so lauter den uf Satz gewisst, dannocht wurden 48 uf das unwahr gegebenen 
verbrannt.“ (Vgl. Fraenkel-Goldschmidt 1996, S. 329−349 (hier S. 333)).

3	 Wilhelm Schwendemann: Melanchthons humanistische Stellung zu den Juden, in: http://www.
freiburger-rundbrief.de/de/?item=477 [Zugriff am 22.4.2010; 21:54].



Philipp Melanchthon 1497−1560 15

de der Christen, die sich mit äußeren Feinden verbunden hatten. Entscheidend 
für den Umschwung in Richtung stärkere Judenfeindschaft als Vorform des mo-
dernen Antisemitismus war der erste Kreuzzug von 1096, der einen Massenmord 
an der jüdischen Bevölkerung entlang des Rheins auslöste. Ganze Gemeinden 
wurden dann in den großen Pestzeiten des 14. Jahrhunderts, vor allem um 1348, 
entweder ausgewiesen oder ermordet. Die Juden wurden insgesamt der Brunnen-
vergiftung und Pestverbreitung beschuldigt. Durch die Vernichtung der Juden war 
man aber christlicherseits auch die Schulden bei jüdischen Bankleuten los. Der 
Straßburger Chronist Jakob Twinger schrieb in dieser Zeit: „Das bare Gut, das 
sie hatten, nahm der Rat und verteilte es unter die Handwerker nach der Kopf-
zahl. Das war auch das Gift, das die Juden tötete.“4

Besonders beliebt war der christliche Vorwurf an die jüdische Bevölkerung, 
sie hätten sich des Hostienfrevels schuldig gemacht oder würden sogar am Pas-
sahfest an christlichen Kindern Ritualmorde praktizieren. Dagegen opponierten 
zwar schon Kaiser Friedrich II und auch Papst Innozenz IV. in der Bulle vom 
05.07.1247. Trotz vieler Stellungnahmen und Widerlegungen der Blutbeschuldi-
gung wollten jedoch diese Vorwürfe nicht verstummen. Gerade im Spätmittelalter 
wird die Verfolgung und Vernichtung ganzer Gemeinden mit dem Bericht über 
angebliche Hostienschändung motiviert. Dazu kommt, dass die Widerlegung des 
scheinbaren Unglaubens der jüdischen Bevölkerung den eigenen Glauben an die 
Gegenwart Christi in Brot und Wein stärkte und die an sich brüchige christliche 
Identität gegenüber dem biblischen und rabbinischen Judentum kittete. Berühmt 
in gewisser Weise wurde die Ritualmordbeschuldigung von Trient im Jahre 1475. 
Am Ostersonntag des Jahres 1475 wurde in einem Bach in Trient ein zwei-, nach 
anderen Quellen dreijähriges Kind von einem Juden namens Samuel tot aufge-
funden, das seit dem Gründonnerstag vermisst worden war. Zusammen mit ande-
ren Mitgliedern der jüdischen Gemeinde meldete Samuel den Mord den örtlichen 
Behörden. In einem aufsehenerregenden Prozess kam man auf der Grundlage von 
unter der Folter erpressten „Geständnissen“ der Juden zu dem Schluss, dass diese 
einen Ritualmord verübt und das Kind langsam zu Tode gequält hätten. Es wur-
den insgesamt 14 Juden hingerichtet.

Während Johannes Hinderbach (vgl. Rando 2008), der Bischof von Trient, den 
Prozess unterstützte, war Papst Sixtus IV. skeptisch und verbot im Juni 1475 die 
Weiterführung. Auf den Vorwurf des päpstlichen Kommissars Bischof Giovanni dei 
Guidice, Hinderbach habe sich persönlich bereichern wollen, erwiderte der Trienter 
Bischof mit dem Gegenvorwurf, der Kommissar sei von Juden bestochen worden. 
Eine Kardinalskommission kam 1478 zu dem Ergebnis, die Hinrichtungen seien 

4	 Nach Willehad Paul Eckert: Art. Antisemitismus V, in TRE 3, 1978, S. 137-143, hier bes. S. 141.



16 Philipp Melanchthon 1497−1560

rechtmäßig gewesen. An den Untersuchungen beteiligt war der Franziskanerpredi-
ger Bernhardin von Feltre (vgl. Erb 1993), der in die Finanzgeschichte als Gründer 
der sog. Monti einging. Bei diesen Leihanstalten („Monte di Pietà“) konnten nicht 
begüterte Menschen Geld leihen, ohne Wucherzinsen bezahlen zu müssen.

Stimmung bei den Reformatoren

Nur wenige unter den Reformatoren wie Philipp Melanchthon, Andreas Osi-
ander, Wolfgang Capito standen in zuweilen sogar freundschaftlichem Kontakt 
zu jüdischen Gelehrten (Dettmers 2000, S. 31; Henrix 1990, S. 189−215), was 
aber angesichts vorherrschender antijüdischer Formeln und Wertungsmuster der 
Mehrheitsgesellschaft in reformatorischen Gebieten sich marginal ausnahm. Eher 
musste man die Grundmuster von Judenfeindschaft annehmen: 

„Das Judentum diente durchweg als Gegenbild oder Antithese zum eigenen Ideal und 
Selbstverständnis. Die Juden waren dadurch in der kirchlichen Verkündigung präsent, 
ohne dass sie in der sozialen Realität tatsächlich zugegen sein mussten.“ 
(Dettmers 2000, S. 32) 

Diese Einschätzung trifft auch auf die deutschen reformatorischen Gebiete zu; 
wenige Juden wohnten unter schwierigen Bedingungen im Reichsgebiet; geblie-
ben waren jedoch die Vorurteile, die dann im sogenannten Reuchlin – Pfefferkorn 
Streit 1510−1520 wiederbelebt wurden, in dem sich dann Philipp Melanchthon 
auf die Seite seines Onkels, des Hebraisten Reuchlin (vgl. Schwab 1998; 2002), 
und gegen Judenfeindschaft stellte. In der reformatorischen Frühphase zwischen 
1520 und 1529 tasteten sich die protestantische und jüdische Seite gegenseitig 
ab und viele jüdische Zeitgenossen erwarteten aufgrund des protestantischen In-
teresses an der Hebräischen Bibel eine Neubesinnung und auch Neuausrichtung 
zwischen den Religionen. Die Protestanten erwarteten blauäugig die Konversion 
des Judentums zum Protestantismus und damit Verstärkung im Kampf gegen die 
römische Kirche. Die jüdische Seite erhoffte sich aufgrund des reformatorischen 
Interesses an der Bibel aber politische Unterstützung im Reich für eine Verbesse-
rung sozialer Lebensbedingungen.

Eine theologische Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen Judentum 
fand jedoch in der frühen Reformationszeit nicht statt (vgl. Detmers 2000, S. 65); 
gleichwohl wird der Vorwurf des „Judaisierens“ polemisch mit der Intention be-
nutzt, konfessionelle Gegner oder Gegner in den eigenen Reihen zu diffamieren: 



Philipp Melanchthon 1497−1560 17

„Bei dem Judaismus Vorwurf handelte es sich somit um eine plakative Anschuldigung, die 
auf unterschiedliche Phänomene Anwendung finden konnte, ohne dass dem jeweils ein 
tatsächlicher Sachverhalt zugrunde liegen musste.“ 
(Detmers 2000, S 66) 

Reformatorischerseits trat man dem Judaismus-Vorwurf mit einem Akzent zur 
Judenmission entgegen, anstatt diesen Vorwurf theologisch als Diffamierung des 
Judentums zu entkräften. Gleichermaßen wies aber Luther den Vorwurf des Ritu-
almordes zurück (vgl. Detmers 2000, S. 67) (WA 6, 447,17−448,10: Das Jhesus 
ein geborner Jude sey 1523; Buttaroni 2003; Hsia & Cackett 1997; Lämmerhirt 
2007; Stow 2006; Treue 1996). 

Luther wollte die Bekehrung des Judentums zur lutherischen Version des 
christlichen Glaubens − aber schon Ende der zwanziger Jahre machte sich auf 
beiden Seiten Ernüchterung breit. Politisch waren die Juden jedoch auch wech-
selnder kaiserlicher Politik ausgesetzt, die Schutzfunktion des Kaisers erstreckte 
sich unter Vorbehalten eher auf katholische als auf protestantische Gebiete. Der 
Vorwurf, die jüdische Bevölkerung beteilige sich an staatsgefährdenden Unruhen, 
wurde immer wieder erhoben. Dazu gesellten sich gesellschaftliche Strömungen, 
die die antijüdische Haltung der Bevölkerung und der Mächtigen nachhaltig 
stützten wie Chiliasmus, Messianismus, Antitrinitarismus (vgl. Mulsow & Rohls 
2005; Detmers 2000, S. 84; Lalla 2004, 239−262). 

„Für Kursachsen lässt sich also festhalten: Luther zeigte sich zwar grundsätzlich bereit, 
Juden zum Zwecke ihrer Bekehrung zu dulden. Je länger umso mehr wurde er jedoch 
durch seine Einschätzung der damit verbundenen sozialen, politischen und religiösen Ge-
fahren (Wucher, Türken, Spionage, Proselytenmacherei) veranlasst, von einer Duldung 
abzuraten.“ 
(Detmers 2000, S. 90) 

Das Problem auf protestantischer Seite war zunehmend die klerikale Funktionali-
sierung antijüdischer Stimmungen gegenüber der römischen Kirche (vgl. Detmers 
2000, S. 95). Als Fazit bleibt: Auch in den reformatorischen Bewegungen vom 
Oberrhein bis Wittenberg wurde die überkommene antijüdische Position über-
nommen − obwohl der Kernimpuls der Reformation eine humanistische Rückbe-
sinnung, z.B. auf die Hebräische Bibel, vorsah (vgl. Detmers 2000, S. 117).



18 Philipp Melanchthon 1497−1560

Einfluss Reuchlins auf Melanchthon

Melanchthons Stellung zu den zeitgenössischen Juden und zum biblischen Israel 
ist ohne seinen Mentor Johannes Reuchlin5 nicht zu verstehen. 

Johannes Reuchlin wurde am 22.02.1455 in Pforzheim geboren, mit 15 Jahren 
besuchte er bereits die neu eröffnete Universität Freiburg i.Br. und ging 1473 
nach Paris, um an der dortigen artistischen Fakultät seine Studien in Philosophie 
und den humanistischen Fächern fortzusetzen. Unter dem Einfluss der Schrift 
„Anleitung zum Studium“ des Humanisten Rudolf Agricola begann sich Reuch-
lin ebenfalls für eine humanistische Reform der Universität einzusetzen. Das 
humanistische Bildungs- und Wissenschaftssystem wollte gegen den alten un-
fruchtbaren scholastischen Lehrbetrieb die Antike wiederbeleben. Griechische, 
lateinische und hebräische Schriften wurden ins Deutsche mit lebenspraktischem 
und moralphilosophischem Interesse übersetzt. Gerade der Erhalt der jüdischen 
Kultur, der hebräischen Sprache war das Verdienst Reuchlins. In Basel wird 
Reuchlin 1475 Baccalaureus und 1477 Magister der freien Künste. Dort lernte 
er wohl die Schriften des Nikolaus von Kues kennen und darin die Gedanken 
der coincidentia oppositorum (alle Verschiedenheiten und Gegensätze gelten im 
Bereich des Geschöpflichen, die aber in Gottes Unendlichkeit zusammenfallen) 
und die complicatio / explicatio dei: Gott ist die Einfaltung aller Dinge und die 
kreatürliche Welt ist die Entfaltung Gottes, d.h., die Welt wird zum „sichtbaren 
Gott“. In allen Religionen kommen, so Cusanus, vergleichbare, vernünftige Ge-
danken vor, die seiner Meinung nach dem Wesen des Evangeliums entsprechen 
(so in der Schrift De Pace Fidei = Vom Frieden im Glauben, 1453). Reuchlin 
nimmt das Gedankengut des Cusaners in seiner Schrift De arte cabbalistica auf: 
transrationales Gottesverständnis, fromme Auslegung antiker Schriftsteller und 
außerchristlicher Überlieferung und dialogische Präsentation. 1478 ging Reuch-
lin dann nach Orléans und 1479/80 nach Poitiers. Im Zusammenhang mit dem 
von ihm erteilten Sprachunterricht in Griechisch und Hebräisch erschienen einige 
Grammatiken, Wörterbücher usw. Nach dem Lizentiat im römischen Recht 1481 
in Poitiers ging Reuchlin zurück in die Heimat, nach Tübingen (Universität Tü-
bingen 1477 gegründet). Graf Eberhard V. im Bart (1450−1496) nahm Reuchlin 
in seine diplomatischen Dienste auf, was für Reuchlin der Anlass vieler Reisen 
war, so z.B. nach Italien (Einfluss des florentinischen Ficino − Platonismus). In 
Tübingen wurde Reuchlin noch zum Doktor der Rechte promoviert und wirk-
te als Anwalt, der sich zudem noch humanistischen Studien widmete. Kundig 

5	 Die Verwandtschaftsverhältnisse zu Melanchthon sind ungeklärt; vgl. dazu auch Robert Leicht 
(2010).



Philipp Melanchthon 1497−1560 19

in jüdischen − kabbalistischen Werken, in hebräischen Handschriften der Bibel, 
war Reuchlin genauso in platonischem und neuplatonischem Gedankengut. 1494 
veröffentliche Reuchlin das erste christlich − wissenschaftliche Buch über die 
jüdisch-mittelalterliche Geheimlehre, die Kabbala (De vero mirifico, über das 
wunderbare Wort). Nach politischem Wechsel in Stuttgart floh Reuchlin nach 
Heidelberg, wo er am Hof des Kurfürsten aufgenommen wurde (durch Johann 
von Dalberg, Bischof von Worms und Ratgeber des Kurfürsten). In Heidelberg 
übersetzte Reuchlin eine Reihe antiker Texte und verfasste Gedichte und Komö-
dien. 1498 reiste er ein drittes Mal nach Italien und kaufte in Rom viele Bücher 
und Handschriften, darunter wertvolle hebräische. 1502/1503 wurde Reuchlin in 
Württemberg rehabilitiert und gehörte bis 1513 dem Triumvirat der Richter des 
Schwäbischen Bundes an und schrieb daneben eine Reihe bedeutender Bücher 
und wurde in dieser Zeit zum Begründer der neuzeitlichen Hebraistik („Rudimen-
ta“ bzw. der Rudimentis Hebraicis). Gerade die Rudimenta wurden auch schon 
von Martin Luther etwa 1509/10 in Erfurt rezipiert und von Philipp Melanch-
thon benutzt. Zwischen 1509 und 1520 wurde Reuchlin in den antisemitischen 
„Judenbücherstreit“ (Johannes Pfefferkorn 1469−1523?) verwickelt. In diesem 
Streit forderte Maximilian I. 1509 die Juden auf, ihre Bücher an Pfefferkorn aus-
zuhändigen. Reuchlins Gegenschrift „Der Augenspiegel“ von 1511 wurde 1513 
von den Universitäten Löwen, Köln, Erfurt, Mainz und Paris als zu judenfreund-
lich deklariert und der Vernichtung anempfohlen. Der Inquisitor Jakob Hochstra-
ten versuchte, Reuchlin vor ein kirchliches Gericht in Deutschland zu bringen. 
Reuchlin appellierte an Papst Leo X., der ihn 1520 verurteilte. Der Augenspiegel 
wurde verboten und Reuchlin musste die Prozesskosten tragen. Eine zu juden-
freundliche Haltung blieb trotz Humanismus der römischen Kurie unerwünscht. 
In Humanistenkreisen erfuhr Reuchlin durch die sogenannten Dunkelmänner-
briefe Unterstützung (Epistolae Obscurorum virorum ad venerabilem Magistrum 
Ortvinum Gratium 1515), die über die antisemitischen Hetzparolen Hohn und 
Spott ergossen, sodass Reuchlins Gegner innerhalb der gebildeten Öffentlichkeit 
Deutschlands der Lächerlichkeit preisgegeben waren. 1519 zog Reuchlin wieder 
wegen politischer Wirren in Stuttgart, wo er den Großteil seiner Bibliothek be-
lassen musste, nach Ingolstadt, wo er 1520 an der Universität zu lehren begann, 
1521 wechselte er wegen der Pest nach Tübingen und wurde römischer Priester. 
Am 30.06.1522 starb Reuchlin. In seinen Studien der hebräischen Sprache und 
der jüdischen Theologie fordert Reuchlin den Glauben, der frei von philosophi-
scher Spekulation ist und der sich an die hebräische Sprache gebunden habe, was 
z.B. für Luther, der von Reuchlins Hebräischkenntnissen beeinflusst war, nicht 
mehr nachvollziehbar war. Papst Paul IV. intensivierte die Bemühungen, die Ju-
den zu missionieren. Eine theologische Auseinandersetzung zwischen Katholiken 



20 Philipp Melanchthon 1497−1560

und Juden fand jedoch nicht statt. Auch Reuchlins Kampf war keineswegs pro-
jüdisch und prosemitisch eingestellt: „Der Talmud steht zwischen den Juden und 
ihrer Bekehrung.“ (Oberman 1981, S. 37) oder: 

„Nicht alle Teile des Talmud sind den Juden zu entwenden und zu verbrennen- nur das, 
was Ketzerei oder Blasphemie enthält, ist zu vernichten. Aber doch nur so, dass jene Teile 
wenigstens bei den Bischöfen aufgehoben werden, so dass sie zugänglich sind für christ-
liche Hebraisten. Und wenn Juden je wieder mit haltlosen Behauptungen aufwarten, dann 
können Textkundige antreten, um sie zu widerlegen und zu verurteilen.“6 
(vgl. auch Reuchlin et al. 1996; dito 1999) 

Reuchlins Ansatz war, dass Juden keine Sklaven, sondern Mitbürger, d.h., kei-
ne Ketzer im Sinn des Kirchenrechts waren. Deshalb dürfen eben auch jüdische 
Bücher nicht vernichtet werden, die Juden sollten aber gleichzeitig durch ver-
nünftige Disputationen zu Christus bekehrt werden. Im weltlichen Reich waren 
Juden für Reuchlin Bürger, im geistlichen Reich Gegner. Er bemühte sich um 
die Integration bekehrter Juden, die als Hebräischlehrer eingesetzt werden sollten 
(vgl. Kisch 1961, S. 20).

Philipp Melanchthon

Wer war Philipp Melanchthon, eigentlich Philipp Schwarzerdt? Seinen 500. Ge-
burtstag haben wir – auch hier in Freiburg − am 16.02.1997 gefeiert − Philipp 
Melanchthon, Humanist − Reformator − Ökumeniker − Politiker − Pädagoge. 
Praeceptor Germaniae (Erzieher Deutschlands) ist er schon bald nach seinem Tod 
1560 genannt worden. Ein enger Freund Martin Luthers war er − gleichsam be-
standen intensive Beziehungen zu den hiesigen, oberdeutschen Humanisten, wie 
z.B. zu Desiderius Erasmus von Rotterdam. Großen Wert legte er darauf, Sprache 
und damit den Menschen zu bilden, ihn richtig sprechen zu lehren oder etwa 
die Forderung, klar und logisch zu denken und differenziert zu kommunizieren. 
Melanchthon erkannte schon früh, dass es auf politischer Ebene notwendig sein 
kann, Kompromisse zu schließen und Konsens zu erreichen. Eine Dialogbereit-
schaft, die Sonderinteressen auch einmal hintan stellen kann und Verantwortung 
für das Ganze, das Gemeinwesen übernimmt. 

6	 Aus: fol 3r.




