UBkexnGE

Studien zur Ev. und Kath. Theologie/ Religionspidagogik
Herausgegeben von Bernd Feininger und Reinhard Wonderdich

Band 21

WILHELM SCHWENDEMANN

REFORMATION
UND HUMANISMUS

Philipp Melanchthon und Johannes Calvin

PETER LANG
EDITION




Philipp Melanchthon 1497-1560

Mit Worten streiten, nicht mit Gewalt!
Theologischer Kritiker Israels und Anwalt verfolgter Juden

Vortrag in der evangelischen Erwachsenenbildung
Freiburg am 27. April 2010

Einleitung

Im Jahr 1510 wurde gegen die mérkischen und brandenburgischen Juden der Vor-
wurf des Hostienfrevels und des Kindermordes erhoben und der Prozess gemacht.
Anlass war der Einbruch in die Kirche von Knobloch im Havelland, bei welchem
eine vergoldete Monstranz und zwei geweihte Hostien gestohlen wurden. Der
angebliche Téter Paul Fromm, ein Kesselschmied aus Bernau, soll eine Hostie
an den Juden Salomon aus Spandau verkauft haben. In Folge des Prozesses wur-
den ca. 100 verdéachtigte Juden nach Berlin gebracht. Dort wurde ihnen auch die
Ermordung von Christenkindern zur Last gelegt. Die gesamte Bevolkerung war
von ihrer Schuld iiberzeugt und, &hnlich den Ketzer- oder Hexenprozessen, wur-
den am 19.07.1510 in Berlin 38 Juden auf einem groBlen Geriist verbrannt. Zu
den Opfern gehorte unter anderem der Brandenburger Rabbiner Sloman. Zwei
getaufte Juden wurden mit dem Schwert hingerichtet. Die iibrigen in der Mark
Brandenburg lebenden Juden wurden vertrieben. Von 1511-1532 lebten und
handelten keine Juden mehr in der Mark Brandenburg.! Fiir Rabbiner Josel von
Rosheim war es deshalb durchaus iiberraschend, dass Philipp Melanchthon auf
dem Frankfurter Fiirstentag von 1539 Position gegen den Kurfiirsten Joachim II.
von Brandenburg nahm und die im sogenannten Brandenburger Judenpogrom
von 1510 beschuldigten Juden verteidigte und die Hintergriinde aufdeckte. Dem
Kurfiirsten Joachim II. von Brandenburg machte Melanchthon klar, dass dieser
Pogrom grofles Unrecht war. Josel von Rosheim? (vgl. Feilchenfeld 1898, S. 181)

1 Informationen stammen von der Website: http:/www.luckauer-juden.de/Teill.htm [Zugriff am
22.04.2010: 21:40].

2 Ausspruch von Josel von Rosheim in Frankfurt: ,, Sehet jetzt auf nechst gehaltenem tag zu Fran-
ckfort durch den hochgelehrten Dr. Philippum Melancton ist dem hochgebornen fiirsten und her-



14 Philipp Melanchthon 1497—-1560

konnte aufgrund dieses Votums von Melanchthon erreichen, dass Juden in der
Mark Brandenburg wieder zugelassen wurden. Melanchthon war sich bewusst,
dass Juden zu Unrecht des sog. Hostienfrevels und anderer Vergehen bezichtigt
wurden. Es ist iiblich, andere zu beschuldigen, wo wir doch besser unsere Sitten
anklagen und bessern sollten, so Melanchthon (vgl. CR 8, Sp. 831/832; Schwen-
demann 1997).> Der wahre Hostiendieb, ein Christ, habe die Juden beschuldigt,
um von seiner Tat abzulenken. Und der damalige Brandenburger Bischof habe
iiber die Verleumdung aus einem Beichtgesprich erfahren. Den Justizmord ver-
hinderte er dennoch nicht. Josel von Rosheim (1478-1554) war {ibrigens die be-
deutendste jiidische Personlichkeit der Reformationszeit. Um 1510 wurde er von
der elsdssischen Landjudenschaft zum Vorsteher und Leiter gewédhlt. Im Laufe
der Zeit wurde er zum Fiirsprecher und Interessenvertreter aller Juden in Deutsch-
land. Von Kaiser Karl V. erhielt er 1520 ein Privileg fiir ganz Deutschland und
vertrat die Juden auf den Reichstagen. 1539 verteidigte Josel von Rosheim die
Juden gegen die antijiidischen AuBerungen Martin Luthers und Martin Bucers. Er
verhinderte Ausweisungen und Vertreibungen und schaffte Leibzolle und Kenn-
zeichnungspflicht ab (beides 1541). (vgl. http://www.oppisworld.de/zeit/biograf/
josel.html [Zugriff am 24.04.2010; 9:12])

Das Verhaltnis Josel von Rosheims zur Reformation ist ambivalent gewesen,
einzelne Intellektuelle werden anerkannt, weil sie aus der Bibel die heilsge-
schichtliche Besonderheit Israels anerkannten und nicht aufgingen in der anti-
jidischen Stimmung der Zeit (vgl. Detmers 2010; 2005).

Mittelalterliche Judenfeindschaft

Die Angst vor jiidischen Menschen und jiidischer Religionsausiibung war ein
zentrales Motiv mittelalterlicher Judenfeindschaft: Einer zahlenmifigen gesell-
schaftlichen Minderheit wurden magische Krifte zugetraut, weil ein grundle-
gendes Verstiandnis fiir jiidische Religiositét fehlte und auch von der christlichen
Mehrheit als tiberfliissig angesehen wurde. Jiidische Zeitgenossen galten als Fein-

ren, marggraf Joachim von Brandenburg, churfiirst, glaubhafiig furgepracht worden, wie von ty-
rannen die armen juden bei seines vaters seligen leben zu unrecht verbrannt worden, und wievol
der alt churfiirst nit so lauter den uf Satz gewisst, dannocht wurden 48 uf das unwahr gegebenen
verbrannt.* (Vgl. Fraenkel-Goldschmidt 1996, S. 329-349 (hier S. 333)).

3 Wilhelm Schwendemann: Melanchthons humanistische Stellung zu den Juden, in: http://www.
freiburger-rundbrief.de/de/?item=477 [Zugriff am 22.4.2010; 21:54].



Philipp Melanchthon 1497—-1560 15

de der Christen, die sich mit dufleren Feinden verbunden hatten. Entscheidend
fiir den Umschwung in Richtung stirkere Judenfeindschaft als Vorform des mo-
dernen Antisemitismus war der erste Kreuzzug von 1096, der einen Massenmord
an der jidischen Bevolkerung entlang des Rheins ausloste. Ganze Gemeinden
wurden dann in den gro3en Pestzeiten des 14. Jahrhunderts, vor allem um 1348,
entweder ausgewiesen oder ermordet. Die Juden wurden insgesamt der Brunnen-
vergiftung und Pestverbreitung beschuldigt. Durch die Vernichtung der Juden war
man aber christlicherseits auch die Schulden bei jiidischen Bankleuten los. Der
Straburger Chronist Jakob Twinger schrieb in dieser Zeit: ,, Das bare Gut, das
sie hatten, nahm der Rat und verteilte es unter die Handwerker nach der Kopf-
zahl. Das war auch das Gift, das die Juden totete. “

Besonders beliebt war der christliche Vorwurf an die jiidische Bevolkerung,
sie hitten sich des Hostienfrevels schuldig gemacht oder wiirden sogar am Pas-
sahfest an christlichen Kindern Ritualmorde praktizieren. Dagegen opponierten
zwar schon Kaiser Friedrich II und auch Papst Innozenz IV. in der Bulle vom
05.07.1247. Trotz vieler Stellungnahmen und Widerlegungen der Blutbeschuldi-
gung wollten jedoch diese Vorwiirfe nicht verstummen. Gerade im Spétmittelalter
wird die Verfolgung und Vernichtung ganzer Gemeinden mit dem Bericht iiber
angebliche Hostienschdndung motiviert. Dazu kommt, dass die Widerlegung des
scheinbaren Unglaubens der jiidischen Bevolkerung den eigenen Glauben an die
Gegenwart Christi in Brot und Wein stérkte und die an sich briichige christliche
Identitdt gegeniiber dem biblischen und rabbinischen Judentum kittete. Beriihmt
in gewisser Weise wurde die Ritualmordbeschuldigung von Trient im Jahre 1475.
Am Ostersonntag des Jahres 1475 wurde in einem Bach in Trient ein zwei-, nach
anderen Quellen dreijahriges Kind von einem Juden namens Samuel tot aufge-
funden, das seit dem Griindonnerstag vermisst worden war. Zusammen mit ande-
ren Mitgliedern der jiidischen Gemeinde meldete Samuel den Mord den 6rtlichen
Behorden. In einem aufsehenerregenden Prozess kam man auf der Grundlage von
unter der Folter erpressten ,,Gestdndnissen® der Juden zu dem Schluss, dass diese
einen Ritualmord veriibt und das Kind langsam zu Tode gequalt hitten. Es wur-
den insgesamt 14 Juden hingerichtet.

Wihrend Johannes Hinderbach (vgl. Rando 2008), der Bischof von Trient, den
Prozess unterstiitzte, war Papst Sixtus I'V. skeptisch und verbot im Juni 1475 die
Weiterfiihrung. Auf den Vorwurf des papstlichen Kommissars Bischof Giovanni dei
Guidice, Hinderbach habe sich personlich bereichern wollen, erwiderte der Trienter
Bischof mit dem Gegenvorwurf, der Kommissar sei von Juden bestochen worden.
Eine Kardinalskommission kam 1478 zu dem Ergebnis, die Hinrichtungen seien

4 Nach Willehad Paul Eckert: Art. Antisemitismus V, in TRE 3, 1978, S. 137-143, hier bes. S. 141.



16 Philipp Melanchthon 1497—-1560

rechtmdflig gewesen. An den Untersuchungen beteiligt war der Franziskanerpredi-
ger Bernhardin von Feltre (vgl. Erb 1993), der in die Finanzgeschichte als Griinder
der sog. Monti einging. Bei diesen Leihanstalten (,,Monte di Pieta*) konnten nicht
begiiterte Menschen Geld leihen, ohne Wucherzinsen bezahlen zu miissen.

Stimmung bei den Reformatoren

Nur wenige unter den Reformatoren wie Philipp Melanchthon, Andreas Osi-
ander, Wolfgang Capito standen in zuweilen sogar freundschaftlichem Kontakt
zu judischen Gelehrten (Dettmers 2000, S. 31; Henrix 1990, S. 189-215), was
aber angesichts vorherrschender antijiidischer Formeln und Wertungsmuster der
Mehrheitsgesellschaft in reformatorischen Gebieten sich marginal ausnahm. Eher
musste man die Grundmuster von Judenfeindschaft annehmen:

., Das Judentum diente durchweg als Gegenbild oder Antithese zum eigenen ldeal und
Selbstverstdindnis. Die Juden waren dadurch in der kirchlichen Verkiindigung prdsent,
ohne dass sie in der sozialen Realitdt tatsdchlich zugegen sein mussten. -

(Dettmers 2000, S. 32)

Diese Einschitzung trifft auch auf die deutschen reformatorischen Gebiete zu;
wenige Juden wohnten unter schwierigen Bedingungen im Reichsgebiet; geblie-
ben waren jedoch die Vorurteile, die dann im sogenannten Reuchlin — Pfefferkorn
Streit 1510-1520 wiederbelebt wurden, in dem sich dann Philipp Melanchthon
auf die Seite seines Onkels, des Hebraisten Reuchlin (vgl. Schwab 1998; 2002),
und gegen Judenfeindschatft stellte. In der reformatorischen Frithphase zwischen
1520 und 1529 tasteten sich die protestantische und jiidische Seite gegenseitig
ab und viele jlidische Zeitgenossen erwarteten aufgrund des protestantischen In-
teresses an der Hebridischen Bibel eine Neubesinnung und auch Neuausrichtung
zwischen den Religionen. Die Protestanten erwarteten blaudugig die Konversion
des Judentums zum Protestantismus und damit Verstarkung im Kampf gegen die
romische Kirche. Die jiidische Seite erhoffte sich aufgrund des reformatorischen
Interesses an der Bibel aber politische Unterstiitzung im Reich fiir eine Verbesse-
rung sozialer Lebensbedingungen.

Eine theologische Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen Judentum
fand jedoch in der frithen Reformationszeit nicht statt (vgl. Detmers 2000, S. 65);
gleichwohl wird der Vorwurf des ,,Judaisierens® polemisch mit der Intention be-
nutzt, konfessionelle Gegner oder Gegner in den eigenen Reihen zu diffamieren:



Philipp Melanchthon 1497—-1560 17

,, Bei dem Judaismus Vorwurf handelte es sich somit um eine plakative Anschuldigung, die
auf unterschiedliche Phdnomene Anwendung finden konnte, ohne dass dem jeweils ein
tatsdchlicher Sachverhalt zugrunde liegen musste. *

(Detmers 2000, S 66)

Reformatorischerseits trat man dem Judaismus-Vorwurf mit einem Akzent zur
Judenmission entgegen, anstatt diesen Vorwurf theologisch als Diffamierung des
Judentums zu entkréften. Gleichermalien wies aber Luther den Vorwurf des Ritu-
almordes zuriick (vgl. Detmers 2000, S. 67) (WA 6, 447,17-448,10: Das Jhesus
ein geborner Jude sey 1523; Buttaroni 2003; Hsia & Cackett 1997; Lammerhirt
2007; Stow 2006; Treue 1996).

Luther wollte die Bekehrung des Judentums zur lutherischen Version des
christlichen Glaubens — aber schon Ende der zwanziger Jahre machte sich auf
beiden Seiten Erniichterung breit. Politisch waren die Juden jedoch auch wech-
selnder kaiserlicher Politik ausgesetzt, die Schutzfunktion des Kaisers erstreckte
sich unter Vorbehalten eher auf katholische als auf protestantische Gebiete. Der
Vorwurf, die jiidische Bevolkerung beteilige sich an staatsgefahrdenden Unruhen,
wurde immer wieder erhoben. Dazu gesellten sich gesellschaftliche Stromungen,
die die antijidische Haltung der Bevolkerung und der Méchtigen nachhaltig
stiitzten wie Chiliasmus, Messianismus, Antitrinitarismus (vgl. Mulsow & Rohls
2005; Detmers 2000, S. 84; Lalla 2004, 239-262).

., Fiir Kursachsen ldsst sich also festhalten: Luther zeigte sich zwar grundsdtzlich bereit,
Juden zum Zwecke ihrer Bekehrung zu dulden. Je linger umso mehr wurde er jedoch
durch seine Einschdtzung der damit verbundenen sozialen, politischen und religiosen Ge-
fahren (Wucher, Tiirken, Spionage, Proselytenmacherei) veranlasst, von einer Duldung
abzuraten.*

(Detmers 2000, S. 90)

Das Problem auf protestantischer Seite war zunehmend die klerikale Funktionali-
sierung antijiidischer Stimmungen gegeniiber der romischen Kirche (vgl. Detmers
2000, S. 95). Als Fazit bleibt: Auch in den reformatorischen Bewegungen vom
Oberrhein bis Wittenberg wurde die iiberkommene antijiidische Position {iber-
nommen — obwohl der Kernimpuls der Reformation eine humanistische Riickbe-
sinnung, z.B. auf die Hebrédische Bibel, vorsah (vgl. Detmers 2000, S. 117).



18 Philipp Melanchthon 1497—-1560
Einfluss Reuchlins auf Melanchthon

Melanchthons Stellung zu den zeitgendssischen Juden und zum biblischen Israel
ist ohne seinen Mentor Johannes Reuchlin® nicht zu verstehen.

Johannes Reuchlin wurde am 22.02.1455 in Pforzheim geboren, mit 15 Jahren
besuchte er bereits die neu erdffnete Universitit Freiburg i.Br. und ging 1473
nach Paris, um an der dortigen artistischen Fakultit seine Studien in Philosophie
und den humanistischen Féchern fortzusetzen. Unter dem Einfluss der Schrift
»Anleitung zum Studium® des Humanisten Rudolf Agricola begann sich Reuch-
lin ebenfalls fiir eine humanistische Reform der Universitit einzusetzen. Das
humanistische Bildungs- und Wissenschaftssystem wollte gegen den alten un-
fruchtbaren scholastischen Lehrbetrieb die Antike wiederbeleben. Griechische,
lateinische und hebréische Schriften wurden ins Deutsche mit lebenspraktischem
und moralphilosophischem Interesse iibersetzt. Gerade der Erhalt der jiidischen
Kultur, der hebrdischen Sprache war das Verdienst Reuchlins. In Basel wird
Reuchlin 1475 Baccalaureus und 1477 Magister der freien Kiinste. Dort lernte
er wohl die Schriften des Nikolaus von Kues kennen und darin die Gedanken
der coincidentia oppositorum (alle Verschiedenheiten und Gegensitze gelten im
Bereich des Geschopflichen, die aber in Gottes Unendlichkeit zusammenfallen)
und die complicatio / explicatio dei: Gott ist die Einfaltung aller Dinge und die
kreatiirliche Welt ist die Entfaltung Gottes, d.h., die Welt wird zum ,,sichtbaren
Gott®. In allen Religionen kommen, so Cusanus, vergleichbare, verniinftige Ge-
danken vor, die seiner Meinung nach dem Wesen des Evangeliums entsprechen
(so in der Schrift De Pace Fidei = Vom Frieden im Glauben, 1453). Reuchlin
nimmt das Gedankengut des Cusaners in seiner Schrift De arte cabbalistica auf:
transrationales Gottesverstandnis, fromme Auslegung antiker Schriftsteller und
auBerchristlicher Uberlieferung und dialogische Prisentation. 1478 ging Reuch-
lin dann nach Orléans und 1479/80 nach Poitiers. Im Zusammenhang mit dem
von ihm erteilten Sprachunterricht in Griechisch und Hebrédisch erschienen einige
Grammatiken, Worterbiicher usw. Nach dem Lizentiat im romischen Recht 1481
in Poitiers ging Reuchlin zuriick in die Heimat, nach Tiibingen (Universitit Ti-
bingen 1477 gegriindet). Graf Eberhard V. im Bart (1450-1496) nahm Reuchlin
in seine diplomatischen Dienste auf, was fiir Reuchlin der Anlass vieler Reisen
war, so z.B. nach Italien (Einfluss des florentinischen Ficino — Platonismus). In
Tiibingen wurde Reuchlin noch zum Doktor der Rechte promoviert und wirk-
te als Anwalt, der sich zudem noch humanistischen Studien widmete. Kundig

5 Die Verwandtschaftsverhéltnisse zu Melanchthon sind ungeklirt; vgl. dazu auch Robert Leicht
(2010).



Philipp Melanchthon 1497—-1560 19

in jlidischen — kabbalistischen Werken, in hebrdischen Handschriften der Bibel,
war Reuchlin genauso in platonischem und neuplatonischem Gedankengut. 1494
veroffentliche Reuchlin das erste christlich — wissenschaftliche Buch {iiber die
judisch-mittelalterliche Geheimlehre, die Kabbala (De vero mirifico, iber das
wunderbare Wort). Nach politischem Wechsel in Stuttgart floh Reuchlin nach
Heidelberg, wo er am Hof des Kurfiirsten aufgenommen wurde (durch Johann
von Dalberg, Bischof von Worms und Ratgeber des Kurfiirsten). In Heidelberg
iibersetzte Reuchlin eine Reihe antiker Texte und verfasste Gedichte und Komo-
dien. 1498 reiste er ein drittes Mal nach Italien und kaufte in Rom viele Biicher
und Handschriften, darunter wertvolle hebrdische. 1502/1503 wurde Reuchlin in
Wiirttemberg rehabilitiert und gehorte bis 1513 dem Triumvirat der Richter des
Schwibischen Bundes an und schrieb daneben eine Reihe bedeutender Biicher
und wurde in dieser Zeit zum Begriinder der neuzeitlichen Hebraistik (,, Rudimen-
ta” bzw. der Rudimentis Hebraicis). Gerade die Rudimenta wurden auch schon
von Martin Luther etwa 1509/10 in Erfurt rezipiert und von Philipp Melanch-
thon benutzt. Zwischen 1509 und 1520 wurde Reuchlin in den antisemitischen
,Judenbiicherstreit (Johannes Pfefferkorn 1469-1523?) verwickelt. In diesem
Streit forderte Maximilian 1. 1509 die Juden auf, ihre Biicher an Pfefferkorn aus-
zuhdndigen. Reuchlins Gegenschrift ,, Der Augenspiegel“ von 1511 wurde 1513
von den Universitidten Lowen, Koln, Erfurt, Mainz und Paris als zu judenfreund-
lich deklariert und der Vernichtung anempfohlen. Der Inquisitor Jakob Hochstra-
ten versuchte, Reuchlin vor ein kirchliches Gericht in Deutschland zu bringen.
Reuchlin appellierte an Papst Leo X., der ihn 1520 verurteilte. Der Augenspiegel
wurde verboten und Reuchlin musste die Prozesskosten tragen. Eine zu juden-
freundliche Haltung blieb trotz Humanismus der romischen Kurie unerwiinscht.
In Humanistenkreisen erfuhr Reuchlin durch die sogenannten Dunkelmdnner-
briefe Unterstiitzung (Epistolae Obscurorum virorum ad venerabilem Magistrum
Ortvinum Gratium 1515), die iiber die antisemitischen Hetzparolen Hohn und
Spott ergossen, sodass Reuchlins Gegner innerhalb der gebildeten Offentlichkeit
Deutschlands der Lacherlichkeit preisgegeben waren. 1519 zog Reuchlin wieder
wegen politischer Wirren in Stuttgart, wo er den GroBteil seiner Bibliothek be-
lassen musste, nach Ingolstadt, wo er 1520 an der Universitét zu lehren begann,
1521 wechselte er wegen der Pest nach Tiibingen und wurde romischer Priester.
Am 30.06.1522 starb Reuchlin. In seinen Studien der hebrdischen Sprache und
der jidischen Theologie fordert Reuchlin den Glauben, der frei von philosophi-
scher Spekulation ist und der sich an die hebréische Sprache gebunden habe, was
z.B. fiir Luther, der von Reuchlins Hebrdischkenntnissen beeinflusst war, nicht
mehr nachvollziehbar war. Papst Paul IV. intensivierte die Bemiithungen, die Ju-
den zu missionieren. Eine theologische Auseinandersetzung zwischen Katholiken



20 Philipp Melanchthon 1497—-1560

und Juden fand jedoch nicht statt. Auch Reuchlins Kampf war keineswegs pro-
judisch und prosemitisch eingestellt: ,, Der Talmud steht zwischen den Juden und
ihrer Bekehrung. “ (Oberman 1981, S. 37) oder:

,, Nicht alle Teile des Talmud sind den Juden zu entwenden und zu verbrennen- nur das,
was Ketzerei oder Blasphemie enthdlt, ist zu vernichten. Aber doch nur so, dass jene Teile
wenigstens bei den Bischofen aufgehoben werden, so dass sie zugdnglich sind fiir christ-
liche Hebraisten. Und wenn Juden je wieder mit haltlosen Behauptungen aufwarten, dann
kénnen Textkundige antreten, um sie zu widerlegen und zu verurteilen. “°

(vgl. auch Reuchlin et al. 1996; dito 1999)

Reuchlins Ansatz war, dass Juden keine Sklaven, sondern Mitbiirger, d.h., kei-
ne Ketzer im Sinn des Kirchenrechts waren. Deshalb diirfen eben auch jiidische
Biicher nicht vernichtet werden, die Juden sollten aber gleichzeitig durch ver-
niinftige Disputationen zu Christus bekehrt werden. Im weltlichen Reich waren
Juden fiir Reuchlin Biirger, im geistlichen Reich Gegner. Er bemiihte sich um
die Integration bekehrter Juden, die als Hebrdischlehrer eingesetzt werden sollten
(vgl. Kisch 1961, S. 20).

Philipp Melanchthon

Wer war Philipp Melanchthon, eigentlich Philipp Schwarzerdt? Seinen 500. Ge-
burtstag haben wir — auch hier in Freiburg — am 16.02.1997 gefeiert — Philipp
Melanchthon, Humanist — Reformator — Okumeniker — Politiker — Pidagoge.
Praeceptor Germaniae (Erziecher Deutschlands) ist er schon bald nach seinem Tod
1560 genannt worden. Ein enger Freund Martin Luthers war er — gleichsam be-
standen intensive Beziehungen zu den hiesigen, oberdeutschen Humanisten, wie
z.B. zu Desiderius Erasmus von Rotterdam. Grof3en Wert legte er darauf, Sprache
und damit den Menschen zu bilden, ihn richtig sprechen zu lehren oder etwa
die Forderung, klar und logisch zu denken und differenziert zu kommunizieren.
Melanchthon erkannte schon friih, dass es auf politischer Ebene notwendig sein
kann, Kompromisse zu schlieBen und Konsens zu erreichen. Eine Dialogbereit-
schaft, die Sonderinteressen auch einmal hintan stellen kann und Verantwortung
fir das Ganze, das Gemeinwesen ibernimmt.

6  Aus: fol 3r.





