
 



		  9

1. � Einleitung: Kulturelle Diversität als 
Herausforderung für die Pädagogik 

Interkulturelle Pädagogik ist nicht erst seit den von der empirischen Bildungsfor-
schung (z. B. OECD PISA-Studien 2000, 2003) attestierten ‚migrationsbedingten 
Disparitäten‘ im deutschen Bildungssystem zur Jahrtausendwende und auch nicht 
erst seit der ausdrücklichen Empfehlung der Kultusministerkonferenz (KMK) 
für ‚Interkulturelle Bildung und Erziehung in der Schule‘ (1994) ein zentrales 
und viel diskutiertes Anliegen von Bildungspolitikern, Schulen und Pädago-
gen in einer pluralistischen Gesellschaft wie der Bundesrepublik Deutschland. 
Im Kern geht es bei den bildungspolitischen Diskussionen um das Problem der 
Realisierung von Chancengleichheit zwischen Heranwachsenden deutscher und 
nicht-deutscher Herkunft. Denn trotz jahrzehntelanger Diskussionen weist das 
deutsche Schulsystem auch heute noch Defizite im Umgang mit Heterogenität 
und sprachlich-kultureller Vielfalt auf. Seit einiger Zeit dominiert die Zielvor-
stellung, den tendenziell selektiven Charakter des dreigegliederten Schulsystems 
durch die Gründung von (integrativen) Gemeinschaftsschulen aufzuheben, in der 
Hoffnung, das ‚Migrationsproblem‘ dadurch zu lösen. 

Seitens wissenschaftlicher Pädagogik hatte das Phänomen der Heterogenität 
und die Suche nach interkulturellen Bildungskonzepten in den 1970er Jahren die 
Etablierung einer spezifischen neuen Fachdisziplin zur Folge, die Interkulturelle 
Pädagogik. In den letzten 50 Jahren entwickelten sich aus dieser kontroverse Kon-
zepte und Programme, die selten einen kategorialen Bezugsrahmen bzw. einen 
Grundkonsens erkennen ließen und bis heute keine überzeugende Lösung offerie-
ren können.

Überblickt man diese Situation, so bemerkt man, dass die freien Schulen bei 
der Suche nach Lösungsansätzen für das Lehren und Lernen unter der Bedingung 
sprachlich-kultureller Vielfalt bislang nicht berücksichtigt wurden. In den letzten 
Jahrzehnten stand ausschließlich das staatliche Schulsystem mit seinen Problemen 
und Antworten im Mittelpunkt der Diskussion. 

Bei einem Blick über den ‚Tellerrand‘ fällt aber auf, dass der Bund der Freien 
Waldorfschulen, als einer der größten Anbieter freier Schulen in Deutschland 
(230 in Deutschland und über 1000 Schulen weltweit, Stand: 2012), hierbei eine 
besondere Rolle einnimmt. Allein strukturell betrachtet verkörpern die Waldorf-
schulen aufgrund ihres sozial-integrativen Ansatzes als Gemeinschaftsschule, 



10	

ihrer Individualpädagogik und ihrem universell-menschenfreundlichen An-
satz (Anthroposophie) geradezu die aktuell proklamierten bildungspolitischen 
Ziele. Hierdurch ist die Annahme begründet, dass im Zuge der Diskussionen 
um die Kritik am selektiven Charakter des staatlichen Schulsystems und die 
daraus resultierenden Forderungen nach besseren Bildungschancen für Kinder 
ausländischer Herkunft durch integrative bzw. interkulturelle Pädagogik be-
reits über einen Zusammenhang zu den Waldorfschulen nachgedacht wurde. 
Diese Möglichkeit wurde bisher allerdings weder von erziehungswissenschaft-
lichen Forschern, noch von Seiten der Anthroposophie und Waldorfpädagogik 
untersucht.1

Wie kommt es zu einer solchen Forschungslücke? Könnten der Eindruck einer 
durchweg homogenen, privilegierten deutschen Klientel (BARZ 2007) der Wal-
dorfschule und die mit einer Privatschule assoziierbaren Selektionsmechanismen 
die Ursache für das erziehungswissenschaftliche Desinteresse am Integrations-
Argument sein? 

Zugegeben erscheint diese Hypothese im Licht der Bemühungen um ‚In-
tegration‘ und Interkulturelle Pädagogik tatsächlich zunächst nicht ganz 
offensichtlich – sind die Waldorfschulen doch wenig für die Thematisierung von 
kulturell-sprachlicher Pluralität bzw. für den Einbezug von Kindern aus Migran-
tenfamilien bekannt2. Darüber hinaus sieht sich die Waldorfpädagogik aufgrund 
der anthroposophischen ‚Wurzelrassenlehre‘ ihres Schulgründers Rudolf STEI-
NER seit einiger Zeit sogar mit wiederkehrenden Rassismusvorwürfen (vgl.  
z. B. LIPPERT 2001 / ZANDER 2007) konfrontiert. 

1	 Die einzigen Ausnahmen bilden die im Rahmen der vorliegenden Forschungsarbeit 
zu berücksichtigenden Veröffentlichungen zur Interkulturellen Waldorfschule Mann-
heim, sowie eine anthroposophische Veröffentlichung LEBERs mit dem Titel: An-
throposophie und Waldorfpädagogik in den Kulturen der Welt (1997).

2	 Die Gründer der Interkulturellen Waldorfschule gestehen dieses Defizit ein: „Das ge-
sellschaftliche Problemfeld der Migration bzw. die große politische, kulturelle und päd-
agogische Aufgabe der gesellschaftlichen Integration von einigen Millionen ‚Kindern 
mit Migrationshintergrund‘ [aber MB] ist bisher an den Waldorfschulen weitgehend 
vorbei gegangen, und sie wirken an dieser Aufgabe kaum mit“ (BRATER et al. 2007: 
244). Das bislang geringe Interesse von Migrantenfamilien gegenüber Waldorfschulen 
erklären sie sich jedoch durch „Gründe, die nicht in der Waldorfpädagogik liegen, für 
die die Waldorfschulen also eigentlich nicht verantwortlich sind“ (ebd.). Stattdessen 
sei eine tendenziell bildungsferne Zugehörigkeit und ein geringer sozio-ökonomischer 
Hintergrund der Migrantenfamilien dafür verantwortlich, dass kaum Interesse an dem 
Besuch einer kostenpflichtigen Privatschule, wie der Waldorfschule, bestehe.



		  11

Sich im Zuge des Interesses an Interkultureller Pädagogik von wissenschaft-
licher Seite dennoch mit den Freien Waldorfschulen und der dahinterstehenden 
antro-posophischen Pädagogik auseinanderzusetzen, hat folgende Gründe:

Zunächst einmal ist die Waldorfschule, unter der Gründung des Anthroposophie-
Vaters Rudolf STEINER, als eine gemeinschaftliche Einheitsschule konzipiert 
worden. Unter der Vision von Chancengleichheit sollte sie auch für Arbeiterkinder 
zugänglich sein und damit zur „Demokratisierung des Bildungswesens“ (LEBER 
1992: 17) beitragen. Des Weiteren pflegt der Bund der deutschen Waldorfschulen 
seit 2001 eine offizielle Beziehung mit der UNESCO, welche 25 Waldorfschulen 
aufgrund ihrer innovativen Projekte im Bereich der interkulturellen Erziehung, der 
Friedens-, Umwelt- und Demokratie-Erziehung in das Netzwerk der UNESCO-
Projektschulen aufnahm.3

Konkreten Anlass für die Untersuchung jener scheinbaren Inkompatibilität bil-
det zusätzlich die Entstehung einer ersten interkulturellen Waldorfschule in ei-
nem sozialen Brennpunktviertel der Stadt Mannheim (2003), die sich gezielt der 
„kulturellen und sozialen Integration“ (BRATER et al. 2009: 31) von Kindern 
ausländischer Herkunft verpflichtet fühlt und scheinbar durchweg positive Resul-
tate durch ihr besonderes Schulprofil erzielt. Initiatoren der Schule verfolgten mit 
der Schulgründung die Realisierung der transkulturellen Leitidee, nämlich „das 
Überwinden der sozialen, kulturellen und religiösen Grenzen, das pädagogische 
Arbeiten im Sinne des Bewusstseins, dass wir alle zwar verschiedenen Kulturen, 
aber nur einer Welt angehören“ (BRATER et al. 2007: 49). Da eine Schule, die sich 
explizit als interkulturell vermarktet, aufgrund anhaltender bildungspolitischer 
Diskussionen um die Notwendigkeit, interkulturelle Bildung als Querschnittsauf-
gabe im Bildungswesen zu realisieren, in der Öffentlichkeit für großes Aufsehen4 
sorgt und mittlerweile auch für erste Erfolge bekannt ist, lässt sich die Hypothese  
ableiten, dass das besondere Schulprofil und der integrative und ganzheitlich-
pädagogische Ansatz einer Waldorfschule besonders für interkulturelles Lernen 

3	 Vgl. die Homepage der „Freunde der Erziehungskunst Rudolf Steiners“ zur Zusam-
menarbeit mit der UNESCO. URL: www.freunde-waldorf.de/arbeitsbereiche [Letzter 
Zugriff: 01.07.2010]

4	 Mittlerweile ist das Mannheimer Schulprojekt so populär, dass sogar die baden-
württembergische Integrationsministerin ÖNEY (SPD) nach ihrem Besuch der 
Schule im November 2011 diese für ihren „ressourcenorientierten Ansatz“ lobt und 
die Erfolge hinsichtlich interkulturellen Lernens und Sprachförderung wertschätzt. 
Vgl. hierzu die Homepage der Freien Interkulturellen Waldorfschule [Letzter Zugriff: 
17.07.2012].

http://www.freunde-waldorf.de/arbeitsbereiche


12	

geeignet ist und, dass sie gerade für Schüler nicht-deutscher Herkunft eine sinn-
volle Alternative zum eher selektiven Charakter einer staatlichen Schule offeriert.

Mit einem solchen induktiven Rückschluss der empirisch beobachteten Erfolge 
der einen Waldorfschule auf eine prinzipielle Möglichkeit der Waldorfpädagogik 
für die Herausforderungen sprachlich-kultureller Heterogenität erlangt man jedoch 
noch keine generalisierbare wissenschaftlich gültige Aussage. Denn die Möglich-
keiten der Waldorfpädagogik im Hinblick auf die Ziele Interkultureller Pädagogik 
zeigen sich nicht anhand der evaluierten tatsächlichen Erfolge dieser einen inter-
kulturellen Waldorfschule, d. h. sie lässt sich nicht alleine durch ihren Erfolg be-
gründen, sondern in der Beziehung zu den Voraussetzungen für jene empirischen 
Phänomene, d. h. in den theoretischen Grundlagen und Geltungsansprüchen der 
Waldorfpädagogik insgesamt. Mit anderen Worten: Allein aus der deskriptiven 
Beschreibung der evaluierten Erfolge der Interkulturellen Waldorfschule kann 
noch keine gültige Aussage darüber erfolgen, inwiefern die anthroposophische 
Pädagogik der Waldorfschule grundsätzlich für die Ziele inter- oder transkulturel-
ler Pädagogik geeignet erscheint. Aufgrund des wissenschaftlichen Interesses an 
diesem Zusammenhang scheint es vielmehr notwendig, die pädagogische Praxis 
und die zugrundeliegende Erziehungstheorie der Waldorfschule insgesamt nach 
ihren Möglichkeiten und Grenzen für die Interkulturelle Pädagogik zu befragen. 

In der vorliegenden Forschungsarbeit wird deswegen ein bisher nicht erforsch-
ter, aber im Zuge der Konsequenzen einer ‚multikulturellen Gesellschaft‘ drin-
gend zu prüfender Zusammenhang von Waldorfpädagogik und Interkultureller 
Pädagogik untersucht. Die leitenden Forschungsfragen heißen deswegen: 

In welchem Verhältnis stehen die theoretischen Konzeptionen der Waldorfpäd-
agogik bzw. der Anthroposophie zu den Inhalten und Zielen inter- oder transkul-
tureller Pädagogik? 

In welcher Form werden diese in der pädagogischen Praxis der Waldorfschule 
realisiert, und: Lassen sich die ‚Erfolgskriterien‘ der Waldorfschule in praktischer 
Hinsicht auf das staatliche Schulwesen und in theoretischer Hinsicht auf bestehen-
de Konzepte Interkultureller Pädagogik übertragen?

Um die Theorie der Waldorfschule aus ihren Prämissen heraus zu verstehen, 
müssen die wichtigsten Begründungszusammenhänge mit der anthroposophi-
schen Waldorfpädagogik aufgedeckt und gewürdigt werden und sowohl in Bezug 
auf ihre pädagogischen, als auch auf ihre kulturanthropologischen Konsequen-
zen hinterfragt werden. Damit wird nicht nur die Absicht verfolgt, über die Mög-
lichkeiten der Waldorfpädagogik für interkulturelle Bildung aufzuklären, indem 
die Anschlussfähigkeit an bisherige Konzepte Interkultureller Pädagogik geprüft 
wird, sondern auch im Durchgang der Waldorfpädagogik Inspirationen für die 



		  13

Grundlegung einer Bildungskonzeption zu finden, welche sowohl die aktuellen 
Herausforderungen einer pluralistischen Gesellschaft aufgreifen und vielleicht 
sogar positiv nutzen, als auch überzeitliche Geltung beanspruchen kann

1.1 � Kulturelle Vielfalt als Herausforderung  
für das deutsche Bildungswesen 

Im heutigen Europa, welches durch einen gemeinsamen Binnenmarkt und öko-
nomische Interdependenzen geprägt ist, kommt es im Zuge beschleunigen-
der Globalisierungs- und Migrationsprozesse und gesellschaftlicher Dynamik 
innerhalb aller europäischer Staaten zu Pluralisierungstendenzen hinsichtlich der 
auffindbaren Kulturen und Religionen. Gleichzeitig kommt es durch zunehmende 
Durchlässigkeit und Verflechtung (Hybridisierungsformen) zwischen den Kul-
turen zunehmend zur Auflösung solcher (traditioneller) Grenzen (vgl. Transkul-
turalität: 3.3). In Deutschland vollzieht sich hierdurch ein historisch einmaliger, 
tiefgreifender sozialer und kultureller Wandel. Da Multikulturalismus, wie er in 
modernen Gesellschaften als empirische Beschreibung darüber Auskunft gibt, 
wie die kulturheterogene Gesellschaft vorzufinden ist, gleichzeitig auch als 
(ideologische) Theorie verstanden werden kann, scheint es vielleicht auch von 
enormer Bedeutung, zu überlegen, wie das Zusammenleben in Kulturpluralität 
gestaltet werden soll. Im Zusammenhang mit der offiziellen Anerkennung der 
Bundesrepublik Deutschland als Zuwanderungsland (im Jahr 2000) und dem 
Weg in eine multikulturelle Gesellschaft wird in der politischen Öffentlichkeit 
daher zunehmend diskutiert, wie in Deutschland das gesellschaftliche Zusam-
menleben in Kulturpluralität zu gestaltet ist (z. B. im Zusammenhang mit Schlag-
wörtern wie ‚Integrationskurse‘, ‚Kopftuchstreit‘, ‚Chancengleichheit‘ etc.). Zur 
Dringlichkeit solcher Diskussionen trägt auch die Erkenntnis bei, dass trotz der 
wohlwollenden Anerkennung Deutschlands als Zuwanderungsland und dem Auf-
ruf zur Toleranz das Zusammenleben in Kulturenvielfalt nicht nur ein grenzenlos 
tolerantes, fröhliches ‚Multikulti-Paradies´ darstellt, sondern auch gewisse Span-
nungen und Konflikte mit sich bringt, die von Seiten der (Bildungs-)Politik zu 
spät als Herausforderung begriffen wurden.

Mit der Globalisierung und Intensivierung interkultureller Kontakte ergeben 
sich neben wirtschaftlichen und politischen Konsequenzen auch Veränderungen 
für das private Leben aller Menschen einer modernen pluralistischen Gesellschaft. 
Die einst homogene, geschlossene Gesellschaft ist in unserer heutigen Zeit durch 
wachsende Mobilität gekennzeichnet und folglich nach allen Seiten offen. Dies 



14	

führt dazu, dass die Begegnung zwischen Menschen anderer Traditionen, Wert-
vorstellungen und religiösen Überzeugungen zum Alltag gehört. Jegliche Form 
dieser interkulturellen Begegnung ist geprägt durch das Aushandeln zwischen 
dem so markierten ‚Eigenen‘ und dem anders markierten ‚Fremden‘, also be-
stimmt durch die Diskrepanz zwischen Selbst- und Fremdzuschreibungen (vgl. 
Kap. 3: Verhältnis: Eigenes – Fremdes). Die Art und Weise, wie innerhalb einer 
multikulturellen Gesellschaft dieses Aufeinandertreffen mit dem Fremden beur-
teilt und gestaltet wird, entscheidet darüber, ob kulturelle Vielfalt als Krise oder 
als Chance definiert wird.

Antworten auf diese Gestaltungsfrage werden bereits seit den ersten Reaktio-
nen auf die Folgen der Gastarbeiterbewegung in den 1960er Jahren diskutiert, 
auch wenn die Frage nach dem Zusammenleben differenter Kulturen, Religionen 
und Völker keine Frage der Neuzeit darstellt. Der Breite solcher Theorien (von 
‚Separation‘ über ‚Assimilation‘, ‚Integration‘ bis zum ‚Pluralismus‘) zum Trotz 
ergibt sich als Quintessenz seit einigen Jahren die Forderung nach einem Ver-
ständnis weg von der Vorstellung einer homogenen politischen Kultur und hin zur 
Anerkennung der Vielfalt und Förderung eines Zusammenlebens mit heteroge-
nen Gruppen. Auf nationaler Ebene hat es die Integrationspolitik bislang jedoch 
versäumt, für ausreichende Teilhabe von Personen mit Migrationshintergrund am 
öffentlichen und politischen Leben zu sorgen. Trotz des Integrationsgipfels der 
Bundesregierung (seit 2007) und öffentlich- politischen Diskussionen, die bei-
spielsweise zur Einführung von Integrations- und Einbürgerungskursen führten, 
welche in ihrer Wirksam- und Sinnhaftigkeit durchaus fragwürdig erscheinen, ist 
Deutschland zum großen Teil immer noch nicht anschlussfähig an die ‚Einwande-
rungssituation‘, was sich beispielsweise darin zeigt, wie wenig die Ressourcen der 
Migranten erkannt und genutzt werden. Die mit der Segregation und Exklusion 
von Migranten einhergehende geringe Teilhabe am öffentlichen und politischen 
Leben in Deutschland manifestiert sich auch im Bildungssektor.

Ein Ort, an welchem sich solche Diskussionen besonders verdichten, ist die Bil-
dungsinstitution Schule, die sich mit der Frage konfrontiert sieht, welche Heraus-
forderungen sich durch sprachlich-kulturelle Heterogenität 5 für das Bildungswesen 
ergeben. Seit der gesellschaftlich zu beobachtenden zunehmenden Pluralität in 

5	  Mit dem Begriff der Heterogenität ist in dieser Untersuchung primär die sprachlich-
kulturelle Heterogenität der Schüler gemeint, während andere erziehungswissen-
schaftliche Forschungsbereiche auf andere Kategorien der Heterogenität rekurrieren 
(z. B. die Integrative Pädagogik auf den Ungleichheitsmarker ‚Gesundheit‘, oder die 
Feministische Pädagogik auf die Kategorie ‚Geschlecht‘ etc.). 



		  15

Deutschland wird auf bildungspolitischer Ebene durchaus kontrovers diskutiert, 
wie Schüler ausländischer Herkunft integriert, bzw. wie die Kulturenvielfalt im 
Schulalltag berücksichtigt werden soll, und wie dem Anspruch auf Gleichheit 
bzw. dem Anspruch auf Verschiedenheit gerecht zu werden ist. Konjunkturen 
bestimmter Diskurse hängen dabei mit gesellschaftspolitischen Entwicklungen 
zusammen, da die Bildung und Erziehung der jungen Generation immer in die 
Interessenkonstellationen der Politik eingebunden ist. Vor allem in die jeweiligen 
Forderungen der Integrationspolitik, welche zwischen Assimilations- und Integra-
tionsforderungen changiert und in den letzten Jahren zunehmend die Anerkennung 
der kulturellen und religiösen Minoritäten in Deutschland proklamiert. Doch im 
Bildungssektor verläuft dieser „Prozess der Anerkennung der Realität […] kei-
neswegs ohne Widersprüchlichkeiten, Kontroversen und Konflikte“ (KRÜGER-
POTRATZ 2005: 17), sondern ist weiterhin von aktueller Relevanz.

Neben der Notwendigkeit, auf allen Ebenen pädagogischer Forschung und 
Praxis (Bildungswesen, Erziehungsinstitutionen, Lehrerausbildung und Erzie-
hungswissenschaft) die interkulturelle Dimension als Querschnittsdimension 
zu realisieren, ist in Anlehnung an die internationalen Schülervergleichsstudien 
(PISA 2001/2003; TIMSS; IGLU) seit der Jahrtausendwende eine weitere 
Wendung zu verzeichnen: der Migrationshintergrund als Risikofaktor für Bil-
dungschancen im deutschen Schulsystem. 

Im Bildungsbericht des Konsortiums für Bildungsberichterstattung zum 
Sonderthema ‚Bildung und Migration‘ (2006) wird Deutschland aufgrund der 
gegebenen Migrationspopulation als „Staat mit starker Arbeitsmigration“6 
klassifiziert und fällt im internationalen Vergleich besonders negativ auf, denn 
„nirgendwo ist dieser Unterschied zwischen Familien mit und ohne Migrati-
onshintergrund [aber] so stark wie in Deutschland“ (Konsortium Bildungsbe-
richterstattung 2006: 172f.). Im gesamtgesellschaftlichen Kontext geht diese 
differenzierte Erfassung des Migrationshintergrundes mit einem Umbruch der 
statistischen Erfassung von Migration durch die differenziertere Erfassung 
der in Deutschland lebenden Personen mit einem Migrationshintergrund 7 

6	 Die Klassifizierung der 14, bei der OECD-PISA-Studie (2003) teilnehmenden, Staa-
ten nach ihrer Migrationspopulation erfolgt in folgende Gruppierung: a) klassische 
Einwanderungsstaaten (z. B. Australien, Kanada, Neuseeland = ca. 20 %); b) ehema-
lige Kolonialmächte (z. B. Frankreich, Niederlande = ca. 10 %) und c) Staaten mit 
Arbeitsmigration nach dem 2. Weltkrieg (z. B. Deutschland, Schweden = 11–14 %). 
Vgl. Konsortium Bildungsberichterstattung (2006): 171ff.

7	 Der Begriff Migrationshintergrund für die Beschreibung einer Person impliziert die 
Tatsache, dass mindestens eines seiner Elternteile im Ausland geboren wurde. 



16	

(Mikrozensus 2005) einher. Nach dem Migrationsbericht des Bundesministe-
riums für Bildung und Forschung (BAMBF) (2010) entspricht der Anteil in 
Deutschland lebender Menschen mit Migrationshintergrund derzeit ca. einem 
Fünftel (20 %) der Gesamtbevölkerung. Bei Kindern im Grundschulalter (bis 
zum 11. Lebensjahr) ist sogar bei jedem dritten Schüler von einem Migrations-
hintergrund auszugehen.8

Seit der Veröffentlichung des Program of International Student Assess-
ment (PISA 2000) der OECD wird hinzukommend über ‚migrationsbedingte 
Disparitäten‘ und ‚Schieflagen im deutschen Bildungswesen‘ (vgl. z. B. AUERN-
HEIMER 2003) diskutiert. Anlass dafür sind die Ergebnisse der internationalen 
Schülervergleichsstudien (PISA 2000, 2003; TIMSS 2000; IGLU 2004, etc.) bei 
denen neben dem dürftigen Abschneiden Deutschlands insgesamt besonders die 
ethnischen Bildungsungleichheiten 9 im deutschen Bildungswesen auffielen10. Im 
Zusammenhang mit der Problematik herkunftsbedingter Disparitäten (Leistungs-
differenzen aufgrund unterschiedlicher sozialer und sprachlich-kultureller Herkunft 
der Schüler) wird in öffentlichen Debatten fortwährend betont, dass die soziale 
und kulturelle Herkunft der Schüler in kaum einem anderen Land so erheblich 
über den Bildungserfolg entscheidet wie in Deutschland.11 Wenngleich es kei-
nem Teilnehmerland der internationalen OECD- Schulleistungsvergleichsstudien  

8	 Aufgrund des Mikrozensus (MZ) von 2005 ist erstmals der tatsächliche Umfang 
der Heterogenität der deutschen Bevölkerung mit einem Migrationshintergrund be-
kannt geworden. Vgl. zu dem Anteil des Migrationshintergrunds der Bevölkerung in 
Deutschland für das Jahr 2010: Migrationsbericht des BAMBF (2010).

9	 Der Begriff der ethnischen Bildungsungleichheiten geht auf ESSERs Definition 
zurück, der diese als „systematische Unterschiede im Erwerb von (arbeitsmarktre-
levantem) Humankapital zwischen Migranten (-gruppen) und Einheimischen [be-
schreibt MB], speziell dann als Unterschiede in bestimmten schulischen Leistungen, 
im Besuch weiterführender Schulen und in den schließlich erreichten formalen Bil-
dungsabschlüssen“ (2006: 290). 

10	 Da den Ergebnissen der empirischen Bildungsforschung aus pädagogischer Pers
pektive aber eine gewisse Skepsis entgegenzubringen ist, ihnen unkritisch Geltung 
zuzusprechen entspräche einer naiven Haltung, ist hier nicht der Ort, die auf eine Be-
nachteiligung hinweisenden statistischen Befunde ‚en detail‘ zu diskutieren. Es muss 
ausreichen, die Ergebnisse und Erklärungsansätze in Kürze zusammenzufassen, um 
daraus Einsicht in den Problemdiskurs zu erhalten.

11	 Im Sonderbericht der Bildungsberichterstattung für 2006 zum Thema ‚Bildung und 
Migration‘ heißt es: „Nach allen vorliegenden Befunden erzielen Kinder und Jugend-
liche mit Migrationshintergrund bei internationalen Vergleichsuntersuchungen wie 
PISA, TIMSS und PIRLS/ IGLU im Durchschnitt signifikant niedrigere Testwerte als 



		  17

seit PISA 2000 gelingt, Schülerleistungen vollkommen von der ‚sozialen Her-
kunft‘ 12 zu entkoppeln, weise das deutsche Bildungssystem den signifikant eng-
sten Zusammenhang zwischen kulturell-sozialer Herkunft und Bildungserfolg auf 
(vgl. auch BAUMERT 2001).

Als wichtigster Befund der empirischen Bildungsforschung der letzten Jahr-
zehnte gilt daher, dass Kinder und Jugendliche mit Migrationshintergrund deut-
lich geringere Bildungserfolge13 und Bildungschancen aufweisen und insgesamt 
im deutschen Bildungssystem benachteiligt erscheinen, auch wenn es erhebliche 
Unterschiede in der Bildungsnähe zwischen den unterschiedlichen Zuwande-
rungsgruppen gibt. Außerdem sorgte die Evaluierung der Bildungsverläufe14 

für Aufsehen, da sich im Hinblick auf die Verteilung der Schüler mit und ohne 
Migrationshintergrund auf das dreigliedrige deutsche Schulsystem folgende Dis-
parität zeigte: Es besteht eine signifikante Unterrepräsentierung von Schülern 
mit Migrationshintergrund auf mittleren und oberen Bildungsgängen, vor allem 

Gleichaltrige ohne Migrationshintergrund“ (Konsortium Bildungsberichtserstattung 
2006: 173). 

12	 Aufgrund der Schwierigkeit, Daten über den sozio-ökonomischen Hintergrund der 
Eltern zu erlangen, erfolgt deren Bestimmung in der Regel über den Einbezug des 
beruflichen Status/ Bildungsabschlusses der Eltern und nach Möglichkeit über deren 
‚kulturelles Kapital‘ (BORDIEU), d. h. anhand der Verfügung über finanzielle Mittel, 
Macht oder Prestige der Personen, weshalb Aussagen über den sozio-ökonomischen 
Status einer Person generell wenig valide erscheinen. 

13	 Diese beziehen sich vor allem auf den pädagogisch bedeutsamen Testbereich des Le-
severständnisses. Hierbei zeigte sich die Sonderrolle des deutschen Bildungssystems 
deutlich. Während der Anteil der sogenannten ‚Risikogruppe‘ (Lesefähigkeit liegt 
höchstens auf der ersten Kompetenzstufe) in den meisten Staaten etwa ein Viertel aus-
macht, liegt er in Deutschland für Jugendliche mit einem Migrationshintergrund „mit 
42 % für die 1. Generation und 44 % für die 2. Generation extrem hoch“ (Konsortium 
Bildungsberichtserstattung 2006: 174). Lässt man sich auf diese OECD- Ergebnisse 
ein, kann man von Defiziten im Leseverständnis bei fast jedem zweiten Jugendlichen 
mit Migrationshintergrund in Deutschland ausgehen.

14	 Die Verteilung der in Deutschland lebenden Schüler mit einem Migrationshintergrund 
(insgesamt 21,7 % aller 15-Jährigen bei PISA getesteten Schüler im Jahr 2000) auf 
die verschiedenen Schularten (am Beispiel der 9. Jahrgangsstufe) betrug zum gemes-
senen Zeitpunkt für den Besuch der Hauptschule 31,8 %, für die Realschulen 29,7 % 
(im Vergleich zu 38,6 % deutscher Schüler), für die Integrierten Gesamtschulen (IGS) 
14 % (im Vergleich zu 11,6 % deutschen Schülern) und auf den Gymnasien zeigt sich 
die Unterrepräsentanz durch 24,5 % (im Vergleich zu 33,2 % deutschen Schülern 
ohne Migrationshintergrund) am deutlichsten (vgl. Konsortium Bildungsberichtser-
stattung 2006: 151f.).



18	

auf den Gymnasien, und gleichzeitig eine Überrepräsentanz auf Haupt- und 
Sonderschulen (vgl. KORNMANN 2010: 71–87). Diese Bildungsverläufe spie-
geln sich in den Disparitäten der Bildungsabschlüsse zwischen Jugendlichen mit 
und ohne Migrationshintergrund wider. So weisen Jugendliche aus Migrantenfa-
milien insgesamt ein niedrigeres Bildungsniveau auf.

Ursachen- und Erklärungsansätze für die attestierten Unterschiede sind 
durch hohe Komplexität und niedrige Validität gekennzeichnet15. Defizitzu-
schreibungen reichen von Vorwürfen gegenüber den Zuwandererfamilien, über 
angeblich doppelt oder dreifach benachteiligte Migrantenkinder (kulturelle und 
sozioökonomische ‚Mängel‘), bildungspolitische Versäumnisse, bis hin zu einer 
Grundsatzkritik am deutschen dreigegliederten Schulsystem, z. B. durch Effek-
te der Segregation und Selektion, Formen institutioneller Diskriminierung etc. 
Die verschiedenen Erklärungsansätze lassen sich systematisieren in [a] perso-
nenbezogene Defizite der Migrantenfamilien und [b] institutionelle Defizite des 
Bildungssystems:

[a] Defizite der Migrantenfamilien: personenbezogene Merkmale 

Bei dem personenbezogenen Erklärungsansatz für ethnische Bildungsungleich-
heiten werden die persönlichen Merkmale und Eigenschaften oder kurz: Defizite16 
der Zuwandererfamilien für den Bildungs(miss)erfolg der Kinder verantwortlich 
gemacht.

Erstens werden kulturelle Defizite bzw. ein geringes kulturelles Kapital der Mi-
grantenfamilien angenommen, das unter Bezugnahme auf das kultursoziologisch 
begründete BORDIEU’sche Habituskonzept 17 und seine These der ‚kulturellen 

15	 Erklärungsversuche über Gründe für den Bildungserfolg von Schülern sind aus erzie-
hungswissenschaftlicher Perspektive niemals in ihrer Kausalitätsvermutung: „wenn 
[…] dann“ hinzunehmen, da der ‚Untersuchungsgegenstand‘, der Mensch, als Person 
und nicht als zu berechnende technologische Größe angesehen werden darf. Solche 
Erklärungsansätze können daher lediglich auf Risikofaktoren hinweisen, die in einer 
bestimmten Kombination und nur in räumlich-zeitlich eingeschränkter Gültigkeit för-
derlich oder benachteiligend auf den Bildungsprozess wirken können. 

16	 Die Bezeichnung Defizite ist im Diskursraum um Interkulturelle Pädagogik ein 
Schlüsselbegriff für die Defizithypothese der Ausländerpädagogik (vgl. 3.1), die seit 
Jahrzehnten in der Kritik steht. Trotz der fragwürdigen Begrifflichkeit tauchte die 
Defizitzuschreibung im Kontext der OECD- Ergebnisse wieder auf. 

17	 Fragt man nach der (wissenschaftlichen) Legitimation jener Ansätze, findet man 
Antworten in der Soziologie, speziell in den Forschungsarbeiten der Soziologen 
BORDIEU (1971, 1983) und PASSERON, deren Erkenntnisse über den Begriff des 



		  19

Passung‘ wegen der angenommenen Distanz der Migrantenfamilien zur deut-
schen (Mittelschicht-)Kultur für geringe Bildungschancen von Migrantenkinder 
verantwortlich sei. BORDIEU und PASSERON benutzen für diesen Vergleich des 
familiären kulturellen Kapitals mit dem der Mittelschichtinstitution18 der Schule den 
durchaus umstrittenen Begriff der ‚kulturellen Passung‘ (1971). Der Erklärungsan-
satz der kulturellen Herkunft als Ursache für Bildungs(miss)erfolg erscheint deswe-
gen prinzipiell umstritten und quasiwissenschaftlich, weil viele der Herkunftskultur 
zugeschriebenen Eigenschaften sich oftmals als soziale Faktoren entpuppen, und 
weil die Unterstellung einer pauschal defizitären Lebenslage, Kultur und Sprach-
vermögens nicht-deutscher Familien auf eine kulturalistischessentialistische, wenn 
nicht sogar diskriminierende Haltung verweist. 

Zweitens wird der tendenziell niedrige sozio-ökonomische Status vieler 
Migrantenfamilien, häufig verursacht durch die Abwertung des Qualifikati-
onsniveaus bei Immigration, als Ursache diskutiert, da dieser weit unter der 
deutschen Mittelschicht liege. Aus dieser Situation ergebe sich eine doppelte 
Benachteiligung. Einerseits seien Schüler aus Zuwandererfamilien aufgrund der 
Nicht-Zugehörigkeit zur deutschen Kultur benachteiligt, denn je nach Ausmaß 
„ethno-linguistischer Distanzen“19 (ESSER 2006: 289) zur Mittelschichtkultur 
Deutschlands seien sie weniger mit der Kultur und Sprache des Landes und der 
Schule vertraut. Da viele Zuwandererfamilien auch noch einer niedrigeren So-
zialschicht zugerechnet werden, ergebe sich eine weitere Abweichung, die zur 
doppelten Benachteiligung führe. So wird angenommen, dass Unterschiede zwi-
schen häuslichem und schulischem Sozialisations- und Lernmilieu eine entschei-
dende Bedeutung für den Bildungserfolg aufweisen, so dass Schülerleistungen 
mit schichttypischen Unterschieden in den familialen Sozialisationsbedingungen 

Habituskonzept (Verinnerlichung kultureller Dispositionen) und des kulturellen Kapi-
tals bekannt sind.

18	 Erwähnt werden muss aber dennoch, dass sich aus dem von BORDIEU pointierten 
Mittelschichtcharakter deutscher Schulen die Hypothese ableiten lässt: Umso mehr 
die Familie eines Schülers von den Charakteristika (hier: kulturellem Kapital) einer 
Mittelschicht abweicht, desto geringen die Bildungschance für ihre Kinder. 

19	 Durch die Entwicklung eines Strukturgleichungsmodells zur Analyse der Leselei-
stungsunterschiede zwischen Schülern aus deutschen und aus türkischen Familien ka-
men BAUMERT et al. (2006) zu dem Ergebnis, dass Effekte der sozioökonomischen 
Stellung und des Bildungsabschlusses der Eltern primär über die kulturelle Praxis 
(z. B. durch zu wenig Vorlesen) vermittelt werden und dadurch die Leseleistungen der 
Kinder beeinflussen.



20	

zusammenhängen würden20. Diese Koppelung von Migrationshintergrund und 
niedrigem Sozialstatus führe wegen schlechteren Bildungsvoraussetzungen 
(kulturelles und sozio-ökonomisches Kapital) zu geringeren Bildungschancen 
und damit insgesamt zu niedrigeren Schulabschlüssen, Arbeitsmarktchancen 
und Erwerbsquoten von Migranten. Da in BAUMERTs Studie (2006) aber selbst 
unter Berücksichtigung (Kontrolle) des sozioökonomischen Hintergrundes die 
Leistungsunterschiede zwischen Kindern mit und ohne Migrationshintergrund 
nicht völlig schwinden, kann die Zugehörigkeit zu einer niedrigen sozioökono-
mischen Schicht zwar tendenziell, nicht aber kausal mit dem Bildungsmisser-
folg zusammenhängen. 

Damit ist, drittens, auch auf sprachliche Defizite in der deutschen Schulsprache 
als möglicher Erklärungsansatz zu verweisen. Nach Ansicht empirischer Bildungs-
forscher herrscht der Konsens, dass sich sprachliche Defizite in der Zweitsprache 
‚Deutsch‘ (L2-Kompetenzen) bei Schülern mit nicht-deutscher Muttersprache, 
kumulativ auf den gesamten Bildungserfolg auswirken21. Damit kommt der dritten 
Hypothese – als Annahme eines signifikanten Zusammenhangs zwischen Schüler-
leistungen und dazugehörigen Deutschkenntnissen – eine entscheidende Bedeu-
tung zu: „Für Benachteiligungen in der Bildungsbeteiligung von Jugendlichen aus 
Zuwandererfamilien sind primär weder die soziale Lage noch die kulturelle Dis
tanz der Familie als solche verantwortlich: von entscheidender Bedeutung ist die 
Beherrschung der deutschen Sprache“ (BAUMERT et al. 2001: 379). Im Hinblick 
auf die Determinanten des Zusammenhangs von Sprachfähigkeit und Bildungser-
folg kann bestätigt werden, dass sich der Mangel an sprachlicher Kompetenz in der 
Unterrichtssprache ‚Deutsch‘ negativ auf den Bildungserfolg auswirkt, und dass 

20	 Denn für die deutsche Bildungssituation wurde von dem PISA-Konsortium folgen-
de missliche Disparität zwischen Familien mit und ohne Migrationshintergrund 
festgestellt: „In allen Zielstaaten der Arbeitsmigration weisen die Eltern der als Migran-
ten erfassten Jugendlichen eine kürzere Schulbesuchszeit und einen geringeren öko-
nomischen, sozialen und kulturellen Status auf als die Eltern von Nichtmigranten […] 
Nirgendwo ist dieser Unterschied zwischen Familien mit und ohne Migrationshinter-
grund aber so stark wie in Deutschland“ (Konsortium Bildungsberichterstattung 2006: 
172). Denn wenn bei den Testergebnissen der PISA-Studie der sozio-ökonomischen 
Status der Schüler ‚bereinigt‘ wird, so halbieren sich diese Disparitäten. Eine ‚Kontrol-
le‘ des sozio-ökonomischen Index beweist damit, dass die soziale Herkunft der Schüler 
anteilig einen bedeutenden Einfluss auf den Bildungserfolg aufweist. 

21	 Begründet wird diese Annahme mit einer Reihe von empirischen Forschungsergeb-
nissen die belegen, dass der Bildungserfolg von Schülern direkt und indirekt mit dem 
Niveau der Sprachfähigkeit in der Unterrichtssprache zusammenhängt (siehe vor al-
lem ESSER 2006).



		  21

Eltern aus Zuwandererfamilien Kinder in ihrem Bildungserfolg unterstützen, wenn 
sie in der Familie auch die Unterrichtssprache ‚Deutsch‘ sprechen. Das Beherrschen 
der Verkehrs- und Landessprache des Einwanderungslandes gilt nach wie vor 
als wichtigster Indikator für gelingende soziale Integration, bessere Bildungs-,  
Arbeitsmarkt- und Partizipationschancen. 

Gleichzeitig gibt es neben den personenbezogenen, individuellen Ursachen für 
den Bildungserfolg von Schülern aus Migrantenfamilien auch auf Seiten des deut-
schen Schulsystems Defizite, insbesondere was das Thema der Sprachförderung 
und den allgemeinen Stellenwert von Mehrsprachigkeit betrifft. 

[b] Defizite des deutschen Bildungssystems

Neben den individuellen Voraussetzungen der Migrantenfamilien ist die Dis-
kussion um ‚ethnische Bildungsungleichheiten‘ nicht zu führen, ohne einen 
Rekurs auf benachteiligende Strukturen des deutschen Bildungssystems und 
Versäumnisse der Bildungs-/Integrationspolitik. Hierbei werden außer den 
Versäumnissen auf nationaler und kommunaler Ebene in Bezug auf fehlende 
Integrations- und Partizipationsmöglichkeiten der Migranten am öffentlich-
politischen Leben auch bildungs- und schulpolitische Versäumnisse diskutiert. 
Im Mittelpunkt stehen dabei vermeintliche Mechanismen der Benachteiligung 
und die Hypothese der institutionellen Diskriminierung (vgl. GOMOLLA / 
RADTKE 2002), vor allem die Selektionsentscheidungspraxis der Lehrer und 
ihre Normalitätserwartungen in Bezug auf die Lern- und Sprachfähigkeit der 
Schüler.

Diese beinhaltet eine Grundsatzkritik am selektierenden dreigliedrigen 
Schulsystem, das zur Segregation führe, ausgelöst durch benachteiligende Schul
strukturen, diskriminierende Mechanismen und ein benachteiligendes Lehrer-
verhalten, verstärkt durch den monokulturellen/-lingualen Habitus (GOGOLIN 
/ KRÜGER-POTRATZ 2005: 164) der Schule, d. h. durch eine monokulturelle 
Didaktik und Methodik. Schulen würden es dieser Hypothese nach versäumen, 
ihr Lehrpersonal auf sprachlich-kulturelle Vielfalt vorzubereiten.

Die Vorwürfe gegenüber der deutschen Schule als Mittelschichtinstitution 
richten sich auch auf die Frage nach der Wertschätzung von Mehrsprachigkeit 
und sprachlicher Bildung im Unterricht. Im Zusammenhang mit der monokul-
turellen Grundüberzeugung der Lehrer und der Mittelschichtinstitution der 
Schule werde von Schülern mit nicht-deutscher Muttersprache erwartet, sich 
auf dem sprachlichen Niveau der Unterrichtssprache einzufinden. Da hinzu-
kommend generell wenig Wert auf sprachliche Bildung im Fachunterricht gelegt 
werde, die ‚bilinguale‘ Situation vieler Schüler nicht berücksichtigt wird und 



22	

insgesamt wenig Sprachförderung stattfinde, führe dies zu einer Benachteiligung 
von Schülern, die sich zu Schulbeginn nicht auf demselben Niveau wie  
Deutsch-Muttersprachler befinden22. Da die Mehrzahl der Schüler mit Migrati-
onshintergrund zu Hause zweisprachig aufwachsen, d. h. zu Hause kaum oder gar 
kein Deutsch sprechen und eher über simplifizierte Deutschkenntnisse verfügen, 
können sie „den spezifischen Sach- und Fachanforderungen, die die besondere, 
abstrakte, strukturell komplexe Sprache der Schule an sie stellt, nicht standhal-
ten“ (GOGOLIN / KRÜGER-POTRATZ: 164). Schulischer Lernerfolg mehr-
sprachiger Kinder hängt neben den biographischen Kontexten also auch von den 
sprachlichen Rahmenbedingungen ab.

Hinzukommend werde die Segregation durch den selektiven Charakter des drei-
gegliederten Schulsystems aber auch durch ethnisch-linguistische Konzentration 
des Wohnumfeldes der Schüler verstärkt. So würden Migrantenfamilien insgesamt 
einen signifikant höheren „Segregationsindex“ (IS)23 aufweisen, der sich negativ 
auf den Bildungserfolg auswirke. Ohne benennen zu können, „was denn genau an 
der ethno-linguistischen Konzentration in den Schulen den Lernerfolg so behin-
dert“ (ESSER 2006: 346) lässt sich als Konsens verschiedener Studien ableiten, 

22	 Auch ENGIN/OLSEN (2009) machen auf die Rolle des Vorwissens und von Lesestra-
tegien im schulischen Fachunterricht bei Schülern mit ‚Deutsch als Fremdsprache‘ 
aufmerksam. ENGIN kommt hierbei zu einer analogen Feststellung. Bei der Untersu-
chung der PISA-Aufgabenstellungen im Hinblick auf die gewählte Sprachform ent-
schlüsselte sie, dass, wie typisch für die schulische Kommunikation in Deutschland, 
deutliche Merkmale der Schriftsprache vorliegen, welche aufgrund ihrer kohärenzbil-
denden Redemittel (Funktionswörter, Verweisformen etc.) von der kontextabhängigen 
Struktur der Alltagssprache abweicht und demnach hohe Anforderungen an Schüler 
mit Deutsch als Fremdsprache stellt (vgl. 2009: 34). Für Kinder, bei denen die deut-
sche Sprache nicht die Erstsprache ist, ergibt sich daraus die hohe Anforderung, „dass 
diese stärker als Einsprachige auf mehreren Ebenen – sowohl auf der sprachlichen 
als auch auf der interkulturellen Ebene – Transferleistungen vollbringen“ (ebd.: 35)  
müssen. So löst die verwendete, an der Schriftsprache orientierte Verkehrssprache 
im Unterricht die Problematik aus, dass Kinder aus bestimmten (Migrations-, aber 
auch sozioökonomisch schlechter gestellten) Familien, je nach Grad der „Bildungs-
ferne“ zur Mittelschichtsprache, benachteiligt sind, was trotz zunehmender Anzahl 
in Deutschland lebender Kinder in mehrsprachigen Kontexten weder in der Schul-
forschung noch in der Bildungspolitik ausreichende Berücksichtigung erfahren habe.

23	 Dieser misst das Ausmaß, zu dem eine Gruppe im Vergleich zu den restlichen Bevöl-
kerungsgruppen über verschiedene Teilgebiete der Stadt verteilt wohnt. Ethnische Se-
gregation bezieht sich demnach auf die innerstädtische Verteilung der nichtdeutschen 
Bevölkerung im Vergleich zur deutschen Bevölkerung.



		  23

„dass die ethnische Konzentration in den Schulklassen einen dazu zusätzlichen 
und hoch signifikanten Einfluss hat: Mit jedem Prozent Ausländeranteil in der 
Schulklasse sinkt die Chance der Kinder für eine Empfehlung auf eine weiter-
führende Schule um zwei Prozent. Das ist durchaus dramatisch“ (ebd.: 344f.). 
Der ethnische Kontext, in dem Schüler unterrichtet werden, der sich sowohl auf 
den Zweitspracherwerb als auch auf bildungsrelevante Akkulturationsvorgänge 
auswirken kann, führt zu folgender misslichen Lage: „Je höher die ethnische Kon-
zentration in der Wohnumgebung und je geringer (auch dadurch) das Ausmaß in-
terethnischer Kontakte sind, umso kleiner wird die Chance für eine frühzeitige, für 
den Lernerfolg in der Schule bedeutsame, Akkulturation außerhalb der Familie“ 
(ebd.: 295). Aufgrund solcher Erkenntnisse wird insgesamt für mehr integrative 
Schulformen plädiert.

1.2 � Kulturelle Vielfalt als Herausforderung  
für die Wissenschaftliche Pädagogik 

Wenngleich die meisten problemgeschichtlichen Darstellungen zur Interkultu-
rellen Pädagogik bei den demographischen Veränderungen nach dem zweiten 
Weltkrieg (Gastarbeiterbewegung etc.) ansetzen, ist die Frage des Umgangs mit 
Heterogenität bzw. die Thematisierung von ‚Eigenem‘ und ‚Fremden‘ im Bil-
dungswesen kein neuzeitliches Thema.24 Trotzdem verursachte erst die Diskussion 
um die ‚richtige‘ Beschulung von ‚Ausländerkindern‘, im Zuge der Anwerbung 
ausländischer Gastarbeiter in den 1960er Jahren, einen Bruch mit der tradierten 
Wahrnehmung einer homogenen deutschen Nationalerziehung in der Pädagogik. 
Eine rechtliche Antwort zu dieser Frage erfolgte zügig durch die 1948 gegrün-
dete ständige Kultusministerkonferenz (KMK), welche die Pflicht der Öffnung 
der Schulen für ‚fremde Volksgruppen‘ forderte und damit eine Schulpflicht für 
ausländische Kinder einführte. Die Beschäftigung mit dem Thema innerhalb der 

24	 Tatsächlich wurzelt die Vorgeschichte dessen, was heute gern als Reaktion auf 
die Arbeitsmigration beschrieben wird, als Teil der deutschen Schulgeschichte 
bereits im späten 18. Jahrhundert. Das historische Verhältnis von ‚Eigenem und 
Fremden‘ im erziehungswissenschaftlichen Kontext verdeutlicht sich beispiels-
weise im Spiegel der verschiedenen disziplinären Ausdifferenzierungen der 
wissenschaftlichen Pädagogik, welche entweder das eigene exportierten, wie bei-
spielsweise die Kolonial-/Dritte-Welt-Pädagogik oder das Fremde getrennt vom 
Eigenen betrachtet, wie beispielsweise die Vergleichende Erziehungswissenschaft 
(vgl. auch KRÜGER-POTRATZ 2005: 107f.). 




