
Thomas Koebner

Vorwort

An Gespenster zu glauben, ist vielleicht nicht unbedenklich. Doch mag jedem 
Einzelnen solcher Glaube als eigene Auffassung von den Geheimnissen 
(oder Rätseln) zwischen Himmel und Erde zugebilligt werden. Ein Sinn für 
›übernatürliche‹ Phänomene, die sich den Kategorien unserer Schulweisheit 
entziehen, darf mit der Toleranz Andersgläubiger oder Agnostiker rechnen – 
wie jede naive Narretei.

Doch Gespenster zu sehen – das erfüllt, aus der Perspektive der Aufklärung, 
den Tatbestand verminderter Vernunft. Kinder, die dank ihrer überborden‑
den Fantasie zu unbestechlicher Realitätsprüfung noch kaum imstande sind, 
will man es vielleicht nachsehen, wenn sie übernatürlichen Erscheinungen 
zu begegnen meinen – wie das Kind (auf dem Titelbild dieses Bandes) aus 
Akira Kurosawas Film Dreams (Akira Kurosawas Träume, USA/JAP 1990), 
das, im Wald hinter einem dicken Baum versteckt, einen Zug von Geistern an 
sich vorüberschreiten sieht. Professionelle Geisterseher hingegen gelten den 
kritisch prüfenden Zeitgenossen der Neuzeit als, womöglich faszinierende, 
Scharlatane. Erst die europäische Romantik neigt dazu, sich nicht von eil‑
fertigen Zweifeln den Spuk vergraulen zu lassen. Könnte es nicht sein, dass 
lebende Tote oder unerlöste Wiedergänger im Zwischenreich, im Limbus 
oder an anderem Ort, in unser Dasein hineinpfuschen wollen, obwohl sie 
nach alltäglichem Ermessen keinen Platz in dieser Welt beanspruchen dür‑
fen. Ihre Übergriffe sind so beschaffen, dass man den spiritistischen Zauber 
als unerklärliches Spektakel wahrnimmt. Dämonen, Wiedergänger, Untote, 
Spukgestalten: Sie alle wirken unheimlich, weil sie im Detail zumindest noch 
menschenähnlich sind. Die hier versammelten Studien gelten nicht den 
Begegnungen mit Mensch-Tier-Metamorphosen, also Vampiren, Werwölfen 
und anderen Phantomen des Bösen.

Der Fotografie und dem Film traute man es schon in der Phase ihrer frü‑
hen technischen Entwicklung zu, die Gegenwart der Geister festhalten und 
dokumentieren zu können. Die Befunde sind fragwürdig.

Dafür half der Spielfilm solcher Einbildung auf die Sprünge – zweifellos 
angeregt durch die zahlreichen Gespenstergeschichten des 19. Jahrhunderts. 
Die vom Aberglauben genährte Identifikation von übersinnlichen Figuren 
richtet sich nach einem relativ starren Regelkanon, einem beinahe zere- 



8 Thomas Koebner

moniellen Arrangement, und verwendet oft dieselben Motive in wenigen 
Varianten – als gäbe es da ein Lexikon der zutreffenden Symbole, das bei 
jeder Produktion durchzuarbeiten sei. Wie machen die unheimlichen Wesen 
in der Leinwand-Fiktion auf sich aufmerksam, wie werden sie sogar sichtbar?

Geister verdanken ihre schauerlichen Auftritte der Optik irregulärer 
Schatten oder Doppelbelichtungen, heute zumal der Verzerrung des schein‑
bar Dingfesten durch digitale Technik zu grotesken Gestalten, ferner einer 
Bildästhetik, die oft durch schmale Schärfenbereiche den Rest der Welt in 
mysteriöses Zwielicht versetzt. Dröhnende Klopfzeichen oder telekinetische 
Effekte gelten als unverkennbare Signale der Geister ebenso wie unvermutete 
Selbstdarstellungen der eigentlich im Jenseits Verschwundenen im Spiegel 
oder als Doppelgänger. Tote Augen und Verwesungsspuren komponieren die 
typische Maske der toten Untoten, denn die befremdende Physiognomie der 
Gespenster erstrebt Furcht und Zittern der noch Lebenden.

Geister waren einstmals lebende Personen. Sie kommen aus der Vergan- 
genheit, als seien sie dort konserviert worden: etwa als Täter oder Opfer 
eines ungeheuerlichen Verbrechens, das endlich an den Tag gebracht oder 
gesühnt werden will. Ihre Wiederkehr schärft die Erinnerung an früher – und 
damals gab es keine ›bessere Zeit‹. Die von den Zwischenwesen ausgelöste 
Verwirrung enthüllt einen Kern von durchaus realer Beschaffenheit.

Der Schrecken, den die Revenants erregen, spricht eine bestimmte Empfäng- 
lichkeit im interessierten Publikum an. Ängste, die in lebensgeschichtlichen 
oder gesellschaftlichen Erfahrungen ihren Ursprung haben, können selbst 
durch jahrmarktsähnlich vorgeführtes Dämonentreiben erwachen oder 
verstärkt werden. Im Echoraum unserer verletzlichen Seelen vermag der 
künstliche Windhauch einer Geisterbahn leises Schauern oder Schaudern 
zur Folge haben. Wenn Geister zum Beispiel zu Boten des unausweichlichen 
Verhängnisses werden, schüchtert meist das unausweichliche Verhängnis 
ein, dann erst – nachgeordnet – der mehr oder minder faule Zauber der äthe- 
rischen ›Vermittler‹. Wenn, ein zweites Beispiel, das unheimliche Ungeheuer 
eines Spukhauses Assoziationen an den schrecklichen Vater oder die 
schreckliche Mutter erweckt, hat es Konflikte und Verletzungen aus der 
Kindheit aufgerufen, die vielleicht durch ein Tabu belegt und von gerade 
den Personen verdrängt worden sind, die vor Gespenstern zurückweichen. 
Dann bewährt sich der magische Zirkus als sekundäre Drohung, die tiefer‑
liegende Familientragödien verdeckt oder aufschließt.

Das Rumoren subkutaner Schmerzen oder das Weh ungeheilter Wunden 
im Gefühlshaushalt der Vorfahren und der Nachkommen spiegeln sich halb 
deutlich, halb undeutlich in den heimlichen Psychodramen anspruchs- 



Vorwort 9

vollerer, grüblerischer Gespensterfilme. Diese Korrespondenz oder das 
Schwingungsverhältnis zwischen Leben und Kunst mag begründen, dass 
dem Genre des Gespensterfilms Dauer beschieden ist seit den Anfängen 
der Filmgeschichte.

Die Inszenierung der Geister rechnet für gewöhnlich beim Publikum mit 
Angstlust. Um die Angst zu dämpfen, muss man der Lust mehr Tribut zol‑
len – in der Gespensterkomödie als burleskem Hokuspokus. Sie will durch 
Enttarnungen von künstlichen Maschinerien und einen unbeschwerten 
Schluss unsere Sorge beschwichtigen, es drohe uns (allemal Schuldigen) 
aus dem Jenseits erbarmungslose Strafverfolgung. Das Lachen, je lauter es 
ist, kann dunkle Empfindungen und depressive Stimmungen übertönen – 
vorläufig, nicht für immer.

Die Audiovision, die Vorstellung vom ›Design‹ der Gespenster unter‑
scheidet sich offensichtlich je nach der religiösen Konfession, nach der 
Kultur und deren historischer Prägung. Im Umkreis des italienischen 
Katholizismus entstehen andere Horror-Szenarien als unter dem Einfluss 
puritanischer Lebenskonzepte, der in amerikanischen Filmen Spuren hin‑
terlässt. Japanische Gespenster-Fantasien können sich auf Vorbilder in 
der Malerei und die Überlieferung spezifischer Legenden berufen. Solche 
Abweichungen in der Bilderwelt der Gespensterbeschwörer werden durch 
verschiedene Studien in diesem Band berücksichtigt, gleichfalls Sonderfälle, 
die in den Œuvres von ›Autoren‹ vorliegen: die Imaginationen der Regisseure 
Tim Burton oder George A. Romero.

Ich danke nachdrücklich den Autoren für ihre selbstlose Mitarbeit, fer‑
ner Julia Gerdes, die mir trotz ihrer Belastung durch Beruf und Familie bei 
der Fertigstellung meines eigenen Textes geholfen hat, und nicht zuletzt 
Michelle Koch, die als wachsame Redakteurin wieder einmal alles im Blick 
behielt.

München, im Dezember 2013	 Thomas Koebner



10 Thomas Koebner

Literaturhinweise

Peter-André Alt, Ästhetik des Bösen, München 2010.
Moritz Baßler/Bettina Gruber/Martina Wagner-Egelhaaf (Hrsg.), Gespenster. 

Erscheinungen, Medien, Theorien, Würzburg 2005.
Hans D. Baumann, Die Lust am Grauen, Weinheim 1992.
Jörg van Bebber (Hrsg.), Dawn of an Evil, Horror/Kultur im neuen Jahr- 

tausend, Darmstadt 2011.
Claudio Biedermann/Christian Stiegler (Hrsg.), Horror und Ästhetik, 

Konstanz 2008.
Johannes Binotto, »Höhle und Gang – Vom unheimlichen Raum des Films«, 

in: Im Untergrund, hrsg. von Sylvia Rüttimann und Monika Hardmeier, 
Nürnberg 2007, S. 153 – 163.

Hans Richard Brittnacher, Ästhetik des Horrors, Frankfurt/M. 1994.
Günther Gebhard/Oliver Geisler/Steffen Schröter (Hrsg.), Von Monstern 

und Menschen, Begegnungen der anderen Art in kulturwissenschaftlicher 
Perspektive, Bielefeld 2009.

Mario Grizelj (Hrsg.), Der Schauer(roman). Diskurszusammenhänge, Funk- 
tionen, Formen, Würzburg 2010 (mit Beiträgen von Robert Stockhammer, 
Hans Richard Brittnacher, Silke Arnold-de Simine, dem Herausgeber 
u. a.).

Thomas Grüter, Magisches Denken. Wie es entsteht und wie es uns beeinflusst, 
Frankfurt/M. 2010.

Ronald M. Hahn/Rolf Giesen/Volker Jansen, Das neue Lexikon des 
Horrorfilms, Berlin 2007.

Christian Heger, Im Schattenreich der Fiktionen. Studien zur phantastischen 
Motivgeschichte und zur unwirtlichen (Medien‑)Moderne, München 2010 
(u. a. eine Studie über das »Haunted House«, S. 24 – 39).

Klaus Herding/Gerlinde Gehrig (Hrsg.), Orte des Unheimlichen. Die Faszi- 
nation verborgenen Grauens in Literatur und bildender Kunst, Göttingen 
2006.

Gerhard Hroß, »Die Rückkehr der alten Götter – eine Theologie des Horror- 
films«, in: Handbuch Theologie und populärer Film. Bd. 1., hrsg. von Tho- 
mas Bohrmann, Werner Veith und Stefan Zöller, Paderborn 2007, S. 65 – 77.

Marc Jancovich (Hrsg.), Horror. The Film Reader, London – New York 2002.
J. C. L. König, Herstellung des Grauens. Wirkungsästhetik und emotional-

kognitive Rezeption in Schauerfilm und -literatur, Frankfurt/M. 2005.
Arno Meteling, Monster. Zu Körperlichkeit und Medialität im modernen 

Horrorfilm, Bielefeld 2006.
Norbert Miller, Archäologie des Traums. Versuch über Giovanni Battista 

Piranesi (1978), München 1994.



Vorwort 11

Norbert Miller, Strawberry Hill. Horace Walpole und die Ästhetik der schönen 
Unregelmäßigkeit, München – Wien 1986.

Egon von Petersdorff, Daemonologie, 2 Bde., München 1956/57.
Diethard Sawitzki, Leben mit den Toten. Geisterglauben und die Entstehung 

des Spiritismus in Deutschland 1770 – 1900, Paderborn u. a. 2002.
Lars Schmeink/Hans-Harald Müller (Hrsg.), Fremde Welten, Wege und 

Räume der Fantastik im 21. Jahrhundert, Berlin – Boston 2012 (u. a. Anja 
Stürzer über »›Kryptoreligiöse Räume‹ . . .«, S. 299 – 318).

Christian Schulz, Angst und Film, Bremen 2012.
Georg Seeßlen/Fernand Jung, Horror, Marburg 2006.
Andrea Taubenböck, Die binäre Raumstruktur in der »Gothic Novel«. 

18. – 20. Jahrhundert, München 2002.
Ursula Vossen (Hrsg.), Horrorfilm (= Filmgenres), Stuttgart 2004.
Eva-Maria Warth, The Haunted Palace. Edgar Allan Poe und der amerikani-

sche Horrorfilm (1909 – 1969), Trier 1990.
Dietrich Weber, »Kleine Logik der Gespenstergeschichte«, in: Gespenster- 

geschichten, hrsg. von dems., Augsburg 1997, S. 484 – 512.
Norbert Wichard, Erzähltes Wohnen. Literarische Fortschreibungen eines 

Diskurskomplexes im bürgerlichen Zeitalter, Bielefeld 2012.
Gero von Wilpert, Die deutsche Gespenstergeschichte. Motiv  – Form  – 

Entwicklung, Stuttgart 1994.




