VORWORT

An Gespenster zu glauben, ist vielleicht nicht unbedenklich. Doch magjedem
Einzelnen solcher Glaube als eigene Auffassung von den Geheimnissen
(oder Rétseln) zwischen Himmel und Erde zugebilligt werden. Ein Sinn fiir
»ilbernatiirlichec Phdnomene, die sich den Kategorien unserer Schulweisheit
entziehen, darf mit der Toleranz Andersgldubiger oder Agnostiker rechnen —
wie jede naive Narretei.

Doch Gespenster zu sehen — das erfiillt, aus der Perspektive der Aufklarung,
den Tatbestand verminderter Vernunft. Kinder, die dank ihrer tiberborden-
den Fantasie zu unbestechlicher Realitdtspriifung noch kaum imstande sind,
will man es vielleicht nachsehen, wenn sie tibernatiirlichen Erscheinungen
zu begegnen meinen — wie das Kind (auf dem Titelbild dieses Bandes) aus
Akira Kurosawas Film Dreams (Akira Kurosawas Trdume, USA/JAP 1990),
das, imWald hinter einem dicken Baum versteckt, einen Zug von Geistern an
sich voriiberschreiten sieht. Professionelle Geisterseher hingegen gelten den
kritisch priifenden Zeitgenossen der Neuzeit als, womoglich faszinierende,
Scharlatane. Erst die europédische Romantik neigt dazu, sich nicht von eil-
fertigen Zweifeln den Spuk vergraulen zu lassen. Kénnte es nicht sein, dass
lebende Tote oder unerloste Wiedergidnger im Zwischenreich, im Limbus
oder an anderem Ort, in unser Dasein hineinpfuschen wollen, obwohl sie
nach alltdglichem Ermessen keinen Platz in dieser Welt beanspruchen diir-
fen. Ihre Ubergriffe sind so beschaffen, dass man den spiritistischen Zauber
als unerklérliches Spektakel wahrnimmt. Ddmonen, Wiedergédnger, Untote,
Spukgestalten: Sie alle wirken unheimlich, weil sie im Detail zumindest noch
menschendihnlich sind. Die hier versammelten Studien gelten nicht den
Begegnungen mit Mensch-Tier-Metamorphosen, also Vampiren, Werwélfen
und anderen Phantomen des Bosen.

Der Fotografie und dem Film traute man es schon in der Phase ihrer frii-
hen technischen Entwicklung zu, die Gegenwart der Geister festhalten und
dokumentieren zu kénnen. Die Befunde sind fragwiirdig.

Dafiir half der Spielfilm solcher Einbildung auf die Spriinge — zweifellos
angeregt durch die zahlreichen Gespenstergeschichten des 19. Jahrhunderts.
Die vom Aberglauben gendhrte Identifikation von iibersinnlichen Figuren
richtet sich nach einem relativ starren Regelkanon, einem beinahe zere-



8 Thomas Koebner

moniellen Arrangement, und verwendet oft dieselben Motive in wenigen
Varianten — als gibe es da ein Lexikon der zutreffenden Symbole, das bei
jeder Produktion durchzuarbeiten sei. Wie machen die unheimlichen Wesen
in der Leinwand-Fiktion auf sich aufmerksam, wie werden sie sogar sichtbar?

Geister verdanken ihre schauerlichen Auftritte der Optik irreguldrer
Schatten oder Doppelbelichtungen, heute zumal der Verzerrung des schein-
bar Dingfesten durch digitale Technik zu grotesken Gestalten, ferner einer
Bildésthetik, die oft durch schmale Schérfenbereiche den Rest der Welt in
mysteridses Zwielicht versetzt. Drohnende Klopfzeichen oder telekinetische
Effekte gelten als unverkennbare Signale der Geister ebenso wie unvermutete
Selbstdarstellungen der eigentlich im Jenseits Verschwundenen im Spiegel
oder als Doppelgédnger. Tote Augen und Verwesungsspuren komponieren die
typische Maske der toten Untoten, denn die befremdende Physiognomie der
Gespenster erstrebt Furcht und Zittern der noch Lebenden.

Geister waren einstmals lebende Personen. Sie kommen aus der Vergan-
genheit, als seien sie dort konserviert worden: etwa als Tdter oder Opfer
eines ungeheuerlichen Verbrechens, das endlich an den Tag gebracht oder
gesiihnt werden will. Thre Wiederkehr schérft die Erinnerung an frither —und
damals gab es keine >bessere Zeit«. Die von den Zwischenwesen ausgeloste
Verwirrung enthiillt einen Kern von durchaus realer Beschaffenheit.

Der Schrecken, den die Revenants erregen, spricht eine bestimmte Empfang-
lichkeit im interessierten Publikum an. Angste, die in lebensgeschichtlichen
oder gesellschaftlichen Erfahrungen ihren Ursprung haben, kénnen selbst
durch jahrmarktsdhnlich vorgefiihrtes Ddmonentreiben erwachen oder
verstarkt werden. Im Echoraum unserer verletzlichen Seelen vermag der
kiinstliche Windhauch einer Geisterbahn leises Schauern oder Schaudern
zur Folge haben. Wenn Geister zum Beispiel zu Boten des unausweichlichen
Verhdngnisses werden, schiichtert meist das unausweichliche Verhdngnis
ein, dann erst—nachgeordnet — der mehr oder minder faule Zauber der dthe-
rischen»>Vermittler« Wenn, ein zweites Beispiel, das unheimliche Ungeheuer
eines Spukhauses Assoziationen an den schrecklichen Vater oder die
schreckliche Mutter erweckt, hat es Konflikte und Verletzungen aus der
Kindheit aufgerufen, die vielleicht durch ein Tabu belegt und von gerade
den Personen verdrangt worden sind, die vor Gespenstern zuriickweichen.
Dann bewdhrt sich der magische Zirkus als sekundére Drohung, die tiefer-
liegende Familientragddien verdeckt oder aufschlief3t.

Das Rumoren subkutaner Schmerzen oder das Weh ungeheilter Wunden
im Gefiihlshaushalt der Vorfahren und der Nachkommen spiegeln sich halb
deutlich, halb undeutlich in den heimlichen Psychodramen anspruchs-



Vorwort 9

vollerer, griiblerischer Gespensterfilme. Diese Korrespondenz oder das
Schwingungsverhiltnis zwischen Leben und Kunst mag begriinden, dass
dem Genre des Gespensterfilms Dauer beschieden ist seit den Anfangen
der Filmgeschichte.

Die Inszenierung der Geister rechnet fiir gew6hnlich beim Publikum mit
Angstlust. Um die Angst zu ddmpfen, muss man der Lust mehr Tribut zol-
len - in der Gespensterkomddie als burleskem Hokuspokus. Sie will durch
Enttarnungen von kiinstlichen Maschinerien und einen unbeschwerten
Schluss unsere Sorge beschwichtigen, es drohe uns (allemal Schuldigen)
aus dem Jenseits erbarmungslose Strafverfolgung. Das Lachen, je lauter es
ist, kann dunkle Empfindungen und depressive Stimmungen tiberténen —
vorldufig, nicht fiir immer.

Die Audiovision, die Vorstellung vom >Design« der Gespenster unter-
scheidet sich offensichtlich je nach der religiosen Konfession, nach der
Kultur und deren historischer Pragung. Im Umbkreis des italienischen
Katholizismus entstehen andere Horror-Szenarien als unter dem Einfluss
puritanischer Lebenskonzepte, der in amerikanischen Filmen Spuren hin-
terldsst. Japanische Gespenster-Fantasien konnen sich auf Vorbilder in
der Malerei und die Uberlieferung spezifischer Legenden berufen. Solche
Abweichungen in der Bilderwelt der Gespensterbeschworer werden durch
verschiedene Studien in diesem Band berticksichtigt, gleichfalls Sonderfille,
die in den (Euvres von Autoren«vorliegen: die Imaginationen der Regisseure
Tim Burton oder George A. Romero.

Ich danke nachdriicklich den Autoren fiir ihre selbstlose Mitarbeit, fer-
ner Julia Gerdes, die mir trotz ihrer Belastung durch Beruf und Familie bei
der Fertigstellung meines eigenen Textes geholfen hat, und nicht zuletzt
Michelle Koch, die als wachsame Redakteurin wieder einmal alles im Blick
behielt.

Miinchen, im Dezember 2013 Thomas Koebner



10 Thomas Koebner

Literaturhinweise

Peter-André Alt, Asthetik des Bésen, Miinchen 2010.

Moritz Balller/Bettina Gruber/Martina Wagner-Egelhaaf (Hrsg.), Gespenster.
Erscheinungen, Medien, Theorien, Wiirzburg 2005.

Hans D. Baumann, Die Lust am Grauen, Weinheim 1992.

Jorg van Bebber (Hrsg.), Dawn of an Evil, Horror/ Kultur im neuen Jahr-
tausend, Darmstadt 2011.

Claudio Biedermann/Christian Stiegler (Hrsg.), Horror und Asthetik,
Konstanz 2008.

Johannes Binotto, »Hohle und Gang —Vom unheimlichen Raum des Films,
in: Im Untergrund, hrsg. von Sylvia Riittimann und Monika Hardmeier,
Niirnberg 2007, S. 153-163.

Hans Richard Brittnacher, Asthetik des Horrors, Frankfurt/M. 1994.

Giinther Gebhard/Oliver Geisler/Steffen Schroter (Hrsg.), Von Monstern
und Menschen, Begegnungen der anderen Art in kulturwissenschaftlicher
Perspektive, Bielefeld 2009.

Mario Grizelj (Hrsg.), Der Schauer(roman). Diskurszusammenhdnge, Funk-
tionen, Formen, Wiirzburg 2010 (mit Beitrdgen von Robert Stockhammer,
Hans Richard Brittnacher, Silke Arnold-de Simine, dem Herausgeber
u.a.).

Thomas Griiter, Magisches Denken. Wie es entsteht und wie es uns beeinflusst,
Frankfurt/M. 2010.

Ronald M. Hahn/Rolf Giesen/Volker Jansen, Das neue Lexikon des
Horrorfilms, Berlin 2007.

Christian Heger, Im Schattenreich der Fiktionen. Studien zur phantastischen
Motivgeschichte und zur unwirtlichen (Medien-)Moderne, Miinchen 2010
(u. a. eine Studie tiber das »Haunted House, S. 24—39).

Klaus Herding/Gerlinde Gehrig (Hrsg.), Orte des Unheimlichen. Die Faszi-
nation verborgenen Grauens in Literatur und bildender Kunst, Géttingen
2006.

Gerhard HroR, »Die Riickkehr der alten Gotter — eine Theologie des Horror-
filmss, in: Handbuch Theologie und populdrer Film. Bd. 1., hrsg. von Tho-
mas Bohrmann, Werner Veith und Stefan Zéller, Paderborn 2007, S. 65-77.

Marc Jancovich (Hrsg.), Horror. The Film Reader, London — New York 2002.

J. C.L.Konig, Herstellung des Grauens. Wirkungsdsthetik und emotional-
kognitive Rezeption in Schauerfilm und -literatur, Frankfurt/M. 2005.

Arno Meteling, Monster. Zu Korperlichkeit und Medialitéit im modernen
Horrorfilm, Bielefeld 2006.

Norbert Miller, Archdédiologie des Traums. Versuch iiber Giovanni Battista
Piranesi (1978), Miinchen 1994.



Vorwort 11

Norbert Miller, Strawberry Hill. Horace Walpole und die Asthetik der schonen
Unregelmdifsigkeit, Miinchen —Wien 1986.

Egon von Petersdorff, Daemonologie, 2 Bde., Miinchen 1956/57.

Diethard Sawitzki, Leben mit den Toten. Geisterglauben und die Entstehung
des Spiritismus in Deutschland 1770-1900, Paderborn u. a. 2002.

Lars Schmeink/Hans-Harald Miiller (Hrsg.), Fremde Welten, Wege und
Rdume der Fantastik im 21. Jahrhundert, Berlin — Boston 2012 (u. a. Anja
Stiirzer tiber »Kryptoreligiose Rdumex .. .«, S.299-318).

Christian Schulz, Angst und Film, Bremen 2012.

Georg Seellen/Fernand Jung, Horror, Marburg 2006.

Andrea Taubenbdck, Die bindre Raumstruktur in der »Gothic Novel«.
18.-20. Jahrhundert, Miinchen 2002.

Ursula Vossen (Hrsg.), Horrorfilm (= Filmgenres), Stuttgart 2004.

Eva-Maria Warth, The Haunted Palace. Edgar Allan Poe und der amerikani-
sche Horrorfilm (1909-1969), Trier 1990.

Dietrich Weber, »Kleine Logik der Gespenstergeschichte«, in: Gespenster-
geschichten, hrsg. von dems., Augsburg 1997, S. 484-512.

Norbert Wichard, Erzdihltes Wohnen. Literarische Fortschreibungen eines
Diskurskomplexes im biirgerlichen Zeitalter, Bielefeld 2012.

Gero von Wilpert, Die deutsche Gespenstergeschichte. Motiv — Form —
Entwicklung, Stuttgart 1994.





