Suhrkamp Verlag

Leseprobe

suhrkamp taschenbuch
wissenschaft

Kiihnlein, Michael
Religionsphilosophie und Religionskritik

Ein Handbuch
Herausgegeben von Michael Kiihnlein

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2140
978-3-518-29740-7



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2140



Die Wiederkehr der Religion ist in aller Munde. Darin artikuliert sich
auch ein Unbehagen an den Entwicklungen einer Moderne, in der die
wissenschaftlich-technische Vernunft an ihre Grenzen zu stoflen scheint.
Vor diesem Hintergrund ist es das Ziel des Handbuchs, die gegenwirtig
viel diskutierten Chancen, aber auch die Gefahren, die mit einer Riickkehr
der Religion verbunden sind, aus der Perspektive der Religionsphilosophie
zu reflektieren. Vorgestellt werden 8o Werke aus fast 2500 Jahren westlicher
Geistesgeschichte von Platon bis Charles Taylor, die von ausgewiesenen
Experten in ihren historischen Kontext gestellt und in ihrer Wirkungs-
geschichte analysiert werden. Ein Handbuch fiir alle, die an Religionsge-
schichte, Religionswissenschaft, Theologie und Philosophie interessiert
sind.

Michael Kiihnlein ist Lehrbeauftragter fiir Philosophie an der Goethe-
Universitit Frankfurt am Main. Zuletzt erschien im Suhrkamp Verlag:
Unerfiillte Moderne? Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor (stw
2018, hg. zus. mit Matthias Lutz-Bachmann).



Religionsphilosophie
und
Religionskritik

Ein Handbuch

Herausgegeben von
Michael Kiihnlein

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2018
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2140
© Suhrkamp Verlag Berlin 2018
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Umschlag nach Entwiirfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29740-7



Inhalt

Einleitung: Religionsphilosophie und Religionskritik
im (post-)sikularen Zeitalter ............ ... ... .. ..., 11

1. Platon (ca. 350 v. Chr.), Nomoi (Friedo Ricken) ........ 14
2. Aristoteles (ca. 367-322 v. Chr.), Metaphysik (Walter Mesch) 24

3. Plotin (253-269), Enneaden V 1: Uber die drei
prinzipiellen Hypostasen (Thomas Leinkauf) ............. 45

4. Augustinus (397-401), Confessiones (Florian Bruckmann) 65
5. Anselm von Canterbury (1077/1078), Proslogion

(Christoph Asmuth) .......... .. o i 76
6. Abt Hamid al-Ghazali (1095), Die Inkohirenz

der Philosophen (Ulrich Rudolph) .................. ... 84
7. Averroes (1179), MafSgebliche Abhandlung

(Mario C. Wintersteiger) .............oovviiiiani ... 95

8. Maimonides (1190/1191), Wegweiser fiir die Verwirrten
(Frederek Musall) ....... ... ... .. ... ............. 103

9. Thomas von Aquin (1266-1273), Summa theologiae
(Arno Anzenbacher) ....... ... .. . ... 113

10. Meister Eckhart (1302/1303), Opus tripartitum
(Dietmar Mieth) ....... ... 126

11. Nicolaus Cusanus (1453), De visione Dei (Karen Joisten) 138

12. Marsilio Ficino (1482), Theologia Platonica
(Thomas Leinkauf) ................................. 147

13. Giordano Bruno (1583), Das Aschermittwochsmahl
(Klaus-Jiirgen Griin) ..., 167

14. Thomas Hobbes (1651), Leviathan: oder Stoff; Form
und Gewalt eines kirchlichen und staatlichen Gemeinwesens
(Michael Kithnlein) .......... .. ... ... ... ... ..., 177



15. Blaise Pascal (1670), Pensées (Markus Knapp) ......... 188

16. Baruch de Spinoza (1670), Tractatus theologico-politicus

(Jean-Claude Wolf) ........ ... i, 197
17. John Locke (1689), Ein Brief iiber Toleranz

(Michael Kithnlein) ............ ... .. ... ... 208
18. Gottfried Wilhelm Leibniz (1710), Essais de Théodicée
(Hubertus Busche) ........ ... ... ..., 218

19. Jean-Jacques Rousseau (1762), Emile oder iiber
die Erziehung (Ursula Reitemeyer) ..................... 229

20. David Hume (1779), Dialoge iiber natiirliche Religion
(Jean-Pierre Wils) ...t 242

21. Moses Mendelssohn (1783), Jerusalem oder iiber
religidse Macht und Judentum (Ursula Reitemeyer) ........ 254

22. Johann Gottlieb Fichte (1792), Versuch einer Kritik
aller Offenbarung (Hartmut Rosenau) .................. 268

23. Immanuel Kant (1793), Die Religion innerhalb der
Grenzen der blofen Vernunft (Christian Danz) ........... 285

24. Friedrich Schleiermacher (1799), Uber die Religion
(Christian Danz) ..o, 295

25. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1807), Phinomenologie
des Geistes (Georg Zenkert) ........... ... ... .. ..., 304

26. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1809), Philosophische
Untersuchungen diber das Wesen der menschlichen Freiheir und
die damit zusammenhingenden Gegenstinde (Christian Danz) 319

27. Ludwig Feuerbach (1841), Das Wesen des Christentums
(Ursula Reitemeyer) ...........cooiiiiiiiiinn... 329

28. Seren Kierkegaard (1843), Furcht und Zittern
(Heiko Schulz) ........ ... ... 340

29. Karl Marx (1844), Zur Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie (Wolfgang Fritz Haug) ................ 352



30. John Henry Newman (1870), An Essay in Aid
of a Grammar of Assent (Friedo Ricken) .................

31. Maurice Blondel (1893), LAction (Thomas Alferi) .....

32. Friedrich Nietzsche (1894), Der Antichrist
(Werner Stegmaier) ..............oooiiiiiiiiiiii...

33. William James (1902), Die Vielfalt religioser Erfahrung
(Christoph Seibert) .......... . .o

34. Max Weber (1904/1905), Die protestantische Ethik und
der »Geist< des Kapitalismus (Christian Polke) ............

421

35. Georg Simmel (1906/1912), Die Religion (Klaus Lichtblau) 434

36. Charles Sanders Peirce (1908), Ein vernachlissigres
Argument fiir die Realitit Gottes (Ludwig Nagl) ..........

37. Emile Durkheim (1912), Die elementaren Formen
des religiosen Lebens (Andreas Pettenkofer) ..............

38. Rudolf Otto (1917), Das Heilige (Jean-Pierre Wils)

39. Hermann Cohen (1919), Religion der Vernunft
aus den Quellen des Judentums (Micha Brumlik) ..........

40. Franz Rosenzweig (1921), Der Stern der Erlosung
(Wolfdietrich Schmied-Kowarzik) .....................

41. Max Scheler (1921), Vom Ewigen im Menschen
(Christoph Seibert) ........ ... o i

42. Carl Schmitt (1922), Politische Theologie.
(Reinhard Mehring) .......... . ... ... oo

43. Martin Buber (1923), Ich und Du (Peter Stoger) . ... ...

44. Sigmund Freud (1927), Die Zukunft einer lllusion
(Eberhard Theodor Haas) ............................

4s. Martin Heidegger (1927), Phinomenologie und Theologie
(Holger Zaborowski) .......... ... ... .. ... ...

46. John Dewey (1934), A Common Faith (Michael Reder) .



47. Gabriel Marcel (1935), Sein und Haben
(Brendan Sweetman) .................c.0iiiiiiiia... 564

48. Karl Rahner (1941), Horer des Wortes (Florian Bruckmann) 577
49. Albert Camus (1942), Der Mythos des Sisyphos

(Walter Lesch) .. ..o e 588
s0. Jean-Paul Sartre (1943), Das Sein und das Nichts

(Thomas Ebinger) ..., 598
st. Simone Weil (1947), Schwerkraft und Gnade

(Susan Gottlober) . ..... ... ... . 607

s2. Charles Hartshorne (1948), The Divine Relativity
(Julia Enxing) ........ .. ... oo 618

53. Edith Stein (1950), Endliches und Ewiges Sein
(Susan Gottldber) ... ... 629

54. Paul Tillich (1952), Der Mut zum Sein (Christian Danz) 642

ss. Karl Jaspers (1962), Der philosophische Glanbe angesichts
der Offenbarung (Michael Kithnlein) ................... 652

56. Jirgen Moltmann (1964), Theologie der Hoffnung
(Michael Welker) ....... ..o 663

57. Hans Blumenberg (1966/1988), Die Legitimitir der Neuzeit
(Jitrgen Goldstein) ... 674

58. Ernst Bloch (1968), Atheismus im Christentum
(Jean-Pierre Wils) .............. i 688

59. Emmanuel Levinas (1975), Gott und die Philosophie
(Ludwig Wenzler) ........ ..o 702

60. Johann Baptist Metz (1977), Glaube in Geschichte
und Gesellschaft (Jirgen Manemann) ................... 715

61. Peter L. Berger (1979), Der Zwang zur Hiresie
(Christian Polke) ... ... 726

62. Richard Swinburne (1981), Faith and Reason
(Oliver J. WHEItz) o'ttt 739



63. John L. Mackie (1982), Das Wunder des Theismus

(Friedo Ricken) ........... ..o, 749
64. Jean-Luc Marion (1982), Gott ohne Sein

(Florian Bruckmann) ................................ 758
65. Michael Walzer (1985), Exodus und Revolution

(Michael Kiithnlein) .............. ... . ..., 769
66. Hermann Liibbe (1986), Religion nach der Aufklirung
(Michael Kithnlein) ................................. 780
67. Hans Jonas (1987), Der Gottesbegriff nach Auschwitz

(Markus Knapp) ... 789
68. Paul Ricceur (1990), Liebe und Gerechtigkeit

(Veronika Hoffmann) ............................... 799
69. Jacques Derrida (1994), Glaube und Wissen

(Burkhard Liebsch) ......... ... ... ... ... ... .. ... 808
70. René Girard (1999), Ich sah den Satan vom Himmel fallen

wie einen Blitz (Wolfgang Palaver) ..................... 819
71. Niklas Luhmann (2000), Die Religion der Gesellschaft

(Michael Reder) ......... ... . .. 831
72. Alvin Plantinga (2000), Warranted Christian Belief

(Oliver J. WHErtz) . ..vvvveiie i 843
73. Jan Assmann (2003), Die Mosaische Unterscheidung oder

der Preis des Monotheismus (Mario C. Wintersteiger) .. ... . 853
74. Jiirgen Habermas (2005), Zwischen Naturalismus

und Religion (Michael Kithnlein) ...................... 862
75. Jean-Luc Nancy (2005/2010), Dekonstruktion

des Christentums (Kristina Stoeckl) ..................... 874
76. Richard Dawkins (2006), Der Gotteswahn

(Klaus-Jirgen Griin) ...t 885

77. Daniel Dennett (2006), Den Bann brechen
(Heiko Schulz) ...... ... ... .. .. .. 894



78. Giorgio Agamben (2007), Herrschaft und Herrlichkeir
(Burkhard Liebsch) ....... ... ... ... ... ... ... ...

79. Robert Spaemann (2007), Das unsterbliche Geriicht
(Hanns-Gregor Nissing) ........... ... .. .. .. ......

80. Charles Taylor (2007), Ein sikulares Zeitalter
(Michael Kiihnlein) .................................

Autorlnnenverzeichnis . ......... .. ... .. ... ... .. ...



Einleitung:
Religionsphilosophie und Religionskritik
im (post-)sikularen Zeitalter

Die sikulare Gegenwart hat an Verbindlichkeit verloren. Davon
zeugen nicht nur ihre zahlreichen post-sikularen Umbuchungs-
versuche, die angesichts der Gefahren eines leerlaufenden Eman-
zipationsprozesses auch das Nicht-Identische noch in den Sinn
von Sikularitit zu integrieren versuchen (Habermas), sondern das
zeigt sich auch in einem ganz grundsitzlichen ideentheoretischen
Formierungssinn — denn die klassische Sikularisierungsthese kann
inzwischen als tiberholt gelten: An die Stelle einer vernunftteleolo-
gischen Megastory der Entzauberung ist vielmehr die hermeneuti-
sche Einsicht in den historisch kontingenten Entstehungscharakeer
des sikularen Zeitalters getreten (Taylor). Aufgrund dieser >tran-
szendenzoffenenc Situation mag es daher kaum iiberraschen, dass
die Religion ihre alten Bedeutungsclaims wieder schnell fiir sich re-
klamieren méchte. Thre publizistisch hofierte »Wiederkehr« schligt
allerdings bei so manchen Wiedergingern und Adepten in einen
kruden religidsen Triumphalismus um, der in philosophischer
Hinsicht viele Fragen offenlisst.

Vor dem Hintergrund dieser hermeneutisch uniibersichtlichen
Debatten ist die Idee eines solchen Handbuchs iiber Religionsphi-
losophie und Religionskritik entstanden. Denn die semantischen
Ressourcen der Religion sollten verniinftig eingeschitzt werden,
bevor man ihr argumentatives Erbe antritt oder sich ginzlich dazu
entscheidet, jede Ubersetzungsleiter wegzuwerfen. Insofern bieten
die heute vibrierenden Resonanzachsen von Vernunft und Gott
einmal mehr die willkommene Gelegenheit, Hegels Hinweise aus
seiner Systemphilosophie ernst zu nehmen, wonach die eine Ge-
schichte der Vernunft aus den vielen Geschichten der Religion her-
vorgeht, d. h., dass die materiale Vernunft ohne Vergegenwirtigung
der Religion eben nicht zu verstehen ist.

Zum Aufbau des Handbuchs: Dieses Buch ist so strukeuriert,
dass in Ubersichtsartikeln zu einzelnen prominenten Werken die
interdisziplinire Resonanzgeschichte der Religionsphilosophie und
die der Religionskritik in Theologie, Politik und den Sozialwissen-

II



schaften chronologisch erfasst werden. Alle Beitrige sind nach dem
gleichen Gliederungsmuster (Biographische Kurznotiz — Kontex-
te — Werk — Rezeption und Kritik — Zusammenfassung — Quellen-
und Literaturangaben) geordnet; das soll eine rasche systematische
Orientierung des Lesers ermdglichen. Der Begriff des »Werk«-
Charakters ist dabei méglichst weit zu fassen, da neben Biichern
auch einzelne Essays oder Artikelserien (sofern es die Sachlage er-
forderte) vorgestellt werden. Auch verwende ich den Terminus der
Religionsphilosophie auf eine idealisierende Weise avant la lettre,
wohl wissend, dass sich diese Disziplin im engeren Sinne erst im
18. Jahrhundert herausgebildet hat.

Auswahlkriterien: Jede Auswahl ist naturgemif subjektiv; und
eine Dialektik stelle sich fiir den Herausgeber bei einem solchen
Vorhaben immer ein: Je mehr Werke er aufnimmt, desto grofler
werden die Liicken. In diesem Kampf unterliegt ein Herausgeber
immer. Insofern kann und will dieses Handbuch auch kein Kanon
sein. Die Entscheidung fiir die Aufnahme eines Werkes ist daher
auch nicht als Abwertung gegeniiber anderen (wichtigen) Beitrigen
der Philosophiegeschichte zu verstehen, sondern bringt vielmehr
die personliche Niederlage des Herausgebers in diesem Kampf
zum Ausdruck (freilich auch die Verantwortung gegeniiber den
endlichen Kapazititen des Verlages). Im Zweifelsfall habe ich mich
aber stets fiir die religionsphilosophische Literatur der Gegenwart
entschieden. Angesichts des besonderen Entstehungskontextes des
Bandes halte ich diese Herangehensweise fiir gerechtfertigt. Nichts-
destoweniger will ich der Leserin und dem Leser aber nachpriifbare
Kriterien an die Hand geben, um den persénlich iibergeordneten
Stellenwert eines solchen Handbuchs zu verdeutlichen. Insgesamt
gab es vier relevante Auswahlkriterien: (1) Prominenz der Urheber-
schaft; (2) Relevanz der Schrift; (3) Exoterische Prisentation; (4) Pri-
senz im Seminarbetrieb.

Als Herausgeber trigt man zwar die Alleinverantwortung fiir
ein solches Mammutprojeke, doch ldsst sich ein solches eben nur
gemeinschaftlich verwirklichen. Mein erster Dank geht daher an
die zahlreichen Beitrdgerinnen und Beitrdger, die weder mit guten
Texten noch mit ihrer Geduld gegeizt haben; bedanken méchte ich
mich ferner bei dem Lektor des Suhrkamp Verlages, Herrn Philipp
Holzing, fiir die erneute hervorragende Zusammenarbeit und die
zur rechten Zeit bewiesene Ungeduld. Und entschuldigen méchte

I2



ich mich auch gleich bei jenen, die sicherlich véllig zu Unrecht hier
nicht vertreten sind.

Dieses Handbuch wurde von Herrn Karl Kardinal Lehmann
(1936-2018) auf grofiziigigste Weise gegenfinanziert. Dartiber hin-
aus hat er mich bei der Konzeption des Bandes vor manchen Holz-
wegen bewahrt. Dafiir bin ich ihm sehr dankbar. Ich denke an die-
se Erfahrungen und Begegnungen mit stillem Gliick zuriick.

Der Herausgeber, im April 2018

13



1. Platon (ca. 350 v. Chr.), Nomoi

Platon (* 427 v. Chr. in Athen oder Aigina, 1347 v. Chr. in Athen): Griechi-
scher Philosoph mit Ausstrahlungskraft auf die gesamte Geistesgeschichte;
Schépfer der Ideenlehre und Lehrer des Aristoteles; Griinder Akademie.

I. Kontexte

Platon wurde in einer Athener Aristokratenfamilie geboren. Nach
ihrem Sieg im Peloponnesischen Krieg (404) beseitigten die Spar-
taner die Demokratie in Athen und fiihrten die Oligarchie, die
Herrschaft der »Dreiffig Tyrannen, ein; zu ihnen gehérten ein
Bruder und ein Vetter von Platons Mutter. Sie veranlassten Pla-
ton, die politische Laufbahn einzuschlagen, aber Platon wandte
sich bald enttiuscht ab. 403 wurde die Demokratie wiederher-
gestellt. Die Hinrichtung seines Lehrers Sokrates (399) durch die
neuen Machthaber lieff Platon an der politischen Reform Athens
verzweifeln und zu der Auffassung kommen, Gerechtigkeit kon-
ne nur dann verwirklicht werden, wenn politische Vernunft und
Macht in der Person ecines Philosophenherrschers vereinigt wiir-
den. Diese Uberzeugung motivierte seine politische Titigkeit in
Syrakus, die ein volliger Fehlschlag wurde. Nach der letzten dieser
drei sizilischen Reisen griindete Platon in Athen eine Schule, die
Akademie.

Das Spannungsfeld von Platons Philosophie ist durch vier Pole
bestimmt: (a) die tradierte Religion und Moral der griechischen
Polis, die ihren Ausdruck findet im Mythos, im Kult und in der im
Dienst des Kultes stehenden Dichtung, die beide wiederum vom
Mythos bestimmt sind; (b) die ionische Naturphilosophie, deren
naturalisierende Tendenzen den Gottesbegriff des Mythos in Frage
stellen; () die Sophistik, d. h. die Aufklirung des fiinften Jahrhun-
derts, die der objektiven Geltung von moralischen Normen die
blofe Konvention entgegenstellt; (d) die Frage des Sokrates nach
der Definition oder dem Wesen der Tugenden, z. B. »Was ist From-
migkeit?«, die voraussetzt, dass diese Namen eine objektiv geltende
Norm bezeichnen und so auf eine von der sinnlich erfahrbaren un-
terschiedene Wirklichkeit verweisen.

14



II. Werk

Die Nomoi (Gesetze), fur die auch der Titel Peri nomothesias (Uber
die Geserzgebung) tberliefert ist, sind ein Spdtwerk Platons; die
Einteilung in zwélf Biicher soll von Platons Schiiler Philippos aus
Opous stammen. »lst es ein Gott oder ein Menschg, so fragt der
Athener am Beginn seine beiden Gesprichspartner, »den man bei
euch als Urheber der Gesetze betrachtet?« Ein Gott, so betont der
Kreter, »ja ein Gott, um es ganz so zu sagen, wie es recht ist. Bei
uns ist es Zeus; bei den Lakedaimoniern, wo unser Freund da her-
kommt, behauptet man, glaube ich, es sei Apollon« (624a). Damit
ist der Kontext der Religionsproblematik genannt; es geht um das
Verhilenis von Religion und Gesetz. Das ist im frithen Dialog Eu-
thyphron das Sittengesetz; dort lautet die Frage: Ist das Fromme
fromm, weil es von den Géttern geliebt wird, oder wird es von den
Gottern geliebt, weil es fromm ist (10d)? Es wird geliebt, weil es
fromm ist, und es ist fromm, weil es gerecht ist (11c-12d). In den
Nomoi sind es die Gesetze des Staates. Ziel der Gesetzgebung ist die
Tugend; sie ist die Ursache aller anderen Giiter. Das Gesprich soll
zeigen, dass in den Zeus und Apollon zugeschriebenen Gesetzen
»alles das enthalten ist« (632d).

Die Nomoi schlieflen mit der Frage nach der Erhaltung der Ge-
setze. Wie »kann man ihnen in naturgemifler Weise die Kraft ver-
leihen, die sie unabinderlich macht« (960d)? Dazu braucht es ein
Gremium, welches das Ziel des Staates und die dazu notwendigen
Mittel erkennt. Diese »Gesetzeswichter« miissen in allen wichtigen
Fragen die Wahrheit erkennen und imstande sein, sie mit Worten zu
erkldren; sie miissen unterscheiden, welche Handlungen ihrem We-
sen nach sittlich gut sind und welche nicht. Zum Schénsten zihle
das Verhiltnis zu den Géttern: soweit es dem Menschen méglich
ist zu erkennen, ob sie existieren und wie grof§ ihre Macht ist. Nur
der kann Gesetzeswichter werden, der sich mit aller Kraft bemiiht
hat, hier zu einer véllig sicheren Uberzeugung zu kommen (966¢).

Platon betont den Zusammenhang von Kult und Gesetzestreue.
Die Spiele der jungen Menschen haben einen groflen Einfluss dar-
auf, welche Gesetze erlassen werden und ob die Gesetze von Dauer
sind. »Denn wenn ihre Ordnung so festgelegt ist, dass immer die-
selben Leute auf dieselbe Weise an denselben Spielen teilnehmen
und an denselben Lustbarkeiten ihre Freude haben, so gibt das auch

15



den Gesetzen iiber ernstere Dinge einen ruhigen Fortbestand.«
(797ab) Werden aber bei den Spielen stindig Neuerungen einge-
fithre, so hat das zur Folge, dass die Jugend das Alte verachtet und
nur noch das Neue schitzt, und das ist das grofSte Unheil fiir die
Staaten. »Wo im Lob und Tadel fiir das sittliche Verhalten ein hiu-
figer Wechsel eintritt, ist der Schaden, glaube ich, besonders grof3,
und hier muss man wohl auch am vorsichtigsten sein.« (798d) Die
Musik ist eine Nachahmung des menschlichen Charakters; deshalb
muss man »mit jedem nur erdenklichen Mittel verhiiten, dass un-
sere Jugend das Verlangen hat, beim Tanz oder bei der Melodie auf
andere Nachahmungen auszugehen« (798¢). Dafiir gibt es keinen
besseren Kunstgriff als den der alten Agypter. Sie haben jeden Tanz
und alle Lieder zu einer heiligen Handlung gemacht. Fiir die ver-
schiedenen Gétter haben sie jeweils einen Festtag bestimmt und
die Lieder und Tinze dafiir festgesetzt. Wer den jeweils gefeierten
Gott mit anderen Liedern oder Tdnzen ehrt, wird ausgeschlossen;
wenn er Widerstand leistet, kann ihn jeder, der will, der Gottlosig-
keit anklagen (799ab). Deshalb schlagen die drei Gesprichspartner
fiir den zu griindenden Staat folgendes Gesetz vor: »Weder bei den
offentlich eingefiihrten heiligen Gesingen noch bei dem gesamten
Chortanz der jungen Leute darf jemand, so wenig wie bei sonst ei-
nem Gesetz, irgendeine Anderung vornehmen, beim Singen nicht
und nicht beim Tanzen.« (8ooa) Der Dichter, so ein weiteres Ge-
setz, »darf nichts schaffen, das von dem abweicht, was der Staat als
gesetzmiflig und gerecht und als schén und gut anerkennt; was er
aber geschaffen hat, darf er keinem gewdhnlichen Biirger zeigen,
bevor es nicht den dazu eingesetzten Richtern und Gesetzwiichtern
gezeigt wurde und ihre Zustimmung gefunden hat« (8o1cd).

Der unmittelbare Kontext der Religionsphilosophie der Nomoi
ist das Gesetz tiber Gottlosigkeit (asebeia); es bestimmt die Strafen
fur die Fille, »wo jemand mit seinen Worten oder Handlungen
durch das, was er sagt oder tut, gegen die Gotter frevelt« (88sb).
Der Athener beginnt mit einem Zuspruch.

Kein Mensch, der gemif§ den Gesetzen an das Dasein von Géttern glaubt,
hat jemals aus freien Stiicken ein gottloses Werk begangen oder eine ge-
setzwidrige Rede von sich gegeben, sondern das kann nur einer tun, bei
dem eines von folgenden drei Dingen der Fall ist: entweder glaubt er, wie
gesagt, nicht an die Gétter, oder zweitens: er glaubt zwar, dass es sie gibt,
nicht aber, dass sie sich um die Menschen kiimmern, oder drittens: er ist

16



der Meinung, sie seien durch Opfer und durch Gebete leicht zu beeinflus-
sen. (88sb)

Aber wie werden die Menschen, auf die das zutrifft und die des
Frevels gegen die Gotter beschuldigt werden, auf diese Anklage re-
agieren? Bevor ihr uns bedroht, werden sie sagen, verlangen wir von
euch ausreichende Beweise,

dass es Gotter gibt, die zu gut dafiir sind, als dass sie sich durch Geschenke
bestechen und sich von der Gerechtigkeit abwendig machen lieSen. Denn
das [...] bekommen wir jetzt zu horen, und zwar gerade von den angeblich
Besten unter den Dichtern und Rednern und Sehern und Priestern [...];
aber das wirkt sich bei den meisten von uns nicht so aus, dass wir nun
nichts Unrechtes mehr tun, sondern nur so, dass wir es wiedergutzuma-
chen versuchen, nachdem wir es getan haben. Von euch Gesetzgebern [...]
mochten wir also verlangen, dass ihr zuerst uns zu iiberzeugen versucht,
indem ihr uns iiber das Dasein der Gétter, wenn auch nicht viel Besseres als
die anderen, so doch etwas sagt, das cher mit der Wahrheit iibereinstimmt;
dann wiirden wir euch vielleicht gehorchen. (885de)

Dass es Gotter gibt, meint der Kreter, sei leicht zu beweisen, und
er verweist auf die Ordnung des Weltalls und die tibereinstimmen-
de Uberzeugung der Griechen und Barbaren. Der Athener wider-
spricht ihm und verweist auf Schriften, die man in Kreta »dank der
Vorziiglichkeit der Verfassung« nicht kennt. Er nennt die 7heogonie
des Hesiod, tiber die er wegen ihres Alters nicht urteilt; seine Kri-
tik gilt den Schriften der »neueren Weisen«. Sie werden, wenn der
Kreter und der Athener als Beweis fiir die Existenz der Gotter auf
die Gestirne verweisen, einwenden, »all das sei doch nichts anderes
als Erde und Steine und somit auf keinen Fall imstande, sich um
die Angelegenheiten der Menschen zu kiimmern« (886d). Das Ge-
sprich muss also glaubwiirdig machen, dass es Gotter gibt, »und
zwar gute Gotter, und das Recht werde von ihnen héher geachtet
als von den Menschen; das wire doch wohl zu allen Gesetzen unse-
re schénste und beste Einleitung« (887bc).

Dennoch ist es nicht méglich, dieses Gesprich ohne inneren
Unwillen zu fithren. »Denn man muss sich doch iiber die Leute
entriisten und sie hassen, die schon frither und auch jetzt daran
schuld sind, dass wir diese Ausfithrungen machen miissen.« (887cd)
Die Beweislast liegt nicht bei denen, welche die Existenz der Gétter
behaupten, sondern bei denen, die sie bestreiten. Der Glaube an

17



die Gotter beruht nicht auf einem Beweis; er ist eine Lebensform,
die sich in vielfacher Weise duflert. Der Athener verweist auf die
Mythen, welche die Kinder in ihren ersten Jahren von ihrer Mutter
héren und die ihnen dann im Kult wiederbegegnen; auf die Gebete
der Eltern fiir ihre Kinder und fiir sich selbst; darauf,

wie beim Aufgang der Sonne und des Mondes sowie auch vor ihrem Un-
tergang die Hellenen und die Barbaren sich verneigten oder zu Boden war-
fen, in den mannigfachen ungliicklichen oder gliicklichen Umstinden des
Lebens [...]. Diejenigen, die das alles missachten, ohne dafiir auch nur
einen einzigen hinreichenden Grund zu haben, wie jeder sagen wird, der
auch nur etwas Vernunft hat, zwingen uns jetzt zu der folgenden Beweis-
fithrung. (887¢)

Aufgabe des Gesprichs im Buch X ist es, drei Thesen zu widerle-
gen: (1) Es gibt keine Gétter. (2) Es gibt Gétter, aber sie kitmmern
sich nicht um die Menschen. (3) Die Gétter sind bestechlich. Die
Argumentation wendet sich an junge Menschen. An der Auffas-
sung, es gebe keine Gotter, habe noch niemand bis ins hohe Alter
festgehalten, wihrend einige, wenn auch nicht viele, bei den beiden
anderen Ansichten geblieben seien (888a-c).

(1) Feuer, Wasser, Luft und Erde, so die These der Atheisten,
sind das Erste von allem; sie sind als »Natur« zu bezeichnen; da-
gegen ist die Seele etwas, das erst spiter aus diesen entstanden ist
(891¢). Dagegen behauptet der Athener: Die Seele ist vor allen Kor-
pern entstanden; sie bestimmt mehr als alles andere jede Verinde-
rung der Korper. Folglich ist das, was mit der Seele verwandt ist,
frither entstanden als das, was zum Kérper gehért.

Meinung, Fiirsorge, Vernunft, Kunst und Gesetz wiren demnach frither als
Hartes und Weiches, Schweres und Leichtes; und so wiirden denn auch die
ersten und grofien Werke und Handlungen als Werke der Vernunft entste-
hen [...], wihrend die Werke der Natur und die Natur selbst [...] spiter
wiren und von der Kunst und der Vernunft abhingen [...]. So verhilt es
sich damit, vorausgesetzt, dass jemand beweist, dass die Seele alter ist als
der Kérper.« (892bc)

Der Athener unterscheidet zwei Arten der Bewegung: (a) die Bewe-
gung, die immer nur anderes, aber niche sich selbst bewegen kann;
(b) die Bewegung, die immer sowohl sich selbst als auch anderes
bewegen kann, »mittels Verbindungen und durch Trennungen,
durch Wachsen und dessen Gegenteil und durch Entstehen und

18



Vergehen«. Was von einem anderen bewegt wird, kann nicht die
erste Ursache einer Verinderung sein. »Wenn jedoch etwas, das sich
selbst in Bewegung gesetzt hat, ein anderes verindert, dieses dann
wieder ein anderes und so die bewegten Dinge in die [...] Abertau-
sende gehen, wird da der Anfang ihrer gesamten Bewegung etwas
anderes sein als die Verinderung, die von der sich selbst bewegen-
den Bewegung ausgeht?« (894b-895a) Die Bewegung, die sich selbst
bewegen kann, wird mit dem Namen Seele bezeichnet. Die Seele
ist also »das Alteste von allem, da sie sich als Anfang der Bewe-
gung erwiesen hat« (896b). Die Seele ist Ursache des Guten und
des Schlechten. Welche Seele durchwaltet den Himmel, die Seele,
die Ursache des Guten, oder die, die Ursache des Schlechten ist?
Wenn die Bewegung des Himmels eine den Uberlegungen der Ver-
nunft dhnliche Natur hat, dann ist es die gute Seele. Die Kreisbe-
wegung des Kosmos ist der Bewegung der Vernunft so dhnlich wie
nur moglich. Beide gleichen den Umdrehungen einer Kugel auf der
Drechselbank. Die Kreisbewegung verlduft immer an einer einzi-
gen Stelle um einen einzigen Mittelpunkt durch denselben Raum;
entsprechend bewegt die Vernunft sich immer »durch dasselbe und
auf dieselbe Weise und auf derselben Stelle und um dasselbe herum
und zu demselben hin und gemifl einem einzigen Gesetz und einer
einzigen Regel« (898ab). Wenn die Seele alle Gestirne bewegt, dann
bewegt sie auch jedes einzelne Gestirn, z. B. die Sonne. Wie das im
Einzelnen geschieht, kann offenbleiben; in jedem Fall muss man
die Seele fiir eine Gottheit halten.

(2) Der Athener wendet sich an einen jungen Mann, den viel-
leicht »eine Art gottlicher Verwandtschaft« (899d) an die Gotter
glauben ldsst, der aber sicht, wie gut es oft ungerechten Menschen
geht. Seine »Verwandtschaft« verbietet es ihm, die Gétter zu ta-
deln; er glaubt deshalb, dass »sie zwar existieren, aber die menschli-
chen Angelegenheiten verachten und sich nicht darum kiitmmern«
(9oob). Er gibt zu, dass die Gotter alles wissen, alles kdnnen und
dass sie gut sind; daraus folgt, dass sie sich nicht aus Faulheit oder
Leichtsinn nicht um das Kleine und Geringe innerhalb des Ganzen
kiimmern. Sind sie etwa der Ansicht, sie hiitten nicht die Pflicht,
sich um das Kleine zu kiimmern? Alle sterblichen Lebewesen sind
Eigentum der Gétter; die Gotter haben also die Pflicht, sich um
uns zu kiitmmern; es nicht zu tun, wire mit ihrer Fiirsorge nicht
vereinbar. Der Athener verweist auf den Arzt, den Steuermann und

19



den Staatsmann; wenn sie sich nicht um das Wenige und Kleine
kiitmmern, dann wird es auch um das Viele und Grofle nicht gut
stehen, »denn ohne die kleinen sitzen auch die groffen Steine nicht
gut, sagen die Maurer« (902e). Jeder Arzt und jeder fachkundige
Handwerker schafft den Teil um des Ganzen und nicht das Ganze
um des Teiles willen. Alle Wesen, die eine Seele haben, verindern
sich, und sie haben die Ursache der Verinderung in sich selbst.
»Unser Kénig« stellt jeden Teil dorthin, wo er dem Sieg der Tu-
gend und der Niederlage der Schlechtigkeit dient. »Die Ursachen
aber fiir das Entstehen einer bestimmten Beschaffenheit iiberliefd
er den Willensentscheidungen eines jeden von uns« (9o4bc). Ent-
sprechend diesem von ihnen selbst bestimmten Charakter bewegen
die Seelen sich gemif§ der Ordnung des Schicksals. »Wer schlechter
wird, der soll zu den schlechteren Seelen, wer besser, zu den besse-
ren wandern, und im Leben und in jedem Tod soll er erleiden, was
Gleichgesinnte Gleichgesinnten gebithrendermaflen zufiigen, und
es auch selber tun«. (9o4e-905a)

(3) Dass sich Gétter »von denen umstimmen lassen, die Unrecht
tun, indem sie von ihnen Geschenke annehmen, das diirfen wir
niemanden zugeben und miissen es nach Kriften auf jede Weise
widerlegen« (9osd). Die Widerlegung besteht darin, dass gezeigt
wird: Wer diese These vertritt, diirfte von allen, die sich der Gott-
losigkeit schuldig machen, »mit vollem Recht als der Ubelste und
Gottloseste erklirt werden« (9o7b). Welcher Begriff von den Gét-
tern ist in dieser Behauptung impliziert? Mit wem werden die Got-
ter hier verglichen? Welchen Herrschern sind sie hier dhnlich? Sie
werden verglichen »mit Steuerminnern, die durch die Spende des
Weins und den Fettdampf sich selbst von ihrer Pflicht abbringen
und Schiffe und Mannschaften zu Grunde gehen lassen« (9o6de),
oder mit Hunden, die den Wolfen erlauben, ihre Herden zu zerrei-
Ben, wenn diese ihnen etwas von ihrer Beute abgeben. Die Gétter
sind die grofiten Wichter iiber die grofiten Dinge. Wollen wir sie
»fiir schlechter erkliren als Hunde und Durchschnittsmenschen,
die das Gerechte wohl niemals um der Geschenke willen verraten
wiirden, die ihnen von ungerechten Minnern in unfrommer Ab-
sicht angeboten werden?« (907a)

20



