
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Kühnlein, Michael
Religionsphilosophie und Religionskritik

Ein Handbuch
Herausgegeben von Michael Kühnlein

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2140

978-3-518-29740-7



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2140



Die Wiederkehr der Religion ist in aller Munde. Darin artikuliert sich 
auch ein Unbehagen an den Entwicklungen einer Moderne, in der die 
wissenschaftlich-technische Vernunft an ihre Grenzen zu stoßen scheint. 
Vor diesem Hintergrund ist es das Ziel des Handbuchs, die gegenwärtig 
viel diskutierten Chancen, aber auch die Gefahren, die mit einer Rückkehr 
der Religion verbunden sind, aus der Perspektive der Religionsphilosophie 
zu reflektieren. Vorgestellt werden 80 Werke aus fast 2500 Jahren westlicher 
Geistesgeschichte von Platon bis Charles Taylor, die von ausgewiesenen 
Experten in ihren historischen Kontext gestellt und in ihrer Wirkungs-
geschichte analysiert werden. Ein Handbuch für alle, die an Religionsge-
schichte, Religionswissenschaft, Theologie und Philosophie interessiert 
sind.

Michael Kühnlein ist Lehrbeauftragter für Philosophie an der Goethe-
Universität Frankfurt am Main. Zuletzt erschien im Suhrkamp Verlag: 
Unerfüllte Moderne? Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor (stw 
2018, hg. zus. mit Matthias Lutz-Bachmann).



Religionsphilosophie  
und  

Religionskritik
Ein Handbuch
Herausgegeben von  
Michael Kühnlein

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2018 
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2140

© Suhrkamp Verlag Berlin 2018
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen von  
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt

Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany

ISBN 978-3-518-29740-7



Inhalt

Einleitung: Religionsphilosophie und Religionskritik  
im (post-)säkularen Zeitalter   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	   11

1. Platon (ca. 350 v. Chr.), Nomoi (Friedo Ricken)   . . . . . . . .        	   14

2. Aristoteles (ca. 367-322 v. Chr.), Metaphysik (Walter Mesch)	   24

3. Plotin (253-269), Enneaden V 1: Über die drei  
prinzipiellen Hypostasen (Thomas Leinkauf )   . . . . . . . . . . . . .             	   45

4. Augustinus (397-401), Confessiones (Florian Bruckmann)   	   65

5. Anselm von Canterbury (1077/1078), Proslogion  
(Christoph Asmuth)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   76

6. Abū Ḥāmid al-Ghazālī (1095), Die Inkohärenz  
der Philosophen (Ulrich Rudolph)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	   84

7. Averroes (1179), Maßgebliche Abhandlung  
(Mario C. Wintersteiger)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	   95

8. Maimonides (1190/1191), Wegweiser für die Verwirrten  
(Frederek Musall)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   103

9. Thomas von Aquin (1266-1273), Summa theologiae  
(Arno Anzenbacher)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   113

10. Meister Eckhart (1302/1303), Opus tripartitum  
(Dietmar Mieth)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   126

11. Nicolaus Cusanus (1453), De visione Dei (Karen Joisten)   . 	   138

12. Marsilio Ficino (1482), Theologia Platonica  
(Thomas Leinkauf )   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   147

13. Giordano Bruno (1583), Das Aschermittwochsmahl  
(Klaus-Jürgen Grün)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   167

14. Thomas Hobbes (1651), Leviathan: oder Stoff, Form  
und Gewalt eines kirchlichen und staatlichen Gemeinwesens  
(Michael Kühnlein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   177



15. Blaise Pascal (1670), Pensées (Markus Knapp)   . . . . . . . . . .         	   188

16. Baruch de Spinoza (1670), Tractatus theologico-politicus  
(Jean-Claude Wolf )   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   197

17. John Locke (1689), Ein Brief über Toleranz  
(Michael Kühnlein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   208

18. Gottfried Wilhelm Leibniz (1710), Essais de Théodicée  
(Hubertus Busche)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   218

19. Jean-Jacques Rousseau (1762), Émile oder über  
die Erziehung (Ursula Reitemeyer)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   229

20. David Hume (1779), Dialoge über natürliche Religion  
(Jean-Pierre Wils)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   242

21. Moses Mendelssohn (1783), Jerusalem oder über  
religiöse Macht und Judentum (Ursula Reitemeyer)   . . . . . . . .        	   254

22. Johann Gottlieb Fichte (1792), Versuch einer Kritik  
aller Offenbarung (Hartmut Rosenau)   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   268

23. Immanuel Kant (1793), Die Religion innerhalb der  
Grenzen der bloßen Vernunft (Christian Danz)   . . . . . . . . . . . .           	   285

24. Friedrich Schleiermacher (1799), Über die Religion  
(Christian Danz)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   295

25. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1807), Phänomenologie  
des Geistes (Georg Zenkert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	   304

26. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1809), Philosophische 
Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit und  
die damit zusammenhängenden Gegenstände (Christian Danz) 	 319

27. Ludwig Feuerbach (1841), Das Wesen des Christentums  
(Ursula Reitemeyer)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   329

28. Søren Kierkegaard (1843), Furcht und Zittern  
(Heiko Schulz)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	   340

29. Karl Marx (1844), Zur Kritik der Hegelschen  
Rechtsphilosophie (Wolfgang Fritz Haug)   . . . . . . . . . . . . . . . .                	   352



30. John Henry Newman (1870), An Essay in Aid  
of a Grammar of Assent (Friedo Ricken)   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   366

31. Maurice Blondel (1893), L’Action (Thomas Alferi)   . . . . . .      	   376

32. Friedrich Nietzsche (1894), Der Antichrist  
(Werner Stegmaier)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   392

33. William James (1902), Die Vielfalt religiöser Erfahrung  
(Christoph Seibert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   408

34. Max Weber (1904/1905), Die protestantische Ethik und  
der ›Geist‹ des Kapitalismus (Christian Polke)   . . . . . . . . . . . . .             	   421

35. Georg Simmel (1906/1912), Die Religion (Klaus Lichtblau)	  434

36. Charles Sanders Peirce (1908), Ein vernachlässigtes  
Argument für die Realität Gottes (Ludwig Nagl)   . . . . . . . . . . .           	   445

37. Émile Durkheim (1912), Die elementaren Formen  
des religiösen Lebens (Andreas Pettenkofer)   . . . . . . . . . . . . . . .               	   458

38. Rudolf Otto (1917), Das Heilige (Jean-Pierre Wils)   . . . . .     	   468

39. Hermann Cohen (1919), Religion der Vernunft  
aus den Quellen des Judentums (Micha Brumlik)   . . . . . . . . . .          	   479

40. Franz Rosenzweig (1921), Der Stern der Erlösung  
(Wolfdietrich Schmied-Kowarzik)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   488

41. Max Scheler (1921), Vom Ewigen im Menschen  
(Christoph Seibert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   500

42. Carl Schmitt (1922), Politische Theologie.  
(Reinhard Mehring)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   512

43. Martin Buber (1923), Ich und Du (Peter Stöger)   . . . . . . .       	   525

44. Sigmund Freud (1927), Die Zukunft einer Illusion  
(Eberhard Theodor Haas)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	   533

45. Martin Heidegger (1927), Phänomenologie und Theologie  
(Holger Zaborowski)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	   542

46. John Dewey (1934), A Common Faith (Michael Reder)   . 	   554



47. Gabriel Marcel (1935), Sein und Haben  
(Brendan Sweetman)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	   564

48. Karl Rahner (1941), Hörer des Wortes (Florian Bruckmann)	 577

49. Albert Camus (1942), Der Mythos des Sisyphos  
(Walter Lesch)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   588

50. Jean-Paul Sartre (1943), Das Sein und das Nichts 
(Thomas Ebinger)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   598

51. Simone Weil (1947), Schwerkraft und Gnade  
(Susan Gottlöber)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   607

52. Charles Hartshorne (1948), The Divine Relativity  
(Julia Enxing)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   618

53. Edith Stein (1950), Endliches und Ewiges Sein  
(Susan Gottlöber)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   629

54. Paul Tillich (1952), Der Mut zum Sein (Christian Danz)   	   642

55. Karl Jaspers (1962), Der philosophische Glaube angesichts  
der Offenbarung (Michael Kühnlein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	   652

56. Jürgen Moltmann (1964), Theologie der Hoffnung  
(Michael Welker)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   663

57. Hans Blumenberg (1966/1988), Die Legitimität der Neuzeit  
(Jürgen Goldstein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   674

58. Ernst Bloch (1968), Atheismus im Christentum  
(Jean-Pierre Wils)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   688

59. Emmanuel Levinas (1975), Gott und die Philosophie  
(Ludwig Wenzler)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   702

60. Johann Baptist Metz (1977), Glaube in Geschichte  
und Gesellschaft (Jürgen Manemann)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	   715

61. Peter L. Berger (1979), Der Zwang zur Häresie  
(Christian Polke)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   726

62. Richard Swinburne (1981), Faith and Reason  
(Oliver J. Wiertz)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   739



63. John L. Mackie (1982), Das Wunder des Theismus  
(Friedo Ricken)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	   749

64. Jean-Luc Marion (1982), Gott ohne Sein  
(Florian Bruckmann)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	   758

65. Michael Walzer (1985), Exodus und Revolution  
(Michael Kühnlein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   769

66. Hermann Lübbe (1986), Religion nach der Aufklärung  
(Michael Kühnlein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   780

67. Hans Jonas (1987), Der Gottesbegriff nach Auschwitz 
(Markus Knapp)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   789

68. Paul Ricœur (1990), Liebe und Gerechtigkeit  
(Veronika Hoffmann)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	   799

69. Jacques Derrida (1994), Glaube und Wissen 
(Burkhard Liebsch)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   808

70. René Girard (1999), Ich sah den Satan vom Himmel fallen  
wie einen Blitz (Wolfgang Palaver)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   819

71. Niklas Luhmann (2000), Die Religion der Gesellschaft  
(Michael Reder)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   831

72. Alvin Plantinga (2000), Warranted Christian Belief  
(Oliver J. Wiertz)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   843

73. Jan Assmann (2003), Die Mosaische Unterscheidung oder  
der Preis des Monotheismus (Mario C. Wintersteiger)   . . . . . .      	   853

74. Jürgen Habermas (2005), Zwischen Naturalismus  
und Religion (Michael Kühnlein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	   862

75. Jean-Luc Nancy (2005/2010), Dekonstruktion  
des Christentums (Kristina Stoeckl)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   874

76. Richard Dawkins (2006), Der Gotteswahn  
(Klaus-Jürgen Grün)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   885

77. Daniel Dennett (2006), Den Bann brechen 
(Heiko Schulz)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	   894



78. Giorgio Agamben (2007), Herrschaft und Herrlichkeit 
(Burkhard Liebsch)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   907

79. Robert Spaemann (2007), Das unsterbliche Gerücht  
(Hanns-Gregor Nissing)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	   919

80. Charles Taylor (2007), Ein säkulares Zeitalter  
(Michael Kühnlein)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	   931

AutorInnenverzeichnis   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	   945



11

Einleitung:  
Religionsphilosophie und Religionskritik  

im (post-)säkularen Zeitalter

Die säkulare Gegenwart hat an Verbindlichkeit verloren. Davon 
zeugen nicht nur ihre zahlreichen post-säkularen Umbuchungs-
versuche, die angesichts der Gefahren eines leerlaufenden Eman-
zipationsprozesses auch das Nicht-Identische noch in den Sinn 
von Säkularität zu integrieren versuchen (Habermas), sondern das 
zeigt sich auch in einem ganz grundsätzlichen ideentheoretischen 
Formierungssinn – denn die klassische Säkularisierungsthese kann 
inzwischen als überholt gelten: An die Stelle einer vernunftteleolo-
gischen Megastory der Entzauberung ist vielmehr die hermeneuti-
sche Einsicht in den historisch kontingenten Entstehungscharakter 
des säkularen Zeitalters getreten (Taylor). Aufgrund dieser ›tran-
szendenzoffenen‹ Situation mag es daher kaum überraschen, dass 
die Religion ihre alten Bedeutungsclaims wieder schnell für sich re-
klamieren möchte. Ihre publizistisch hofierte »Wiederkehr« schlägt 
allerdings bei so manchen Wiedergängern und Adepten in einen 
kruden religiösen Triumphalismus um, der in philosophischer 
Hinsicht viele Fragen offenlässt.

Vor dem Hintergrund dieser hermeneutisch unübersichtlichen 
Debatten ist die Idee eines solchen Handbuchs über Religionsphi-
losophie und Religionskritik entstanden. Denn die semantischen 
Ressourcen der Religion sollten vernünftig eingeschätzt werden, 
bevor man ihr argumentatives Erbe antritt oder sich gänzlich dazu 
entscheidet, jede Übersetzungsleiter wegzuwerfen. Insofern bieten 
die heute vibrierenden Resonanzachsen von Vernunft und Gott 
einmal mehr die willkommene Gelegenheit, Hegels Hinweise aus 
seiner Systemphilosophie ernst zu nehmen, wonach die eine Ge-
schichte der Vernunft aus den vielen Geschichten der Religion her-
vorgeht, d. h., dass die materiale Vernunft ohne Vergegenwärtigung 
der Religion eben nicht zu verstehen ist.

Zum Aufbau des Handbuchs: Dieses Buch ist so strukturiert, 
dass in Übersichtsartikeln zu einzelnen prominenten Werken die 
interdisziplinäre Resonanzgeschichte der Religionsphilosophie und 
die der Religionskritik in Theologie, Politik und den Sozialwissen-



12

schaften chronologisch erfasst werden. Alle Beiträge sind nach dem 
gleichen Gliederungsmuster (Biographische Kurznotiz – Kontex-
te – Werk – Rezeption und Kritik – Zusammenfassung – Quellen- 
und Literaturangaben) geordnet; das soll eine rasche systematische 
Orientierung des Lesers ermöglichen. Der Begriff des »Werk«-
Charakters ist dabei möglichst weit zu fassen, da neben Büchern 
auch einzelne Essays oder Artikelserien (sofern es die Sachlage er-
forderte) vorgestellt werden. Auch verwende ich den Terminus der 
Religionsphilosophie auf eine idealisierende Weise avant la lettre, 
wohl wissend, dass sich diese Disziplin im engeren Sinne erst im 
18. Jahrhundert herausgebildet hat.

Auswahlkriterien: Jede Auswahl ist naturgemäß subjektiv; und 
eine Dialektik stellt sich für den Herausgeber bei einem solchen 
Vorhaben immer ein: Je mehr Werke er aufnimmt, desto größer 
werden die Lücken. In diesem Kampf unterliegt ein Herausgeber 
immer. Insofern kann und will dieses Handbuch auch kein Kanon 
sein. Die Entscheidung für die Aufnahme eines Werkes ist daher 
auch nicht als Abwertung gegenüber anderen (wichtigen) Beiträgen 
der Philosophiegeschichte zu verstehen, sondern bringt vielmehr 
die persönliche Niederlage des Herausgebers in diesem Kampf 
zum Ausdruck (freilich auch die Verantwortung gegenüber den 
endlichen Kapazitäten des Verlages). Im Zweifelsfall habe ich mich 
aber stets für die religionsphilosophische Literatur der Gegenwart 
entschieden. Angesichts des besonderen Entstehungskontextes des 
Bandes halte ich diese Herangehensweise für gerechtfertigt. Nichts-
destoweniger will ich der Leserin und dem Leser aber nachprüfbare 
Kriterien an die Hand geben, um den persönlich übergeordneten 
Stellenwert eines solchen Handbuchs zu verdeutlichen. Insgesamt 
gab es vier relevante Auswahlkriterien: (1) Prominenz der Urheber-
schaft; (2) Relevanz der Schrift; (3) Exoterische Präsentation; (4) Prä-
senz im Seminarbetrieb.

Als Herausgeber trägt man zwar die Alleinverantwortung für 
ein solches Mammutprojekt, doch lässt sich ein solches eben nur 
gemeinschaftlich verwirklichen. Mein erster Dank geht daher an 
die zahlreichen Beiträgerinnen und Beiträger, die weder mit guten 
Texten noch mit ihrer Geduld gegeizt haben; bedanken möchte ich 
mich ferner bei dem Lektor des Suhrkamp Verlages, Herrn Philipp 
Hölzing, für die erneute hervorragende Zusammenarbeit und die 
zur rechten Zeit bewiesene Ungeduld. Und entschuldigen möchte 



13

ich mich auch gleich bei jenen, die sicherlich völlig zu Unrecht hier 
nicht vertreten sind.

Dieses Handbuch wurde von Herrn Karl Kardinal Lehmann 
(1936-2018) auf großzügigste Weise gegenfinanziert. Darüber hin
aus hat er mich bei der Konzeption des Bandes vor manchen Holz-
wegen bewahrt. Dafür bin ich ihm sehr dankbar. Ich denke an die-
se Erfahrungen und Begegnungen mit stillem Glück zurück.

Der Herausgeber, im April 2018



14

1. Platon (ca. 350 v. Chr.), Nomoi

Platon (* 427 v. Chr. in Athen oder Aigina, † 347 v. Chr. in Athen): Griechi-
scher Philosoph mit Ausstrahlungskraft auf die gesamte Geistesgeschichte; 
Schöpfer der Ideenlehre und Lehrer des Aristoteles; Gründer Akademie.

I. Kontexte

Platon wurde in einer Athener Aristokratenfamilie geboren. Nach 
ihrem Sieg im Peloponnesischen Krieg (404) beseitigten die Spar-
taner die Demokratie in Athen und führten die Oligarchie, die 
Herrschaft der »Dreißig Tyrannen«, ein; zu ihnen gehörten ein 
Bruder und ein Vetter von Platons Mutter. Sie veranlassten Pla-
ton, die politische Laufbahn einzuschlagen, aber Platon wandte 
sich bald enttäuscht ab. 403 wurde die Demokratie wiederher-
gestellt. Die Hinrichtung seines Lehrers Sokrates (399) durch die 
neuen Machthaber ließ Platon an der politischen Reform Athens 
verzweifeln und zu der Auffassung kommen, Gerechtigkeit kön-
ne nur dann verwirklicht werden, wenn politische Vernunft und 
Macht in der Person eines Philosophenherrschers vereinigt wür-
den. Diese Überzeugung motivierte seine politische Tätigkeit in 
Syrakus, die ein völliger Fehlschlag wurde. Nach der letzten dieser 
drei sizilischen Reisen gründete Platon in Athen eine Schule, die 
Akademie.

Das Spannungsfeld von Platons Philosophie ist durch vier Pole 
bestimmt: (a) die tradierte Religion und Moral der griechischen 
Polis, die ihren Ausdruck findet im Mythos, im Kult und in der im 
Dienst des Kultes stehenden Dichtung, die beide wiederum vom 
Mythos bestimmt sind; (b) die ionische Naturphilosophie, deren 
naturalisierende Tendenzen den Gottesbegriff des Mythos in Frage 
stellen; (c) die Sophistik, d. h. die Aufklärung des fünften Jahrhun-
derts, die der objektiven Geltung von moralischen Normen die 
bloße Konvention entgegenstellt; (d) die Frage des Sokrates nach 
der Definition oder dem Wesen der Tugenden, z. B. »Was ist Fröm-
migkeit?«, die voraussetzt, dass diese Namen eine objektiv geltende 
Norm bezeichnen und so auf eine von der sinnlich erfahrbaren un-
terschiedene Wirklichkeit verweisen.



15

II. Werk

Die Nomoi (Gesetze), für die auch der Titel Peri nomothesias (Über 
die Gesetzgebung) überliefert ist, sind ein Spätwerk Platons; die 
Einteilung in zwölf Bücher soll von Platons Schüler Philippos aus 
Opous stammen. »Ist es ein Gott oder ein Mensch«, so fragt der 
Athener am Beginn seine beiden Gesprächspartner, »den man bei 
euch als Urheber der Gesetze betrachtet?« Ein Gott, so betont der 
Kreter, »ja ein Gott, um es ganz so zu sagen, wie es recht ist. Bei 
uns ist es Zeus; bei den Lakedaimoniern, wo unser Freund da her-
kommt, behauptet man, glaube ich, es sei Apollon« (624a). Damit 
ist der Kontext der Religionsproblematik genannt; es geht um das 
Verhältnis von Religion und Gesetz. Das ist im frühen Dialog Eu-
thyphron das Sittengesetz; dort lautet die Frage: Ist das Fromme 
fromm, weil es von den Göttern geliebt wird, oder wird es von den 
Göttern geliebt, weil es fromm ist (10d)? Es wird geliebt, weil es 
fromm ist, und es ist fromm, weil es gerecht ist (11c-12d). In den 
Nomoi sind es die Gesetze des Staates. Ziel der Gesetzgebung ist die 
Tugend; sie ist die Ursache aller anderen Güter. Das Gespräch soll 
zeigen, dass in den Zeus und Apollon zugeschriebenen Gesetzen 
»alles das enthalten ist« (632d).

Die Nomoi schließen mit der Frage nach der Erhaltung der Ge-
setze. Wie »kann man ihnen in naturgemäßer Weise die Kraft ver-
leihen, die sie unabänderlich macht« (960d)? Dazu braucht es ein 
Gremium, welches das Ziel des Staates und die dazu notwendigen 
Mittel erkennt. Diese »Gesetzeswächter« müssen in allen wichtigen 
Fragen die Wahrheit erkennen und imstande sein, sie mit Worten zu 
erklären; sie müssen unterscheiden, welche Handlungen ihrem We-
sen nach sittlich gut sind und welche nicht. Zum Schönsten zählt 
das Verhältnis zu den Göttern: soweit es dem Menschen möglich 
ist zu erkennen, ob sie existieren und wie groß ihre Macht ist. Nur 
der kann Gesetzeswächter werden, der sich mit aller Kraft bemüht 
hat, hier zu einer völlig sicheren Überzeugung zu kommen (966c).

Platon betont den Zusammenhang von Kult und Gesetzestreue. 
Die Spiele der jungen Menschen haben einen großen Einfluss dar-
auf, welche Gesetze erlassen werden und ob die Gesetze von Dauer 
sind. »Denn wenn ihre Ordnung so festgelegt ist, dass immer die-
selben Leute auf dieselbe Weise an denselben Spielen teilnehmen 
und an denselben Lustbarkeiten ihre Freude haben, so gibt das auch 



16

den Gesetzen über ernstere Dinge einen ruhigen Fortbestand.« 
(797ab) Werden aber bei den Spielen ständig Neuerungen einge-
führt, so hat das zur Folge, dass die Jugend das Alte verachtet und 
nur noch das Neue schätzt, und das ist das größte Unheil für die 
Staaten. »Wo im Lob und Tadel für das sittliche Verhalten ein häu-
figer Wechsel eintritt, ist der Schaden, glaube ich, besonders groß, 
und hier muss man wohl auch am vorsichtigsten sein.« (798d) Die 
Musik ist eine Nachahmung des menschlichen Charakters; deshalb 
muss man »mit jedem nur erdenklichen Mittel verhüten, dass un-
sere Jugend das Verlangen hat, beim Tanz oder bei der Melodie auf 
andere Nachahmungen auszugehen« (798e). Dafür gibt es keinen 
besseren Kunstgriff als den der alten Ägypter. Sie haben jeden Tanz 
und alle Lieder zu einer heiligen Handlung gemacht. Für die ver-
schiedenen Götter haben sie jeweils einen Festtag bestimmt und 
die Lieder und Tänze dafür festgesetzt. Wer den jeweils gefeierten 
Gott mit anderen Liedern oder Tänzen ehrt, wird ausgeschlossen; 
wenn er Widerstand leistet, kann ihn jeder, der will, der Gottlosig-
keit anklagen (799ab). Deshalb schlagen die drei Gesprächspartner 
für den zu gründenden Staat folgendes Gesetz vor: »Weder bei den 
öffentlich eingeführten heiligen Gesängen noch bei dem gesamten 
Chortanz der jungen Leute darf jemand, so wenig wie bei sonst ei-
nem Gesetz, irgendeine Änderung vornehmen, beim Singen nicht 
und nicht beim Tanzen.« (800a) Der Dichter, so ein weiteres Ge-
setz, »darf nichts schaffen, das von dem abweicht, was der Staat als 
gesetzmäßig und gerecht und als schön und gut anerkennt; was er 
aber geschaffen hat, darf er keinem gewöhnlichen Bürger zeigen, 
bevor es nicht den dazu eingesetzten Richtern und Gesetzwächtern 
gezeigt wurde und ihre Zustimmung gefunden hat« (801cd).

Der unmittelbare Kontext der Religionsphilosophie der Nomoi 
ist das Gesetz über Gottlosigkeit (asebeia); es bestimmt die Strafen 
für die Fälle, »wo jemand mit seinen Worten oder Handlungen 
durch das, was er sagt oder tut, gegen die Götter frevelt« (885b). 
Der Athener beginnt mit einem Zuspruch.
Kein Mensch, der gemäß den Gesetzen an das Dasein von Göttern glaubt, 
hat jemals aus freien Stücken ein gottloses Werk begangen oder eine ge-
setzwidrige Rede von sich gegeben, sondern das kann nur einer tun, bei 
dem eines von folgenden drei Dingen der Fall ist: entweder glaubt er, wie 
gesagt, nicht an die Götter, oder zweitens: er glaubt zwar, dass es sie gibt, 
nicht aber, dass sie sich um die Menschen kümmern, oder drittens: er ist 



17

der Meinung, sie seien durch Opfer und durch Gebete leicht zu beeinflus-
sen. (885b)
Aber wie werden die Menschen, auf die das zutrifft und die des 
Frevels gegen die Götter beschuldigt werden, auf diese Anklage re-
agieren? Bevor ihr uns bedroht, werden sie sagen, verlangen wir von 
euch ausreichende Beweise,

dass es Götter gibt, die zu gut dafür sind, als dass sie sich durch Geschenke 
bestechen und sich von der Gerechtigkeit abwendig machen ließen. Denn 
das […] bekommen wir jetzt zu hören, und zwar gerade von den angeblich 
Besten unter den Dichtern und Rednern und Sehern und Priestern […]; 
aber das wirkt sich bei den meisten von uns nicht so aus, dass wir nun 
nichts Unrechtes mehr tun, sondern nur so, dass wir es wiedergutzuma-
chen versuchen, nachdem wir es getan haben. Von euch Gesetzgebern […] 
möchten wir also verlangen, dass ihr zuerst uns zu überzeugen versucht, 
indem ihr uns über das Dasein der Götter, wenn auch nicht viel Besseres als 
die anderen, so doch etwas sagt, das eher mit der Wahrheit übereinstimmt; 
dann würden wir euch vielleicht gehorchen. (885de)

Dass es Götter gibt, meint der Kreter, sei leicht zu beweisen, und 
er verweist auf die Ordnung des Weltalls und die übereinstimmen-
de Überzeugung der Griechen und Barbaren. Der Athener wider-
spricht ihm und verweist auf Schriften, die man in Kreta »dank der 
Vorzüglichkeit der Verfassung« nicht kennt. Er nennt die Theogonie 
des Hesiod, über die er wegen ihres Alters nicht urteilt; seine Kri-
tik gilt den Schriften der »neueren Weisen«. Sie werden, wenn der 
Kreter und der Athener als Beweis für die Existenz der Götter auf 
die Gestirne verweisen, einwenden, »all das sei doch nichts anderes 
als Erde und Steine und somit auf keinen Fall imstande, sich um 
die Angelegenheiten der Menschen zu kümmern« (886d). Das Ge-
spräch muss also glaubwürdig machen, dass es Götter gibt, »und 
zwar gute Götter, und das Recht werde von ihnen höher geachtet 
als von den Menschen; das wäre doch wohl zu allen Gesetzen unse-
re schönste und beste Einleitung« (887bc).

Dennoch ist es nicht möglich, dieses Gespräch ohne inneren 
Unwillen zu führen. »Denn man muss sich doch über die Leute 
entrüsten und sie hassen, die schon früher und auch jetzt daran 
schuld sind, dass wir diese Ausführungen machen müssen.« (887cd) 
Die Beweislast liegt nicht bei denen, welche die Existenz der Götter 
behaupten, sondern bei denen, die sie bestreiten. Der Glaube an 



18

die Götter beruht nicht auf einem Beweis; er ist eine Lebensform, 
die sich in vielfacher Weise äußert. Der Athener verweist auf die 
Mythen, welche die Kinder in ihren ersten Jahren von ihrer Mutter 
hören und die ihnen dann im Kult wiederbegegnen; auf die Gebete 
der Eltern für ihre Kinder und für sich selbst; darauf,
wie beim Aufgang der Sonne und des Mondes sowie auch vor ihrem Un-
tergang die Hellenen und die Barbaren sich verneigten oder zu Boden war-
fen, in den mannigfachen unglücklichen oder glücklichen Umständen des 
Lebens […]. Diejenigen, die das alles missachten, ohne dafür auch nur 
einen einzigen hinreichenden Grund zu haben, wie jeder sagen wird, der 
auch nur etwas Vernunft hat, zwingen uns jetzt zu der folgenden Beweis-
führung. (887e)
Aufgabe des Gesprächs im Buch X ist es, drei Thesen zu widerle-
gen: (1) Es gibt keine Götter. (2) Es gibt Götter, aber sie kümmern 
sich nicht um die Menschen. (3) Die Götter sind bestechlich. Die 
Argumentation wendet sich an junge Menschen. An der Auffas-
sung, es gebe keine Götter, habe noch niemand bis ins hohe Alter 
festgehalten, während einige, wenn auch nicht viele, bei den beiden 
anderen Ansichten geblieben seien (888a-c).

(1) Feuer, Wasser, Luft und Erde, so die These der Atheisten, 
sind das Erste von allem; sie sind als »Natur« zu bezeichnen; da-
gegen ist die Seele etwas, das erst später aus diesen entstanden ist 
(891c). Dagegen behauptet der Athener: Die Seele ist vor allen Kör-
pern entstanden; sie bestimmt mehr als alles andere jede Verände-
rung der Körper. Folglich ist das, was mit der Seele verwandt ist, 
früher entstanden als das, was zum Körper gehört.

Meinung, Fürsorge, Vernunft, Kunst und Gesetz wären demnach früher als 
Hartes und Weiches, Schweres und Leichtes; und so würden denn auch die 
ersten und großen Werke und Handlungen als Werke der Vernunft entste-
hen […], während die Werke der Natur und die Natur selbst […] später 
wären und von der Kunst und der Vernunft abhingen […]. So verhält es 
sich damit, vorausgesetzt, dass jemand beweist, dass die Seele älter ist als 
der Körper.« (892bc)

Der Athener unterscheidet zwei Arten der Bewegung: (a) die Bewe-
gung, die immer nur anderes, aber nicht sich selbst bewegen kann; 
(b) die Bewegung, die immer sowohl sich selbst als auch anderes 
bewegen kann, »mittels Verbindungen und durch Trennungen, 
durch Wachsen und dessen Gegenteil und durch Entstehen und 



19

Vergehen«. Was von einem anderen bewegt wird, kann nicht die 
erste Ursache einer Veränderung sein. »Wenn jedoch etwas, das sich 
selbst in Bewegung gesetzt hat, ein anderes verändert, dieses dann 
wieder ein anderes und so die bewegten Dinge in die […] Abertau-
sende gehen, wird da der Anfang ihrer gesamten Bewegung etwas 
anderes sein als die Veränderung, die von der sich selbst bewegen-
den Bewegung ausgeht?« (894b-895a) Die Bewegung, die sich selbst 
bewegen kann, wird mit dem Namen Seele bezeichnet. Die Seele 
ist also »das Älteste von allem, da sie sich als Anfang der Bewe-
gung erwiesen hat« (896b). Die Seele ist Ursache des Guten und 
des Schlechten. Welche Seele durchwaltet den Himmel, die Seele, 
die Ursache des Guten, oder die, die Ursache des Schlechten ist? 
Wenn die Bewegung des Himmels eine den Überlegungen der Ver-
nunft ähnliche Natur hat, dann ist es die gute Seele. Die Kreisbe-
wegung des Kosmos ist der Bewegung der Vernunft so ähnlich wie 
nur möglich. Beide gleichen den Umdrehungen einer Kugel auf der 
Drechselbank. Die Kreisbewegung verläuft immer an einer einzi-
gen Stelle um einen einzigen Mittelpunkt durch denselben Raum; 
entsprechend bewegt die Vernunft sich immer »durch dasselbe und 
auf dieselbe Weise und auf derselben Stelle und um dasselbe herum 
und zu demselben hin und gemäß einem einzigen Gesetz und einer 
einzigen Regel« (898ab). Wenn die Seele alle Gestirne bewegt, dann 
bewegt sie auch jedes einzelne Gestirn, z. B. die Sonne. Wie das im 
Einzelnen geschieht, kann offenbleiben; in jedem Fall muss man 
die Seele für eine Gottheit halten.

(2) Der Athener wendet sich an einen jungen Mann, den viel-
leicht »eine Art göttlicher Verwandtschaft« (899d) an die Götter 
glauben lässt, der aber sieht, wie gut es oft ungerechten Menschen 
geht. Seine »Verwandtschaft« verbietet es ihm, die Götter zu ta-
deln; er glaubt deshalb, dass »sie zwar existieren, aber die menschli-
chen Angelegenheiten verachten und sich nicht darum kümmern« 
(900b). Er gibt zu, dass die Götter alles wissen, alles können und 
dass sie gut sind; daraus folgt, dass sie sich nicht aus Faulheit oder 
Leichtsinn nicht um das Kleine und Geringe innerhalb des Ganzen 
kümmern. Sind sie etwa der Ansicht, sie hätten nicht die Pflicht, 
sich um das Kleine zu kümmern? Alle sterblichen Lebewesen sind 
Eigentum der Götter; die Götter haben also die Pflicht, sich um 
uns zu kümmern; es nicht zu tun, wäre mit ihrer Fürsorge nicht 
vereinbar. Der Athener verweist auf den Arzt, den Steuermann und 



20

den Staatsmann; wenn sie sich nicht um das Wenige und Kleine 
kümmern, dann wird es auch um das Viele und Große nicht gut 
stehen, »denn ohne die kleinen sitzen auch die großen Steine nicht 
gut, sagen die Maurer« (902e). Jeder Arzt und jeder fachkundige 
Handwerker schafft den Teil um des Ganzen und nicht das Ganze 
um des Teiles willen. Alle Wesen, die eine Seele haben, verändern 
sich, und sie haben die Ursache der Veränderung in sich selbst. 
»Unser König« stellt jeden Teil dorthin, wo er dem Sieg der Tu-
gend und der Niederlage der Schlechtigkeit dient. »Die Ursachen 
aber für das Entstehen einer bestimmten Beschaffenheit überließ 
er den Willensentscheidungen eines jeden von uns« (904bc). Ent-
sprechend diesem von ihnen selbst bestimmten Charakter bewegen 
die Seelen sich gemäß der Ordnung des Schicksals. »Wer schlechter 
wird, der soll zu den schlechteren Seelen, wer besser, zu den besse-
ren wandern, und im Leben und in jedem Tod soll er erleiden, was 
Gleichgesinnte Gleichgesinnten gebührendermaßen zufügen, und 
es auch selber tun«. (904e-905a)

(3) Dass sich Götter »von denen umstimmen lassen, die Unrecht 
tun, indem sie von ihnen Geschenke annehmen, das dürfen wir 
niemanden zugeben und müssen es nach Kräften auf jede Weise 
widerlegen« (905d). Die Widerlegung besteht darin, dass gezeigt 
wird: Wer diese These vertritt, dürfte von allen, die sich der Gott-
losigkeit schuldig machen, »mit vollem Recht als der Übelste und 
Gottloseste erklärt werden« (907b). Welcher Begriff von den Göt-
tern ist in dieser Behauptung impliziert? Mit wem werden die Göt-
ter hier verglichen? Welchen Herrschern sind sie hier ähnlich? Sie 
werden verglichen »mit Steuermännern, die durch die Spende des 
Weins und den Fettdampf sich selbst von ihrer Pflicht abbringen 
und Schiffe und Mannschaften zu Grunde gehen lassen« (906de), 
oder mit Hunden, die den Wölfen erlauben, ihre Herden zu zerrei-
ßen, wenn diese ihnen etwas von ihrer Beute abgeben. Die Götter 
sind die größten Wächter über die größten Dinge. Wollen wir sie 
»für schlechter erklären als Hunde und Durchschnittsmenschen, 
die das Gerechte wohl niemals um der Geschenke willen verraten 
würden, die ihnen von ungerechten Männern in unfrommer Ab-
sicht angeboten werden?« (907a)


