
Arthur Schopenhauer
Vorlesung über 
Die gesamte Philosophie
Band 3: Metaphysik des Schönen

Philosophische Bibliothek

Meiner



ARTHUR SCHOPENHAUER

Vorlesung über  
Die gesamte Philosophie oder die  

Lehre vom Wesen der Welt und dem  
menschlichen Geiste

3. Teil: Metaphysik des Schönen

Herausgegeben von
Daniel Schubbe

unter Mitarbeit von
Judith Werntgen-Schmidt und  

Daniel Elon

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 703

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-3178-9

ISBN eBook: 978-3-7873-3522-0

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2018. Alle Rechte vorbehalten. Dies 
gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Syste- 
men, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz: 
Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck: Strauss, Mörlenbach. Bindung: 
Litges & Dopf, Heppenheim. Werkdruckpapier: alterungsbeständig 
nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei 
gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.� www.meiner.de



INHALT

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 vii

Einleitung. Von Daniel Schubbe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 ix
1. Zum Kontext der Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 ix
2. Der Ort der »Metaphysik des Schönen« im  
	  Gesamtvortrag . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 xii
3. �Die kontemplative Erfassung des Schönen als  

Form der Erkenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 xv

Editorische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 xxvi
1. Editionslage. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 xxvi
2. Textkorpus und Zustand des Manuskripts. . . . . . . .         	xxviii
3. Editionsrichtlinien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 xxix

Zeichen und Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 xliii
Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 xlv

ARTHUR SCHOPENHAUER

[ Inhaltsübersicht ] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 3

 Cap. 1. Ueber den Begriff der Metaphÿsik des Schönen . .   	 5

Cap. 2. Ueber die Ideen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 10
Platons und Kants Lehren verglichen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 11

Cap. 3. Ueber das subjektive Korrelat der Idee . . . . . . . . . .           	 21
Erkenntniss unterworfen dem Satz vom Grunde . . . . . . . . .          	 21
Reines Subjekt des Erkennens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 24



vi	 Inhalt

Cap. 4. Unterschied der Idee von ihrer Erscheinung . . . .    	 29
Ansicht des Weltlaufs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 31

Cap. 5. Gegensatz zwischen Wissenschaft und Kunst. . .   	 35
(Wissenschaft und Kunst). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 35

Cap. 6. Vom Genie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 38

Cap. 7. Vom Zweck des Kunstwerks . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 60

Cap. 8. Vom subjektiven Antheil des ästhetischen 
Wohlgefallens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 64

Cap. 9. Vom Eindruck des Erhabenen . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 78

Cap. 10. Vom objektiven Antheil des ästhetischen 
Wohlgefallens: oder, von der objektiven Schönheit . . . . .     	 95

Cap. 11. Von der Baukunst und Wasserleitungskunst . . .	 103

Cap. 12. Gartenkunst und Landschaftsmalerei . . . . . . . . .         	 129

Cap. 13. Thiermalerei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 133

Cap. 14. Historienmalerei und Skulptur und zugleich  
über Schönheit, Karakter und Grazie . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 135
Von der Grazie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 140
Vom Karakter. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 142

Cap. 15. Vom Verhältniss der Idee zum Begriff,  
und demgemässe Beurtheilung der Allegorie. . . . . . . . . . .           	 153
(Allegorie) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 158

Cap. 16. Ueber die Dichtkunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 172
Poesie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 172

Cap. 17. Von der Musik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 209

Anmerkungen des Herausgebers  
(Textverweise, Übersetzungen und Zitatnachweise) . . . . . . . .        	 226



VORWORT

 Nach der »Metaphysik der Sitten« wird mit der »Metaphy-
sik des Schönen« der dritte Teil der als Studienausgabe 

konzipierten Neuausgabe der Berliner Vorlesung Schopenhau-
ers über »Die gesamte Philosophie oder die Lehre vom Wesen 
der Welt und dem menschlichen Geiste« von 1820 vorgelegt. 
Als nächster Band ist der zweite Teil »Die Metaphysik der Na-
tur« geplant, dem abschließend der erste Teil über die »Theorie 
des gesammten Vorstellens, Denkens und Erkennens« folgen 
wird. Im letztgenannten Band werden auch die »Probevorle-
sung: Über die vier verschiedenen Arten der Ursachen« (1820), 
mit der Schopenhauer die venia legendi erhielt und bei der es zu 
dem berühmten kurzen Disput mit Hegel kam, die »Declamatio 
in laudem philosophiae« (1820) und der Beginn der »Dianoio-
logie« (1821) dokumentiert. 

Mein besonderer Dank gilt Judith Werntgen-Schmidt und 
Daniel Elon für ihre Mitwirkung an der Erstellung des Manu
skripts. Marcel Simon-Gadhof, der die Neuausgabe anregte, 
und Jens-Sören Mann bin ich für das engagierte Lektorat und 
die herstellerische Betreuung ebenfalls zu großem Dank ver-
pflichtet. Für ihre Unterstützung und hilfreiche Hinweise danke 
ich zudem Teresa S. Åkerlund, Matteo dʼAlfonso, David Fischer, 
Søren R. Fauth, Nicole Hausmann, Heinz Gerd Ingenkamp, 
Matthias Koßler und Ludger Lütkehaus.

Hagen, im August 2018� Daniel Schubbe



EINLEITUNG

1. Zum Kontext der Vorlesung

Schopenhauers Poltern gegen die »Universitäts-Philosophie«1 
ist berühmt-berüchtigt. Die sachliche Begründung sucht er 
hauptsächlich in einem vermeintlichen gegenseitigen Aus-
schließungsverhältnis von freiheitlichem Denken und staat-
licher Besoldung. Dass Schopenhauer diesbezüglich aber an-
scheinend nicht immer so dachte bzw. in dieser Einstellung 
nicht zeitlebens konsequent war,2 zeigt der Umstand, dass es 
in seinem Leben zu einem ›akademischen Zwischenfall‹ kam: 
Schopenhauer begann 1819 – durchaus mit großem Einsatz –, 
eine Universitätskarriere in Angriff zu nehmen. Der Zeitpunkt 
dieses Versuchs war wohl nicht ganz zufällig: Schopenhauer 
erlebte mit der Fertigstellung und Publikation der Welt als Wille 
und Vorstellung 1818/19 eine Zäsur – hatte er doch nach eigenen 
Angaben den »Hauptzweck« seines Lebens »völlig erreicht«.3 
Auch die ersehnte Reise nach Italien war abgeschlossen. Das 
Streben nach einer »bürgerliche[n] Existenz«4 sollte neue Tü-
ren öffnen: 

»Nachdem nun besagtermaaßen die Lehrjahre und auch die Wan-
derjahre vorüber sind, glaube ich mir nunmehr den Doktorgrad 
auch selber bestätigen zu dürfen und fange an zu meinen, daß 
jetzt wohl Einer und der Andre Manches von mir möchte lernen 
können. Daher ist jetzt mein Plan mich auf einer Universität zu 
habilitiren, um denen die es etwa hören möchten, spekulative Phi-

1 Vgl. u. a. P I, S. 139 – 199.
2 Vgl. u. a. auch Matthias Koßler: Art. »Ueber die Universitäts-Philo

sophie«, S. 129.
3 Schopenhauer an M. H. C. Lichtenstein, 13. Dezember 1819, GBr, S. 46.
4 Ebd.



x	 Einleitung

losophie nach meiner Weise vorzutragen. Meine Absicht schwankt 
zwischen Göttingen, Berlin und Heidelberg. Jedoch neigen meine 
Wünsche sich am meisten nach Göttingen […].«5

Doch hatte die Entscheidung, an einer Universität zu lehren, 
vermutlich nicht nur existentiell-persönliche Gründe. Vorüber
gehende finanzielle Unsicherheiten dürften das Ihrige dazu 
beigetragen haben, auch wenn Schopenhauer versichert, dass 
diese nicht im Vordergrund stünden: 

»Von Seiten der Frequenz und Einnahme der Vorlesungen machen 
Sie mir keine glänzenden Versprechungen. Ich vertraue aber in 
dieser Hinsicht ganz auf mich selbst und will mir schon ein Audi
torium schaffen. Uebrigens fällt es mir nicht ein, vom Ertrag mei-
ner Vorlesungen leben zu wollen. Ich habe bis jetzt immer von 
den Zinsen meines Erbtheils höchst bequem und anständig gelebt. 
Durch einen Bankerott in Danzig werden diese jetzt beträchtlich 
geringer werden: jedoch werden sie für das eigentlich nöthige 
noch hinreichen. Sollte der Ertrag meiner Vorlesungen mir den 
eingetretenen Abgang ersetzen, so ist das alles was ich wünsche; 
wo nicht, so müßten nöthigenfalls die Kapitalien herhalten und 
das können sie eine sehr lange Weile. Mir liegt hauptsächlich 
daran, persönlich wirksam zu werden […].«6

Wenige Monate später klingt dies in einem Brief an Abraham 
Muhl, den Inhaber des Handelshauses, bei dem Schopenhauer 
einen Teil seines geerbten Vermögens angelegt hatte, allerdings 
schon ganz anders: »Ihre Stockung zwingt mich mit meinem 
Wissen Handel zu treiben […].«7 

Wie dem auch sei, Schopenhauer entschied sich schließlich 
für Berlin, legte dort die erforderlichen Vorleistungen ab und 
erhielt 1820 die venia legendi. Schon im Sommersemester 1820 
sollte die erste Vorlesung stattfinden:

5 Schopenhauer an J. F. Blumenbach, [Anfang Dez. 1819], GBr, S. 43.
6 Schopenhauer an M. H. C. Lichtenstein, 13. Dezember 1819, GBr, S. 46.
7 Schopenhauer an A. L. Muhl, 28. Februar 1820, GBr, S. 61.



	 Daniel Schubbe� xi

»Im Katalog wünschte ich sodann folgendermaaßen angezeigt 
zu werden: ›A. S., privatim, senis per hebdomadem horis, universam 
tradet philosophiam, sive doctrinam de essentia mundi & mente hu­
mana. [‹] – Im Teutschen: ›A. S. wird die gesammte Philosophie, 
d. i. die Lehre vom Wesen der Welt und dem menschlichen Geiste 
vortragen, sechs Mal wöchentlich.‹«8 

Das Selbstbewusstsein, mit dem Schopenhauer seinen Platz im 
Lehrbetrieb anstrebte, zeigt sich nicht zuletzt auch darin, dass 
er anregte, diejenige Uhrzeit zu wählen, zu der »Herr Prof: 
Hegel sein Hauptkollegium liest«9. Die Vermessenheit dieses 
Wunsches spiegelt sich in dem ausbleibenden Erfolg. Auch 
wenn hinsichtlich der genauen Zahlen keine Gewissheit be-
steht, so wird doch von nur fünf Zuhörern berichtet.10 

Schopenhauer kündigte noch bis zum Sommersemester 1822 
und dann wieder vom Wintersemester 1826/27 bis zum Winter-
semester 1831/32 weitere Vorlesungen in Berlin an. Doch keine 
dieser Vorlesungen kam mehr zustande. Auch Versuche, an 
anderen Universitäten zu lehren, waren nicht erfolgreich.11 
Schopenhauers akademische Karriere war gescheitert. Für 
das Verständnis der Philosophie Schopenhauers – auch ihrer 
Genese – sind die Vorlesungsmanuskripte aber nicht zu unter-
schätzen. Die Vorlesung aus dem Sommersemester 1820 lehnt 
sich zwar inhaltlich und strukturell eng an Die Welt als Wille 
und Vorstellung an, aber Schopenhauer formuliert zahlreiche 
Zusätze und Appendices, die das Vorlesungsmanuskript gegen-
über der Welt als Wille und Vorstellung entscheidend erweitern 
und so zu einer unveröffentlichten Variante des Hauptwerks 
werden lassen.

8 Schopenhauer an A. Boeckh, 31. Dezember 1819, GBr, S. 55.
9 Ebd.

10 Vgl. u. a. Robert Zimmer: Art. »Akademische Karriere und das Ver
hältnis zur akademischen Philosophie«, S. 16; Rüdiger Safranski: Scho­
penhauer, S. 375 f.

11 Vgl. Robert Zimmer: Art. »Akademische Karriere und das Verhält-
nis zur akademischen Philosophie«.



xii	 Einleitung

2. Der Ort der »Metaphysik des Schönen« im Gesamtvortrag

Die in diesem Band dokumentierte »Metaphysik des Schönen« 
bildet den dritten Teil in der Gesamtvorlesung, ebenso wie die 
korrespondierenden Ausführungen in Die Welt als Wille und 
Vorstellung das dritte Buch bilden. Deutlicher als im Hauptwerk 
betont Schopenhauer zu Beginn, dass unter der »Metaphysik 
des Schönen« keine Ästhetik zu erwarten sei. Er werde sich 
nicht um Regeln zur Erstellung von Kunstwerken kümmern, 
denn die

»Metaphysik des Schönen […] untersucht das innre Wesen der 
Schönheit, sowohl in Hinsicht auf das Subjekt, welches die Emp-
findung des Schönen hat, als im Objekt, welches sie veranlasst. 
Hier werden wir demnach untersuchen, was das Schöne an sich 
sei, d. h. was in uns vorgeht, wenn uns das Schöne rührt und er-
freut; und da ferner dieses hervorzubringen die Wirkung ist, wel-
che die Künste beabsichtigen; so werden wir untersuchen, welches 
das gemeinsame Ziel aller Künste, der Zweck der Kunst überhaupt 
sei, und dann zuletzt auch wie jede einzelne Kunst auf einem ihr 
eigenen Wege zu jenem Ziel gelangt.« (203a–b)12

Doch in welchem Zusammenhang steht die »Metaphysik des 
Schönen« mit den anderen Teilen der Vorlesung? Spielt es eine 
Rolle, dass diese als dritter Teil im Gesamtvortrag behandelt 
wird? In seinen Vorbemerkungen »Exordium über meinen 
Vortrag und dessen Methode«13 betont Schopenhauer auch für 
seine Vorlesung, dass das Vorgetragene in einem organischen 
Zusammenhang stehe,14 bei dem ein Verständnis des Ganzen 

12 Verweise in Klammern beziehen sich auf die innen in den Kopf-
zeilen und als Marginalien mitgeführte Bogen- bzw. Blattzählung des 
Manuskripts.

13 Vgl. den entsprechenden Abschnitt in Arthur Schopenhauer: Vor­
lesung über Die gesamte Philosophie. Erster Teil.

14 Vgl. einführend zu den entsprechenden Schwierigkeiten in Die 
Welt als Wille und Vorstellung u. a. Jens Lemanski / Daniel Schubbe: Art. 



	 Daniel Schubbe� xiii

von einem Verständnis der Teile abhänge, aber ebenso ein Ver-
ständnis der Teile von einem Verständnis des Ganzen. Aller-
dings räumt Schopenhauer dort auch ein, dass die »Metaphy-
sik des Schönen« nicht im gleichen Maße notwendig für ein 
Verständnis des Ganzen sei wie die übrigen Teile. Dennoch 
sei es nicht möglich, die »Metaphysik des Schönen« isoliert 
zu betrachten, sie stehe in unmittelbarem Zusammenhang mit 
dem Verständnis der anderen Bereiche. Die »Metaphysik des 
Schönen« habe zudem den Vorteil, dass sie zu einem besseren 
Verständnis der »Metaphysik der Sitten«, d. h. des vierten Teils 
der Vorlesung, beitrage. 

Demnach ist der gegebene Aufbau der Vorlesung wie auch 
jener der Welt als Wille und Vorstellung der Sache nach nicht 
notwendig der gewählte, allerdings auch nicht rein zufällig. 
Die Anordnung der vier Hauptteile – »Theorie des gesammten 
Vorstellens, Denkens und Erkennens«, »Metaphysik der Na-
tur«, »Metaphysik des Schönen«, »Metaphysik der Sitten« – 
ergebe sich vielmehr aus Gründen der Mitteilung. Es spielen 
somit didaktische Überlegungen eine Rolle, deren leitende Maß
gabe es ist, ein leichteres Verständnis des Vorgetragenen zu er-
möglichen. 

Die Erörterung der Positionierung der »Metaphysik des Schö-
nen« nimmt Schopenhauer zu Beginn dieses Vorlesungsteils 
wieder auf:	

»diese Betrachtung ist ein nothwendiger Theil des Ganzen der 
Philosophie, ist ein Mittelglied zwischen der abgehandelten Meta
physik der Natur und der folgenden Metaphysik der Sitten: sie 
wird jene viel heller beleuchten und diese sehr vorbereiten«. (203b)

Gemäß dieser Textstelle lässt sich die Positionierung der »Me-
taphysik des Schönen« zwischen der »Metaphysik der Natur« 
und der »Metaphysik der Sitten« aus zwei Richtungen plausi-
bilisieren:

»Konzeptionelle Probleme und Interpretationsansätze der Welt als Wille 
und Vorstellung«. 



xiv	 Einleitung

a) Zum einen zeigt sich, dass das Verständnis der »Meta-
physik der Natur« dadurch vertieft wird, dass sich zwischen 
Schopenhauers Auslegung des Wesens der Welt und seiner Ob-
jektivierung in der Welt als Vorstellung eine Zwischenstufe 
denken lässt, die durch die Idee repräsentiert wird: ›Ding an 
sich‹ und ›Vorstellung‹ erhalten so eine Vermittlung. Insofern 
ist die »Metaphysik des Schönen« als ›zweite Betrachtung der 
Welt als Vorstellung‹ – so ein Teil des Titels des dritten Buches 
der Welt als Wille und Vorstellung – auch nicht gänzlich ver-
ständlich ohne die erste Betrachtung der Welt als Vorstellung 
(erster Teil der Vorlesung / erstes Buch der Welt als Wille und 
Vorstellung) und ohne die erste Betrachtung der Welt als Wille 
(zweiter Teil der Vorlesung / zweites Buch der Welt als Wille 
und Vorstellung). 

b) Zum anderen wird aber auch das Verständnis der »Meta
physik der Sitten« vorbereitet, insofern sich im Bereich des 
Schönen und der Kunst existentiell bedeutsame Momente zei-
gen, die vom Willensdrang befreien und somit einen vom Lei-
den erlösenden Charakter aufweisen:

»Der Zustand des reinen völlig willenlosen Erkennens ist es auch 
ganz allein, der uns ein Beispiel giebt, von der Möglichkeit eines 
Daseÿns, das nicht im Wollen besteht, wie unser jetziges. […] darin 
mag zum Theil mit die Freude liegen die uns der Zustand des rei-
nen Erkennens jedes Mal gewährt.« (216Bd) 

Für all jene Interpretationen, die Schopenhauer einseitig als 
›Pessimisten‹ abstempeln, ergibt sich hier allerdings schnell 
das systematische Problem, wie denn überhaupt die ›Freude‹, 
die allgemein mit der Kunstrezeption verbunden wird, mit 
einer auf Erlösung bedachten Philosophie zu vereinbaren 
sei.15 Doch ist Schopenhauers Philosophie eben nicht da
rauf festgelegt, als ›Soteriologie‹ verstanden werden zu müs- 

15 Vgl. Alfred Schmidt: Wesen, Ort und Funktion der Kunst in der 
Philosophie Schopenhauers, S. 13 f.



	 Daniel Schubbe� xv

sen.16 Vielmehr zeigt seine Behandlung der Kunstproduktion 
und -rezeption, dass es im Rahmen einer explanatorischen 
Grundhaltung um die Hervorhebung einer spezifischen Form 
der Erkenntnis geht, die letztlich auf eine Erweiterung des Er-
kenntnisbegriffs zielt.

3. �Die kontemplative Erfassung des Schönen als  
Form der Erkenntnis

In seinem Manuskriptbuch »Foliant« formuliert Schopenhauer 
1821 eine pointierte Zusammenfassung des Problems seiner 
»Metaphysik des Schönen« und dessen Lösung:

»Um den Werth meiner Metaphysik des Schönen zu erkennen, muß 
man das eigentliche Problem aller Metaphysik des Schönen gefaßt 
haben. – Es ist dieses: wie ist Wohlgefallen und Freude an einem 
Gegenstande möglich ohne alle Anregung unsres Willens? – Ein 
jeder nämlich fühlt, daß alle Freude und alles Wohlgefallen an 
einer Sache nur aus ihrem Verhältniß zu unserm Willen, oder wie 
man es gerne ausdrückt, unsern Zwecken, entsprungen sein kann; 
eine Freude ohne Anregung des Willens scheint ein Widerspruch. 
Beim Schönen ist offenbar kein Zweck für den Willen vorhanden, 
und dennoch Freude und Wohlgefallen. Meine Lösung ist, daß die 
Idee das willensreine Subjekt des Erkennens zum Korrelat hat. Da-
durch verschwindet beim Eintritt der ästhetischen Auffassung der 
Wille ganz aus dem Bewußtseyn: er aber allein ist die Quelle aller 
unsrer Leiden: daher eigentlich das Wohlgefallen, die Freude wel-
che die Auffassung des Schönen begleitet […].«17 

Das zweckfreie Wohlgefallen am Schönen soll als eine Form 
der Erkenntnis verständlich gemacht werden. Entscheidend 
für den Gesamtzusammenhang ist dabei, dass mit der »Meta

16 Vgl. Jens Lemanski / Daniel Schubbe: Art. »Konzeptionelle Proble- 
me und Interpretationsansätze der Welt als Wille und Vorstellung«, S. 47 f. 

17 HN III, S. 109; vgl. auch P II, S. 362 f.



xvi	 Einleitung

physik des Schönen« nicht einfach nur ein zusätzlicher Be-
reich philosophischer Reflexion gewonnen wird, sondern die 
bereits entfalteten und noch zu leistenden Weltbetrachtungen 
um eine spezifische Erkenntnisdimension erweitert und vor-
bereitet werden:

»Diese ganze Betrachtung des Schönen aber, nehmen wir nicht 
müssig vor, nicht so ex nunc, weil es uns eben beifällt, dass es 
auch ein Schönes und Künste giebt […]. Wir betrachten nämlich 
das Schöne als eine Erkenntniss in uns, eine ganz besondere Er-
kenntnissart […].« (203b)

Auch wenn Schopenhauer die Morphologie – für ihn ein Zweig 
der Naturwissenschaft – nicht als angemessene Betrachtungs-
form philosophischen Denkens anerkennt,18 lässt sich seine 
Philosophie doch als eine Morphologie von Erkenntnisformen 
lesen,19 insofern in jedem der vier Bücher der Welt als Wille 
und Vorstellung bzw. der vier Teile der »Vorlesung über Die ge-
samte Philosophie« eine spezifische Erkenntnisform eine zen-
trale Funktion zur Charakterisierung der jeweils präsentierten 
Perspektive der Weltbetrachtung einnimmt. Diese Erkenntnis-
formen sind dabei jeweils mit unterschiedlichen Bereichen wie 
der (Natur-)Wissenschaft, Metaphysik, Kunst und Moral ver-
knüpft und lassen sich in intuitive und abstrakte einteilen. Im 
ersten Teil der Vorlesung wird wie im ersten Buch der Welt 
als Wille und Vorstellung die korrelative Form der Erkenntnis 
hervorgehoben; eine Erkenntnisform, die nach Schopenhauer 
beispielsweise in den (Natur-)Wissenschaften vorherrschend 
ist und das Seiende in einzelne Objekte unterscheidet, deren 
Zusammenhänge schließlich nach Maßgabe des Satzes vom 
Grund untersucht werden. Im zweiten Teil – der »Metaphy-
sik der Natur« – wird im Rahmen einer metaphysischen Er-
kenntnis das am eigenen Leib als Wille erkannte Wesen per 
Analogie auf das übrige Seiende übertragen. Die Analogie als 

18 Vgl. W 1, S. 141 ff. 
19 Vgl. Daniel Schubbe: Formen der (Er-)Kenntnis. 



	 Daniel Schubbe� xvii

zentrale Erkenntnisform des zweiten Teils versucht somit, den 
im Zuge der korrelativen Erkenntnisform geschaffenen Hiatus 
zwischen Subjekt und vor-gestelltem Objekt wieder zu über-
brücken und so eine Identifizierung mit dem in der Welt Be-
gegnenden herzustellen. Im vierten Teil – der »Metaphysik der 
Sitten« – deutet Schopenhauer im Bereich der Moral mit dem 
Mitleid auf eine weitere Erkenntnisform hin, bei der der An-
dere nicht mehr fremd gegenübersteht, sondern über eine ge-
fühlte Anteilnahme Verbundenheit erfahren wird. Im Mitleid 
wird der Andere als Leidender entdeckt. Im Umfeld der Kunst 
– und somit Thema der »Metaphysik des Schönen« – ist diese 
zentrale Erkenntnisform nun die Kontemplation. 

In der Kontemplation werden die in der Welt begegnenden 
Gegenstände in einer bestimmten Weise aufgefasst, nämlich 
als die in ihnen sich zeigende Idee. Die Kontemplation ist eine 
Form des Erkennens, die weder interessegeleitet ist noch nach 
Maßgabe des Satzes vom Grunde operiert. Die Auffassung der 
Idee geschieht intuitiv und ist nicht begrifflich vermittelbar. Da 
für Schopenhauer aber mit den jeweiligen Erkenntnisformen 
immer auch ein sich wandelndes Verständnis sowohl der ›sub-
jektiven‹ als auch der ›objektiven‹ Seite verbunden ist,20 gilt 
dies nicht nur für die einzelnen Gegenstände, sondern auch 
für das betrachtende Individuum:

»In solcher Kontemplation also wird mit einem Schlage das ein-
zelne Ding zur Idee seiner Gattung, und das so anschauende Indi-
viduum, zum reinen Subjekt des Erkennens.« (212a–b)

Hatte Schopenhauer in seiner »Metaphysik der Natur« noch 
erläutert, dass sich die Welt als Vorstellung durch den sich in 
Raum, Zeit und Kausalität objektivierenden Willen konstitu-
iert, so war damit auch der Gedanke verbunden, dass dieser 
Objektivierungsprozess auf unterschiedlichen Stufen stattfin-
det. Die Ideen sind nun für Schopenhauer diese »bestimmten 

20 Vgl. auch Brigitte Scheer: Art. »Ästhetik«, S. 70.



xviii	 Einleitung

Stufen der Objektivation jenes das Ansich der Welt ausmachenden 
Willens« (206c). Die Idee ist mit dem Willen als ›an sich‹ der 
Welt dadurch verbunden, dass beide nicht in das Prinzip der 
Individuation eingegangen sind. Daher kommt der jeweiligen 
Idee weder Vielheit noch Vergänglichkeit zu. Aber die Idee un-
terscheidet sich auch vom Willen als ›an sich‹ der Welt, da die 
Idee eine Form der Vorstellung ist: 

»Die Idee hat bloss die untergeordneten Formen der Erscheinung 
abgelegt, alle die welche der Satz vom Grund ausdrückt; oder rich-
tiger: sie ist noch nicht in diese Formen eingegangen. Aber die er-
ste und allgemeinste Form hat sie beibehalten, die der Vorstellung 
überhaupt, des Objektseÿns für ein Subjekt.« (209c) 

Insofern kann Schopenhauer auch sagen, dass die Idee »zwi-
schen« den Individuen und dem Ding an sich steht (209d).

Die Idee ist für Schopenhauers Verständnis der Kunst und 
des Schönen zentral. Obgleich sie eine solch wichtige Bedeu-
tung hat, bleibt ihr ontologischer Status allerdings weitgehend 
unklar: Ist die Idee als eine real existierende Entität oder eine 
durch eine bestimmte Erkenntnisform gewonnene Idealisie-
rung von individuell Seiendem zu verstehen?21 Bei Schopen-
hauer lassen sich – wie so häufig im Rahmen seines methodisch 
vollzogenen Standpunktwechsels22 – für beide Auffassungen 

21 Vgl. Brigitte Scheer: Art. »Ästhetik«, S. 77.
22 Vgl. u. a. P II, S. 39: »Jedes angeblich voraussetzungslose Verfah-

ren in der Philosophie ist Windbeutelei: denn immer muß man irgend 
etwas als gegeben ansehen, um davon auszugehn. […] Ein solcher Aus-
gangspunkt des Philosophirens, ein solches einstweilen als gegeben Ge-
nommenes, muß aber nachmals wieder kompensirt und gerechtfertigt 
werden. […] Um nun also die hierin begangene Willkürlichkeit wieder 
auszugleichen und die Voraussetzung zu rektificiren, muß man nachher 
den Standpunkt wechseln, und auf den entgegengesetzten treten, von 
welchem aus man nun das Anfangs als gegeben Genommene, in einem 
ergänzenden Philosophem wieder ableitet […].« Zu einer Interpretation 
der Philosophie Schopenhauers, die diesen Standpunktwechsel für zen-



	 Daniel Schubbe� xix

Belege finden, so dass es nicht verwundert, wenn er unter Auf-
zählung einer Reihe von Widersprüchen feststellt: 

»Eben so sind eigentlich nur die Ideen; und zugleich nur die Indivi­
duen. (Realismus, Nominalismus.) […] Es mag noch mehrere solche 
Widersprüche geben, die ihre Ausgleichung nur in der wahren 
Philosophie finden.«23

Wie bedeutsam die Frage nach dem ontologischen Status der 
Idee ist, zeigt sich daran, dass sich in dieser Frage durchaus 
mitentscheidet, wie modern eine Lesart der schopenhauer-
schen »Metaphysik des Schönen« ausfallen kann. Von der 
letzteren Auffassung, es ginge bei Schopenhauer eher um die 
Idealisierung zur Darstellung einer Einsicht, weniger um die 
Abbildung einer real existierenden Entität, wäre es mögli-
cherweise ein kürzerer Schritt hin zur modernen Kunst, wenn 
man bereit ist, die Idealisierung bzw. Veranschaulichung im 
Zuge der künstlerischen Darstellung nicht nur auf einzelne 
Objekte oder Individuen bezogen zu sehen, sondern auch auf 
die Darstellung von Prozessen und Ereignissen als solchen.24 
Dem berühmten Satz von Paul Klee – »Kunst gibt nicht das 
Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar«25 – kann durchaus 
eine schopenhauersche Wendung gegeben werden, indem der 
erste Teilsatz erörtert wird im Sinne der Erweiterung zu ›Kunst 
gibt nicht das Sichtbare wieder, aber ein anschaulich Erkann-
tes, und macht sichtbar‹. Diese auf den ersten Blick paradoxe 
Ergänzung verweist auf zwei Kerngedanken Schopenhauers: 
Einerseits auf den Gedanken, dass die Idee nur anschaulich 

tral erachtet, vgl. u. a. Volker Spierling: Die Drehwende der Moderne; 
Daniel Schubbe: Philosophie des Zwischen.

23 HN IV (1), S. 16.
24 Zum Themenkomplex ›Schopenhauer und die moderne Kunst‹ vgl. 

u. a. die Beiträge in Günther Baum / Dieter Birnbacher (Hg.): Schopen­
hauer und die Künste, und Martina Koniczek: Art. »Bildende Kunst«.

25 Paul Klee: Beitrag für den Sammelband ›Schöpferische Konfes-
sion‹, S. 118.



xx	 Einleitung

erkannt werde, andererseits aber, das gewöhnliche Anschauen 
gleichsam gewandelt und ergänzt sein muss, damit die Idee er-
fahren werden kann. Die Anschauung der Idee ist somit keine 
einfache Wahrnehmung, sondern durchaus phantasievoll. Die 
Phantasie spielt für Schopenhauer eine entscheidende Rolle, 
denn durch sie wird das Unvollkommene der Individuen zur 
Idee vervollkommnet – es ist somit ein Anschauen, das sicht-
bar macht, ein Anschauen, durch das etwas sichtbar wird. In 
der Kontemplation tritt etwas hervor, das nach Schopenhauer 
selbst zwar nur anschaulich erkannt werden kann, sich aber 
nicht ohne Weiteres zeigt. Da diese Erkenntnis nicht begrifflich 
tradiert werden kann, muss sie im Kunstwerk selbst wieder 
dargestellt und veranschaulicht werden.

So wie die Idee aber wesentlich von den einzelnen Dingen 
verschieden ist, ist auch das die Idee erkennende Subjekt vom 
gewöhnlichen Individuum zu unterscheiden. Für die Ideen
erkenntnis bedürfe es vielmehr einer Veränderung im betrach-
tenden Individuum, die Schopenhauer als eine Befreiung von 
der Erkenntnis »zum Dienste des Willens« (211a) verständlich 
zu machen sucht. Terminologisch kennzeichnet Schopenhauer 
diese Veränderung auf der ›subjektiven‹ Seite dadurch, dass 
er nicht mehr vom erkennenden Individuum spricht, sondern 
vom ›reinen Subjekt des Erkennens‹, das als das »subjektive 
Korrelat der Idee« (210b) auftritt. An diese Auffassung knüpft 
Schopenhauer schließlich auch seine Darlegungen zum Genie-
Begriff, denn die Fähigkeit, reines Subjekt des Erkennens zu 
werden, komme vor allem ›genialen Menschen‹ zu: 

»Demnach besteht Genialität in der Fähigkeit sich rein anschau-
end zu verhalten, sich in die Anschauung zu verlieren, und die Er-
kenntniss, welche ursprünglich nur zum Dienste des Willens da ist, 
diesem Dienste zu entziehn, d. h. sein Interesse, sein Wollen, seine 
Zwecke, ganz aus den Augen zu lassen, sonach seiner Persönlich-
keit sich auf eine Zeit völlig zu entäussern, um nur noch übrig zu 
bleiben als rein erkennendes Subjekt, klares Weltauge […].« (214Aa)



ARTHUR SCHOPENHAUER

Vorlesung über
Die gesamte Philosophie oder die  

Lehre vom Wesen der Welt und dem  
menschlichen Geiste

3ter Theil. Metaphysik des Schönen



3ter Theil. Metaphysik des Schönen

Cap. I.	 Ueber den Begriff der Metaphysik des Schönen. 
B. 203,1.

Cap. II.	 Ueber die Ideen. B. 205,1.
	  Vergleich zwischen Platon und Kant. 205,4.

Cap. III.	 Ueber das subjektive Korrelat der Idee. B. 210,2.
	  �Erkenntniss gemäss dem Satze des Grundes. 

210,2.
	  Reines Subjekt der Erkenntniss. 211,2.

Cap. IV.	 Unterschied der Idee von ihrer Erscheinung.  
B. 213,1.

	  Ansicht des Weltlaufs. 213,3.

Cap. V.	 Gegensatz zwischen Wissenschaft und Kunst.  
B. 213,4.

Cap. VI.	 Vom Genie. B. 214,2.

Cap. VII.	 Vom Zweck des Kunstwerks. B. 215,4.

Cap. VIII.	 Vom subjektiven Antheil des ästhetischen 
Wohlgefallens 

	  Appendix B, zu B. 215.

Cap. IX.	 Vom Eindruck des Erhabenen. B. 217,1.
	  Karakter Grösse App. C zu 218.4.

Cap. X.	 Von dem objektiven Antheil des ästhetischen 
Wohlgefallens oder von der objektiven 
Schönheit. B. 219,2.

Cap. XI.	 Von der Baukunst und Wasserleitungskunst.  
B. 221,3



4	 [ Inhaltsübersicht ]	

Cap. XII.	 Gartenkunst und Landschaftsmalerei. 
	  Appendix G zu B. 222.4

Cap. XIII.	 Thiermalerei. B. 222,4.

Cap. XIV.	 Ueber Historienmalerei und Skulptur, und 
zugleich über Schönheit Karakter und Grazie.  
B. 223,2.

Cap. XV.	 Vom Verhältniss der Idee zum Begriff, und 
demgemässe Beurtheilung der Allegorie.  
B. 228,2.

Cap. XVI.	 Ueber die Dichtkunst. B. 230,3,

Cap. XVII.	 Von der Musik. B. 233,1.



203 a

b

203	�  5

DRITTER THEIL.

•••

Cap. 1. Ueber den Begriff der Metaphÿsik des Schönen.

Miti einem allgemein verständlichen Namen Metaphysik des 
Schönen: – eigentlich die Lehre von der Vorstellung sofern sie 
nicht dem Satz vom Grund folgt, unabhängig von ihm ist: – 
d. h. die Lehre von der Auffassung der Ideen, die ebenii das Ob-
jekt der Kunst sind. 

•••

Was ich hier vortragen werde, ist nicht Aesthetik; sondern Me-
taphysik des Schönen, daher bitte ich nicht etwa die Regeln 
der Technik der einzelnen Künste zu erwarten. Hier so wenig 
als in der Logik oder nachher in der Ethik ist unsre Betrach-
tung gradezu auf das Praktische gerichtet, in Form von An-
weisung zum Thun oder Ausüben; sondern wir philosophiren 
überall, d. h. verhalten uns rein theoretisch. Aesthetik verhält 
sich zur Metaphysik des Schönen, wie Physik zur Metaphysik 
der Natur. Aesthetik lehrt die Wege auf welchen die Wirkung 
des Schönen erreicht wird, Giebt den Künsten Regeln, nach 
welchen sie das Schöne hervorbringen sollen. Metaphysik des 
Schönen aber untersucht das innre Wesen der Schönheit, so-
wohl in Hinsicht auf das Subjekt, welches die Empfindung des 
Schönen hat, als im Objekt, welches sie veranlasst. Hier werden 
wir demnach untersuchen, was das Schöne an sich sei, d. h. was 
in uns vorgeht, wenn uns das Schöne rührt und erfreut; und 
da ferner dieses hervorzubringen die Wirkung ist, welche die 
Künste beabsichtigen; so werden wir untersuchen, welches das 
gemeinsame Ziel | aller Künste, der Zweck der Kunst überhaupt 

ii Mit ] mit
ii eben ] ebe



c

d

6	 Metaphysik des Schönen · Cap. 1	 203�

sei, und dann zuletzt auch wie jede einzelne Kunst auf einem 
ihr eigeneni Wege zu jenem Ziel gelangt.

Diese ganze Betrachtung des Schönen aber, nehmen wir 
nicht müssig vor, nicht so ex nunc,1 weil es uns eben beifällt, 
dass es auch ein Schönes und Künste giebt; sondern diese Be-
trachtung ist ein nothwendiger Theil des Ganzen der Philo-
sophie, ist ein Mittelglied zwischen der abgehandelten Meta-
physik der Natur und der folgenden Metaphysik der Sitten: sie 
wird jene viel heller beleuchten und diese sehr vorbereiten. 
Wir betrachten nämlich das Schöne als eine Erkenntniss in 
uns, eine ganz besondere Erkenntnissart und fragen uns wel-
che Aufschlüsse diese uns über das Ganze unsrer Weltbetrach-
tung ertheilt. |

Nämlich der Genuss des Schönen ist von allen übrigen Ge-
nüssen augenscheinlich sehr weit verschieden, ja gleichsam 
nur metaphorisch oder tropisch ein Genuss zu nennen. 

Alle andern Genüsse, worin sie auch bestehn, haben das Ge-
meinsame, dass sie Befriedigungen des Willens des Individu-
ums sind, also in direkter Beziehung zum Willen stehn. Daher 
kann man sie auch denken durch den Begriff des Angenehmen: 
im engsten Sinn gilt dieses nur da wo die Sinne, der Leib, un­
mittelbar des Genusses theilhaft sind: wo der Genuss mehr in 
der Voraussehung der unmittelbaren Genüsse liegt, denken wir 
ihn durch die Begriffeii des Nützlichen: wie wenn man sich freut 
über Geschenke des Glücks im Grossen, zugefallnen Reich- 
thum, verschwundner Gefahr, Besiegung seiner Feinde[,] an- 
geknüpfte Verhältnisse, von deneniii Vortheil zu erwarten, Vor- 
theil überhaupt u. s. w. | Ueberall aber entspringt hier die Freude 
doch zuletzt daraus dass der Wille befriedigt wird.

Die Freude am Schönen aber ist offenbar ganz andrer Art: sie 
liegt stets in der blossen Erkenntniss, ganz allein und rein; ohne 

iii eigenen ] eigenenen
iii Begriffe ] Begriff
iii denen ] den



204 a

203 | 204	 Ueber den Begriff der Metaphÿsik des Schönen� 7

dass die Objekte dieser Erkenntniss einen Bezug auf unsre per-
sönlichen Zwecke, d. h. auf unsern Willen hätten: also ohne 
dass unser Wohlgefallen mit unserm persönlichen Interesse 
verknüpft sei: also die Freude über das Schöne ist völlig un­
interessirt. Daher auch kommt es, dass hier alles Individuelle 
aufhört und das Schöne objektiv Schön ist, d. h. für Jedermann; 
während das Angenehme oder Nützliche subjektiver, d. h. in-
dividuell-subjektiveri Natur sind: dem Einen ist diese Speise, 
Farbe, Geruch, Person des andern Geschlechts, angenehm: dem 
Andern jene andre: und da ist nicht zu streiten. Chacunii a son 
gout.2 Eben so ist dem Einen Dieses nützlich dem Andern Jenes: 
die Zwecke sind individuell-subjektiv. Was dem Einen grossen 
Nutzen bringt, das bringt dem Andern grossen Schaden. | Aber 
weil die Freude am Schönen eine Sache der blossen Erkenntniss 
als solcher ist; so ist das Schöne, wie alle Erkenntniss etwas 
objektives, etwas nicht in Bezug auf ein Individuum, sondern 
in Bezug auf das Subjekt überhaupt, also für die Erkenntniss 
als solche bestehendes, gleichviel welchem Individuo diese Er-
kenntniss angehört: darum nun eben weil das Schöne etwas 
Objektives d. h. für das Subjekt überhaupt vorhandenes ist, weil 
es Sache der Erkenntniss als solcher ist und die Erkenntniss in 
Allen, der Form nach, wenn auch nicht dem Grade nach, die-
selbe ist; so verlangen wir, dass das von uns als schön Erkannte, 
auch von Jedem dafür erkannt werde, oder wir sprechen ihm 
die Empfänglichkeit für das Schöne überhaupt als eine Fähig-
keit der Erkenntniss ab, mit Herabsetzung: wir sprechen ihm in 
gewissem Grade das Subjektseÿn überhaupt, d. h. das Erkennen 
überhaupt ab. Statt dass wir zugeben, dass dem Einen dieses, 
dem Andern jenes angenehm oder nützlich sei, weil dies Sache 
der Individualität ist, d. h. des individuellen Wollens. Nun ist 
aber dennoch das Schöne nicht in dem Sinn objektiv, dass es 

ii individuell-subjektiver ] individuell-subjektier
ii Chacun ] Aufgrund einer undeutlichen Korrektur ist nicht zweifelsfrei zu 
erkennen, ob hier ›Chacun‹ oder ›Chaqʼun‹ stehen sollte.



8	 Metaphysik des Schönen · Cap. 1	 204�

b

c

sich, wie jede empirisch erkennbare Eigenschaft, den Sinnen 
oder dem Verstande unmittelbar und unleugbar nachweisen 
lasse. Es ist also zwar objektiv, aber nur unter Voraussetzung 
einer gewissen eigenthümlichen Erkenntnissweise oder auch 
Erkenntnissgrades im Subjekt,i | wie uns dies weiterhin deut-
lich werden wird. 

Auf jeden Fall also ist die Freude am Schönen eine Sache der 
blossen Erkenntniss. Darum werden wir sie eben als Erkenntniss 
betrachten und fragen, was es eigentlich sei, das wir erkennen, 
wenn die Betrachtung irgend eines Objekt’s uns auf jene be-
sondre Weise erfreut und festhält, die wir dadurch ausdrücken, 
dass wir es schön nennen: und auch was dabei in uns vorgeht.

Und weil sich nun zuletzt ergeben wird, dass die ästheti-
sche Anschauungsweiseii, oder diejenige Erkenntniss welche 
nicht durch Lehren und Worte sondern allein durch Kunst-
werke mitgetheilt werden und nicht in abstracto sondern bloss 
anschaulich aufgefasst werden kann, die tiefste und wahrste 
Erkenntniss vom eigentlichen Wesen der Welt ist; so werden 
wir um uns dieses philosophisch deutlich zu machen, etwas 
weit ausholen müssen, | werden ehe wir auf die Betrachtung 
der einzelnen Künste kommen, sehr gründlich die ästhetische 
Erkenntniss, oder das Schöne im Allgemeinen untersuchen 
müssen: und um dieses thun zu können, werde ichiii vorher noch 
manche Betrachtungen vornehmen müssen, die zwar mit dem 
früher Vorgetragnen in Verbindung stehn, deren Zweck aber in 
Beziehung auf die Folgende Untersuchung des Schönen Ihnen 
nicht eheriv deutlich werden kann, als bis die Metaphysik des 
Schönen vollendet ist. Ich bitte also mir eine Zeit lang in man-
cherlei Betrachtungen zu folgen, deren Verbindung unter ein-
ander Sie eben so wenig als das gemeinschaftliche Ziel dahin 

iii Subjekt, ] Subjekt.
iii Anschauungsweise ] Anschaungsweise
iii werde ich ] werden wir ˹ich˺
iv eher ] sofort e˹hr˺



204	 Ueber den Begriff der Metaphÿsik des Schönen� 9

d

sie führen, zum Voraus sogleich absehn können. Diese Betrach-
tungen sind eben die Propädeutik zur später folgenden gründ-
lichen Erörterung derjenigen Erkenntniss | deren Auffassung 
das Schöne ist, und deren Mittheilung der Zweck der Kunst. 
Da die überwiegende Fähigkeit zu dieser Erkenntniss das Ge-
nie ist; so werden wir auch das Wesen des Genies ausführlich 
untersuchen, zumal da eben diese Untersuchung das grösste 
Licht zurückwirft auf die ästhetische Auffassung überhaupt. 

					        |


	Cover

	Inhaltsverzeichnis

	Vorwort

	Einleitung. Von Daniel Schubbe

	1. Zum Kontext der Vorlesung

	2. Der Ort der »Metaphysik des Schönen« im Gesamtvortrag

	3. Die kontemplative Erfassung des Schönen als Form der Erkenntnis


	Editorische Hinweise 
	1. Editionslage

	2. Textkorpus und Zustand des Manuskripts

	3. Editionsrichtlinien

	a) Textgestalt und Schriften

	b) Deckblatt, Inhaltsverzeichnis und Kapitelüberschriften

	c) Abkürzungen

	d) Hervorhebungen und Schriftfarben

	e) Streichungen, Korrekturen und Zusätze

	f) Besondere Schreibweisen und Interpunktion

	g) Textverweise, Übersetzungen und Nachweis der Zitate



	Zeichen und Siglen 
	Bibliographie

	ARTHUR SCHOPENHAUER: Vorlesung über Die gesamte Philosophie oder die Lehre vom Wesen der Welt und dem menschlichen Geiste. 3ter Theil. Metaphysik des Schönen

	Cap. 1. Ueber den Begriff der Metaphÿsik des Schönen

	Cap. 2. Ueber die Ideen

	Platons und Kants Lehren verglichen


	Cap. 3. Ueber das subjektive Korrelat der Idee 
	Erkenntniss unterworfen dem Satz vom Grunde

	Reines Subjekt des Erkennens


	Cap. 4. Unterschied der Idee von ihrer Erscheinung

	Ansicht des Weltlaufs


	Cap. 5. Gegensatz zwischen Wissenschaft und Kunst

	(Wissenschaft und Kunst)


	Cap. 6. Vom Genie

	Cap. 7. Vom Zweck des Kunstwerks

	Cap. 8. Vom subjektiven Antheil des ästhetischen Wohlgefallens

	Cap. 9. Vom Eindruck des Erhabenen

	Cap. 10. Vom objektiven Antheil des ästhetischen Wohlgefallens: oder, von der objektiven Schönheit

	Cap. 11. Von der Baukunst und Wasserleitungskunst

	Cap. 12. Gartenkunst und Landschaftsmalerei

	Cap. 13. Thiermalerei

	Cap. 14. Historienmalerei und Skulptur und zugleich über Schönheit, Karakter und Grazie

	Von der Grazie

	Vom Karakter


	Cap. 15. Vom Verhältniss der Idee zum Begriff,und demgemässe Beurtheilung der Allegorie

	(Allegorie.)


	Cap. 16. Ueber die Dichtkunst

	Cap. 17. Von der Musik

	Anmerkungen des Herausgebers (Textverweise, Übersetzungen und Zitatnachweise)




