
Frank Schlöffel

Heinrich Loewe

Zionistische Netzwerke und Räume

Neofelis Verlag



Inhalt

Vorwort  //  9

I.	 Einleitung
	 1.  Biographische Notizen  //  13
	 2.  Im Archiv  //  20
	 3.  Auf dem Weg zu den Produktionsstätten zionistischer Kultur   //  27

II.	 Altenheim, Friedhof, Nachleben – letzte Spuren  //  39

III.	 An(ge-)kommen in Berlin?  //  53

IV.	 Nationaljudentum in Aktion (1889–1892)
	 1. � Russisch-jüdisch wissenschaftlicher Verein –  

Laboratorium des nationaljüdischen Experiments in Berlin  //  72
	 2.  Die Selbst-Emancipation zirkulieren!  //  83
	 3.  An den Akademien  //  92
	 4.  Nationalismus, Palästina, ‚Ostjuden‘ – eine Debatte im Winter 1892  //  106

V.	 Zionismus in Aktion (1892–1897)
	 1.  Die Neuvermessung des nationaljüdischen Terrains Berlin  //  125
	 2.  Jung Israel – kulturtopographische Verflechtungen des Berliner Zionismus  //  131
	 3. � Jüdische Lesehalle und Bibliothek – Ort jüdischen Wissens,  

Ort jüdischer Wohltätigkeit  //  148
	 4.  Zwischen Selbst-Emancipation und Zion  //  154
	 5.  Berlin-Palästina-Basel  //  165

VI.	 ‚Schekelzahler*innen‘ in Aktion (1897–1908)
	 1. � Die Neuvermessung des zionistischen Terrains Berlin  

nach dem 1. Zionistenkongress  //  196
	 2.  Jüdische Rundschau  //  216
	 3.  Bibliotheken I  //  241



VII.	 Zionistische Kulturarbeiter*innen in Aktion I (1908–1918)
	 1.  Zionistische Kulturgeographien machen!  //  259
	 2.  Die Sprache(n) der Juden  //  277
	 3.  Palästinaprojektionen – hinter den Kulissen  //  295
	 4.  Bibliotheken II – in der Hauptsammelstelle, Berlin  //  308

VIII.	Zionistische Kulturarbeiter*innen in Aktion II (1918–1933)
	 1.  Zionistische Topographien der Kultur, der Bildung und des Wissens  //  314
	 2.  Exkurs in die Peripherie – Großstadt und Gartenstadt  //  333
	 3.  Jüdischer Schulverein  //  341
	 4.  Jüdische Volkskunde an der Freien Jüdischen Volkshochschule  //  348
	 5.  Bibliotheken III – Jüdische National- und Universitätsbibliothek  //  359
	 6.  Die neuen ‚Soncinat*innen‘  //  374

IX.	 (Neu-)Ankommen – Tel Aviver Fragmente
	 1.  In der Passage  //  385
	 2.  Stadtbilder  //  388
	 3.  Selbstorganisation  //  391
	 4.  Bücher für die Stadt  //  395

X.	 Zusammenfassende Betrachtungen  //  400

Anhang
Abkürzungen  //  410
Abbildungsverzeichnis  //  411
Quellenverzeichnis  //  412
Personenregister  //  475
Ortsregister  //  482





Für Efrim, Rosa, Milan und Dajena





8  //  9

Vorwort

Vorliegende raum- und verflechtungssensible Biographie ist ein Beitrag zur Kultur-, 
Sozial- und Geistesgeschichte moderner jüdischer Kulturen. Jede Episode, die aus dem 
Leben ihres Protagonisten Heinrich Loewe (1869–1951) erzählt, öffnet den Blick auf 
neue kulturelle und soziale jüdische Geographien – Jewish Spaces. Dabei wird weniger 
auf ihre Statik, sondern vielmehr auf ihre Bewegungen, die auch durch kleinteilige Ver-
schiebungen sichtbar gemacht werden, fokussiert. Es ist bspw. das Berlin des ausgehen-
den 19. Jahrhunderts, wo zionistische Aktivist*innen sich in öffentlichen Lokalen und 
ihren Privatwohnungen trafen – oder wie im Falle Loewes lange Zeit, kräftig unter-
stützt durch die Familie, zionistische Periodica edierten.1 Aus Privatwohnungen, deren 
Adressen anfangs häufig gewechselt hatten, wurden späterhin professionell arbeitende 
Büros, aus Versammlungen in Hinterzimmern diverser Kneipen und Restaurants Kund
gebungen in Prachtsälen. Schon mit Blick auf das zionistische Berlin der Jahrhundert-
wende lässt sich sagen, dass jene Geschichte, die hier als Verflechtungsgeschichte nach-
gezeichnet wird, eine von um-, er- und bekämpften Orten und Räumen der Moderne 
ist. Umso mehr gilt dies natürlich für den für deutsche Jüd*innen zuvorderst imaginä-
ren Raum ‚Palästina‘. Er wurde durch Zionist*innen wie Loewe zunächst im Schreiben 
angeeignet, später bereist und schließlich, etwa durch seine Mitwirkung am Aufbau der 
Jüdischen National- und Universitätsbibliothek in Jerusalem, materiell mitgestaltet. 
Das Schreiben über jene Bewegungen des historischen Zionismus hin nach ‚Eretz Israel‘, 
für die die physische und im Denken sich manifestierende Mobilität Heinrich Loewes 

1  Unter http://neofelis-verlag.de lässt sich auf der Produktseite des Buchs ein Stadtplan Berlins abrufen, 
in dem Heinrich Loewes Wohnungen, Zimmer und Unterkünfte, jüdische Institutionen, Orte für Unter-
richtskurse jüdischer Bildungsträger, Veranstaltungsorte und sonstige Einrichtungen, die für Loewe Rele-
vanz hatten, verzeichnet sind.



Vorwort﻿﻿﻿

stellvertretend stehen kann, ist vor dem Hintergrund der heutigen politischen Situ-
ation im Nahen Osten freilich nach wie vor brisant. Schon die Bezeichnung für das 
damalige Territorium – zunächst als Teil des Osmanischen Reichs, später als Mandats
gebiet unter britischer Verwaltung –, in dem die ersten jüdischen Siedlungen Mitte des 
19. Jahrhunderts gegründet wurden, kann zum Politikum werden; in zionistischen Kon-
texten einst verwendete Begriffe wie ‚Kolonisation‘, aber auch ‚Siedlung‘ lösen heute mit-
unter Befremden oder Missverständnisse aus. Nichtsdestotrotz wird gebotene Distanz 
haltend der Versuch unternommen, die Definitionsmacht über spezifische Begriffe, Ver-
hältnisse usf. zunächst den historischen Akteur*innen zu überlassen, ihnen im Lärm der 
Geschichte(n) zuzuhören, bevor das von den in Fragmenten erhaltenen Spuren Loewes 
nachgezeichnete soziale und kulturelle zionistische Archipel (neu) geknüpft wird. 
Ich richte den Blick auf die formative Phase des zionistischen Kollektivs in Berlin bis 
1898 (Kap. III–IV), frage danach, was es für Heinrich Loewe bedeutete, in Berlin, einer 
Großstadt, anzukommen, um dann im umfangreichsten Kapitel der vorliegenden Stu-
die, das die inhaltlichen Ausgangspunkte für die folgenden Kapitel bietet, auf die Ent
stehung und kulturelle Praxis der ersten zionistischen Zusammenschlüsse einzugehen. 
Ich fokussiere ihre ‚Mikrophysik‘ und die z. T. mit anderen jüdischen Initiativen geteil-
ten Aktionsfelder. Zudem werden hier die Grundlagen für eine zionistische Beziehungs-
geschichte zu Palästina gelegt, die sich in den folgenden Jahrzehnten fortschreiben 
sollte. – In Kapitel V. vertiefe ich den Blick auf die innere Mechanik des sich ausdeh-
nenden zionistischen Kollektivs. Persönliche Abhängigkeitsverhältnisse und deren 
Konsequenzen für Loewes Biographie werden herausgearbeitet. Mit der Redaktion 
der Jüdischen Rundschau rückt bspw. eine signifikante Produktionsstätte zionistischer 
Propaganda in den Fokus. Der das V. Kapitel schließende Abschnitt „Bibliotheken I“ ist 
der erste von insgesamt drei Abschnitten, die sich Loewe und den für seine Biographie 
eminent wichtigen Buchhäusern widmet. – Kap. VI und VII untersuchen Loewes 
kulturpraktische Aktionsfelder zwischen 1908 und 1933. Schwerpunkte bilden der 
politische Hebraismus und die Konstruktionsarbeit an Palästina. Die Konzeption einer 
jüdischen Gartenstadt bei Berlin am Ende des Ersten Weltkriegs wird näher beleuch-
tet. – Die Verhandlungen verschiedener politischer Fraktionen nach dem Ersten Welt-
krieg, die sich bspw. in den Sitzungsprotokollen der Berliner jüdischen Repräsentanten
versammlung abbilden, sind Ausgangspunkt des VIII. Kapitels, das Loewes Weg und 
jenen ausgewählter Kultur- und Bildungsinitiativen, an denen er partizipierte, bis zu sei-
ner Emigration nach Tel Aviv 1933 darstellt. – Kapitel IX nimmt Loewes Ankunft und 
die ersten Jahre seines Lebens in der Stadt am Mittelmeer in den Blick.
Der zeitgenössischen Sprache, die keine geschlechtergerechten Bezeichnungen, wie 
sie heute zunehmend verwendet werden, kennt, aber auch der Umstand, dass die 
zionistische Geschichte praktisch wie narrativ von Männern dominiert wurde, stel-
len für das Schreiben eine gewisse Herausforderung dar. Mit ihm ist die Gefahr des 

 

 

 

 



10  //  11

Unsichtbarmachens anderer Geschlechter verbunden, obschon es nicht erst seit dem 
1. Zionistenkongress 1897, auf dem Marie Reinus stellvertretend für die 14 weib
lichen Delegierten das Frauenwahlrecht – es kam erst auf dem folgenden Kongress zur 
Anwendung – erfolgreich eingefordert hatte, bspw. zahlreiche von Frauen getragene 
Organisationen innerhalb des zionistischen Kollektivs der Diaspora gab oder Frauen 
als Pionierinnen frühzeitig nach Palästina auswanderten. Bemerkenswert ist etwa eine 
Vereinsgründung in Berlin, auf die Heinrich Loewe in seinen unveröffentlichten Erinne-
rungen verweist: Unter dem Namen „Judas Töchter. Vereinigung jüdischer Frauen und 
Mädchen“ ist schon am 11. Februar 1895 auf Initiative von Rosa Thonn und Margarete 
Sachs ein Verein mit dem Ziel gegründet worden, ihn als „weiblichen Parallelverein“ 
Jung Israels zu einem „nützlichen Werkzeuge zionistischer Propaganda und jüdisch-
nationaler Erziehung“ zu machen.2 Auch Jung Israel selbst, der auf Initiative u. a. von 
Loewe 1892 gegründet wurde, schlossen sich „eine Anzahl junger Mädchen, zwar nicht 
als Mitglieder, wohl aber als ständige, gern gesehene Gäste an, ohne, dass das irgend 
etwas offizielles war.“3 Obschon also die offiziellen Quellen (Versammlungsprotokolle 
usf.) aus der Frühzeit des zionistischen Kollektivs, die später veröffentlichten Erinnerun-
gen verschiedener zionistischer Aktivisten sowie die Geschichtsschreibung des Zionis-
mus sich dazu – bis auf wenige Ausnahmen – weitgehend ausschweigen, ist zu betonen, 
dass Frauen schon in den formativen Jahren des zionistischen Kollektivs wesentlich an 
seiner Konstituierung beteiligt waren. Folglich wird im vorliegenden Buch zum großen 
Teil eine geschlechtergerechte Sprache verwendet, auch wenn die dem Buch zugrunde-
liegenden Quellen zum großen Teil männlich kodiert erscheinen.

Ohne die Unterstützung vieler Menschen und Institutionen wäre dieses Buch nie 
erschienen. Zunächst gilt meinen Betreuern Christoph Schulte und Joachim Schlör 
herzlicher Dank für die jahrelange Begleitung der Arbeit, für die produktive Kritik 
und für die Geduld. Joachim Schlör danke ich ganz besonders – nicht nur für die Auf-
nahme des Bandes in die von ihm herausgegebene Reihe –, ohne ihn hätte ich Heinrich 
Loewe nie ‚kennengelernt‘, mein wissenschaftlicher Werdegang wäre ohne ihn nicht 
denkbar gewesen. Bei der Studienstiftung des Deutschen Volkes möchte ich mich für die 
großzügige finanzielle Unterstützung meiner Promotion bedanken. Besonderer Dank 

2  Heinrich Loewe: Sichronot. Kap. Judas Töchter. CZA, A146/60, S. 1; vgl. ders.: Sichronot. Kap. Mit-
wirkung von Frauen. CZA, A146/68, S. 2. Zu den ersten nationaljüdischen Frauenvereinen in Öster-
reich und dem Deutschen Reich sowie zu den ersten nationaljüdischen Aktivistinnen selbst vgl. Mark H. 
Gelber: Melancholy Pride. Nation, Race, and Gender in the German Literature of Cultural Zionism. Tübin-
gen: Niemeyer 2000, S. 161–163. Die erste Gründung eines nationaljüdischen Frauenvereins geht auf 
November 1885 zurück. Unter dem Namen „Verein jüdischer junger Damen – Mirjam“ wurde er in Wien 
gegründet.
3  Loewe: Sichronot. Kap. Mitwirkung von Frauen, S. 1. Loewe erwähnt hier neben einigen anderen Akti-
vistinnen bspw. Betty (Isabella) Friedländer, die ihm zufolge schon im Russisch-jüdisch wissenschaftlichen 
Verein aktiv gewesen war.

 

 

 

 



Vorwort﻿﻿﻿

gilt allen Mitarbeiter*innen der Archive und Bibliotheken, die ich für die Recherche 
bis 2014 aufgesucht habe und die mich tatkräftig unterstützt haben: Karin Bürger und 
Ursula Wallmeier (Bibliothek des Moses Mendelssohn Zentrums, Potsdam), Nurit 
Libman, Tanya Zhovner, David D. Rubin (Bet Ariela, Tel Aviv), Rochelle Rubenstein, 
Simone Schliachter, Batia Leshem (Zionistisches Zentralarchiv, Jerusalem), Inka Arroyo 
(Central Archives for the History of the Jewish People, Jerusalem), Gil Weissblei (Archiv 
der Nationalbibliothek Israels, Jerusalem), Shlomo Meir (Leo Baeck Institut, Jerualem), 
Orna Zeltzer (Chaim-Weizmann-Archiv, Rechovot) Ziona Raz (Stadtarchiv Tel Aviv), 
Nili Davidson (Museum der deutschsprachigen Juden, Tefen), Barbara Welker (Archiv 
des Centrum Judaicum, Berlin), Ulrike Neuwirth (Archiv des Jüdischen Museums 
Berlin), Ilona Kalb, Winfried Schultze (Archiv der Humboldt-Universität zu Berlin), 
Ilka Lenze (Archiv der Bibliothek für Bildungsgeschichtliche Forschung des Deutschen 
Instituts für Internationale Pädagogische Forschung, Berlin), Bianca Welzing-Bräutigam 
(Landesarchiv Berlin), Gerhard Keiper (Politisches Archiv des Auswärtigen Amts, 
Berlin), Bärbel Mund (Archiv der Niedersächsischen Staats- und Universitätsbibliothek, 
Göttingen) und Uwe Förster (Kunstmuseum Kloster Unser Lieben Frauen, Magdeburg). 
Für den regen wissenschaftlichen Austausch, ihre Kritik und Hinweise zum Manuskript 
möchte ich mich über die oben genannten hinaus – und in der Hoffnung, niemanden 
zu vergessen – ganz herzlich bedanken bei: Dov Schidorsky, Ines Sonder, Annekathrin 
Helbig, Raiko Hannemann, Erik Petry, Nathanael Riemer, Caroline Jessen, Philipp 
Messner, Mathias Berek, Judith Siepmann, Lina Barouch, Albrecht Spranger, Heinz 
Nowak und allen Teilnehmer*innen der Colloquien an der Philosophischen Fakul-
tät der Universität Potsdam. Jutta Sade und auch Esthi Ben Joseph danke ich für die 
wunderbaren Gespräche und den warmen Empfang daheim bei ihnen. Und nicht zuletzt 
möchte ich Matthias Naumann und Annika Ermel vom Neofelis Verlag danken. Ohne 
Euch gäbe es nicht nur dieses Buch nicht, sondern auch nicht den Verlag, in dem es nun 
so sorgfältig lektoriert und wunderbar gesetzt erscheint.

 

 

 

 



12  //  13

I.   
Einleitung

1.  Biographische Notizen
Als Heinrich Loewe am 11. Juli 1869 im kleinen Ackerbaustädtchen Wanzleben 
bei Magdeburg geboren wurde, war bereits etwas mehr als ein halbes Jahrhundert 
vergangen, seitdem Friedrich Wilhelm III. am 12. März 1812 dem Staat Preußen 
das Emanzipationsedikt gab und damit die bürgerliche Gleichberechtigung der 
Jüd*innen rechtlich kodifiziert wurde. Um das Jahr 1840 lebten in Wanzleben nur 
sechs Jüd*innen.1 Es gab hier weder eine Synagoge noch eine jüdische Religionsschule 
noch einen jüdischen Friedhof. Allerdings verzeichnete das Straßennetz des Ortes eine 
‚Judengasse‘. Dieses Zeugnis einer ehemaligen geschlossenen jüdischen Ansiedlung in 
direkter Ortslage spricht für die Existenz einer jüdischen Gemeinde in Wanzleben 
seit dem Spätmittelalter. „Die Umgebung der Familie war durchaus deutsch“2, notiert 
Loewe in seinen Erinnerungen. Nur zwei jüdische Familien lebten in der Kleinstadt in 
den 1870er und 1880er Jahren.3 Die jährlichen Höhepunkte des bürgerlichen Lebens 
bildeten Weihnachten, das Schützenfest und das Schweineschlachten zum Neuen Jahr.4 
Als jüngstes von insgesamt fünf Kindern wird Heinrich Loewe hier geboren, im Haus 
in der Roßstraße 12, das sein Vater, Louis Loewe (1819–1899), Ende der 1850er Jahre 
erwarb und ausbauen ließ, um hier zugleich mit seiner in den nächsten Jahren sich stetig 

1  Sämtliche Angaben zu Wanzleben im 19. Jahrhunderts sind der umfassenden Arbeit Juden und Juden-
gemeinden in der Magdeburger Börde und in den eingeschlossenen Teilen Anhalts von Heinz Nowak ent-
nommen, die zur Abfassungszeit dieser Arbeit als Manuskript vorlag. Ich hatte Gelegenheit, Heinz Nowak 
persönlich kennenzulernen. Hiermit möchte ich mich für die Gespräche und für den herzlichen Empfang 
besonders bedanken.
2  Heinrich Loewe: Sichronot. Kap. Gross-Wanzleben. CZA, A146/61, S. 4.
3  Heinrich Loewe: Sichronot. Kap. Judentum in Wanzleben. CZA, A146/61, S. 1.
4  Loewe: Sichronot. Kap. Gross-Wanzleben, S. 12a.



I.  Einleitung ﻿﻿﻿

vergrößernden Familie zu wohnen und ein Geschäft zu betreiben.5 Während Louis 
Loewe ursprünglich aus dem mecklenburgischen Strelitz stammte und einige Jahre in 
Berlin verbrachte – dort nicht nur seine Ausbildung in der angesehenen Buchhandlung 
M. Veit & Comp.6 absolvierte, sondern auch Mitglied der zur proletarischen Aufstands-
bekämpfung gegründeten Bürgerwehr von 1848 wurde –,7 wuchs Heinrichs Mutter 
Betty, geb. Plaut (1826–1900), genannt Bertha, in unmittelbarer Nähe zu Wanzleben, 
im benachbarten Oschersleben, auf. Louis und Betty heirateten am 15. August 1860.

„In Wanzleben gab es wenig Gelegenheit, vom Judentume etwas zu hören oder zu erler-
nen“ 8, erinnert sich Loewe. Das Elternhaus, ein einfaches, altes Haus mit kleinem Gar-
ten, Waschhaus, Stall und Ziehbrunnen auf dem schmalen, dahinter gelegenen Hof,9 
wirkte einigermaßen kompensierend, wenn auch kulturelle und religiöse Institutionen, 
die man in größeren und Großstädten vorfand, kaum zu ersetzen waren. Es bildete in 
diesem vom Protestantismus geprägten kleinstädtischen Raum einen jüdischen Mikro-
kosmos. Die Mutter brachte ihren Kindern das hebräische Alphabet bei, es wurde, wenn 
auch großteils auf Deutsch, gebetet – auch das Shma Yisrael. Der Shabbat, die jüdischen 
Speisevorschriften (Kashrut) und die hohen jüdischen Feiertage wurden eingehalten. 
Koschere Lebensmittel bezog die Familie aus Oschersleben, Familienangehörige bestat-
tete man auf dem jüdischen Friedhof in Egeln.10 Das Wohnzimmer zierten Pastelle der 
Ur- und Ur-Ur-Großeltern. In der kleinen Bibliothek im Hause befand sich eine Aus-
gabe des Tanach von 1716, den der Vater, so Heinrich Loewe, täglich las. Baruch 
Spinozas Theologisch-politisches Traktat lag im Bücherschrank, aber auch Martin Luthers 
Bibelübersetzung, Werke von Jean Paul, Johann Gottlieb Fichte, William Shakespeare, 
Hans Christian Andersen, den Gebrüdern Grimm und nicht zuletzt Fritz Reuter, dem 
Lieblingsschriftsteller der Eltern.11 Als „Grenzbewohner“12 charakterisiert Loewe seine 
Familie in Wanzleben, als an der kulturellen Peripherie Lebende. 

5  Heinrich Loewe: Sichronot. Kap. Louis Loewe. CZA, A146/61, S. 9.
6  Zu Moritz Veit, der zusammen mit seinem ehemaligen Kommilitonen und Lehrer von Louis Loewe, 
Joseph Lehfeld (ursprünglich: Joseph Levy), die Boikesche Buchhandlung kaufte und in die Buchhandlung 
Veit & Comp. umwandelte, vgl. Jacob Toury: Jüdische Buchhändler und Verleger in Deutschland vor 1860. 
In: Bulletin des LBI 9 (1960), S. 58–69, hier 67–69; Monika Richarz: Der Eintritt der Juden in die akade-
mischen Berufe in Deutschland 1678–1848. Tübingen: Mohr Siebeck 1974, S. 203–204; Stefi Jersch-Wenzel: 
Jüdische Bürger und kommunale Selbstverwaltung in preußischen Städten 1808–1848. Berlin: de Gruyter 
1967, S. 61–62; Sebastian Panwitz: Die Gesellschaft der Freunde 1792–1935. Berliner Juden zwischen Aufklä-
rung und Hochfinanz. Hildesheim / Zürich / New York: Olms 2007, S. 122–124; Heinrich Hubert Houben: 
Jungdeutscher Sturm und Drang. Leipzig: Brockhaus 1911, S. 26–27.
7  Vgl. Loewe: Sichronot. Kap. Louis Loewe, S. 6.
8  Loewe: Sichronot. Kap. Judentum in Wanzleben, S. 1.
9  Heinrich Loewe Sichronot. Kap. Häusliches Leben in Wanzleben. CZA, A146/61, S. 1.
10  Loewe: Sichronot. Kap. Judentum in Wanzleben, S. 1.
11  Ebd., S. 5; Heinrich Loewe: Sichronot. Einschaltung, Louis Loewe, Berta geb. Plaut. CZA, A146/61, 
S. [1].
12  Heinrich Loewe: Sichronot. Einfügung bei Berta Plaut – Loewe. CZA, A146/61, S. [1].

 

 

 

 



14  //  15

Einige der Kinder verließen Wanzleben frühzeitig. Gerade einmal neun Jahre alt, 
besuchte Eduard (geb. 1862), das älteste der Kinder, ab 1871 die Jacobson-Schule in 
Seesen,13 eine aufklärerische, jüdische Schule, die von dem in Halberstadt gebore-
nen ‚Hof­juden‘ Israel Jacobson 1801 im nordwestlichen Teil des Harzes gegründet 
worden war. Vier Jahre später verließ auch Richard (geb. 1863) das Haus der Eltern. 
Er ging nach Magdeburg, in die Hauptstadt der Provinz Sachsen. Hier besuchte er das 
protestantische Pädagogikum Kloster Unser Lieben Frauen und erhielt Religions- und 
Hebräischunterricht in der Schule der Jüdischen Gemeinde. Johanna (geb. 1865) und 
Moritz (geb. 1867) wurden weder in jüdischer Religion unterrichtet noch lernten sie 
Hebräisch. Während Johanna im Elternhaus zurück blieb und im Alter von 25 Jahren 
an der Influenza starb,14 verließ Moritz die Kleinstadt, um in die Fußstapfen seines 
Vaters zu treten und im brandenburgischen Havelberg eine Lehre als Kaufmann zu 
beginnen. 
Im Herbst 1883 musste Louis Loewe sein Geschäft in Wanzleben aufgeben. Ein 
Konkursverfahren wurde von den zuständigen Behörden eingeleitet, sämtliche Waren 
am 17. August 1883 zu Tagespreisen verkauft.15 Das Grundstück in der Roßstraße 
erwarb ein gewisser Ökonomierat Schaeper,16 bevor die Familie nach Magdeburg 
übersiedelte. Im Zentrum der damals 30.000 Einwohner*innen zählenden Provinz
hauptstadt ließ sie sich nieder. Über das Ankommen in Magdeburg schreibt Heinrich 
Loewe – über sich als Dreizehnjährigen, der zum ersten Mal in seinem Leben Bekannt-
schaft mit großstädtischem Raum machte:

Als wir in Magdeburg ankamen und den Bahnhof verliessen, sah ich mi[ch] gegenüber einer langen 

Strasse, wo alle Häuser vierstöckig waren, d. h. nach meinen Dafürhalten, so hoch wie in Wanzleben 

die Türme. Ich fragte Richard, der damals Primaner war, wie die Leute da oben hinaufkämen, denn 

aus der vierten Etage guckte ein Mann heraus. […] Immerhin war es doch interessant zum ersten Mal 

einen Fluss zu sehen.17

Wenige Tage später folgte der erste Synagogenbesuch.
Nachdem Richard, Eduard und Heinrich in Magdeburg zunächst in verschiedenen 
Pensionen lebten, darunter die Pension Jettchen Rosenfeld und die Pension Alfred 

13  Zur Jacobson-Schule vgl. Meike Berg: Jüdische Reformschule im Herzogtum Braunschweig. Die 
Jacobson-Schule in Seesen von der Spätaufklärung bis zur Reichsgründung. In: Britta L. Behm / Uta 
Lohmann / Ingrid Lohmann (Hrsg.): Jüdische Erziehung und aufklärerische Schulreform. Analysen zum 
späten 18. und frühen 19. Jahrhundert. Münster: Waxmann 2002, S. 253–268. 
14  Die Influenza-A-Pandemie von 1890 war der erste von insgesamt sechs großen Ausbrüchen der 
Krankheit.
15  Vgl. Stange: Konkursverfahren. In: Amtliches Wanzlebener Kreisblatt, 04.10.1883, S. 1.
16  Loewe: Sichronot. Kap. Gross-Wanzleben, S. 9a.
17  Heinrich Loewe: Sichronot. Kap. Kloster Unser Lieben Frauen. CZA, A146/61, S. 2.

 

 

 

 



I.  Einleitung ﻿﻿﻿

Wiesenthal,18 bezog die Familie eine Wohnung in der Kaiserstraße 12a. Hatte Heinrich 
Loewe die ersten Schuljahre an der Gehobenen Bürgerschule in Wanzleben verbracht, 
willigten seine Eltern ein, dass er seinem Bruder an das Pädagogikum Kloster Unser 
Lieben Frauen folgt. Die Gesetze und Weisungen für die Schüler des Klosters Unser Lie-
ben Frauen zu Magdeburg, die nach bestandener Aufnahmeprüfung seines Sohnes von 
Louis Loewe am 11. April 1883 unterschrieben wurden, zeigen, dass die vermeint-
lich zwischen 1832 und 1834 säkularisierte,19 nun staatlich anerkannte Schule kei-
neswegs ihren religiösen Charakter abgelegt hatte. „Christliche Gottesfurcht“ zählen 
die Weisungen als oberste Handlungsmaxime des zukünftigen Schülers an einer der 
angesehensten humanistischen Lehranstalten in Preußen auf.20 In der Schule, die ihre 
Schüler, in der zeitgenössischen pädagogischen Praxis verhaftet, innerhalb wie außer-
halb der Einrichtung auf militärische Art und Weise disziplinierte,21 blieben Richard 
und Heinrich die einzigen Juden. Am christlichen Religionsunterricht nahm Heinrich 
nicht teil.22 Anders als bei seinem Bruder, der an der Schule zum durch Stipendien 
finanzierten „Musterschüler“23 avancierte, dokumentiert das Zeugnis Heinrichs im 
besten Fall durchschnittliche Leistungen. Auszeichnen konnte er sich ausschließlich 
in den Fächern Geschichte und Geographie, die er mit dem Prädikat „Gut“ abschloss.24 
Wie sein Bruder Richard wurde Heinrich parallel zum Unterricht am Pädagogikum 
an der Schule der Magdeburger Jüdischen Gemeinde unterrichtet. Der Gemeinde
rabbiner, Moritz Rahmer, war es, der Loewe die Möglichkeit zu ersten journalistischen 
Versuchen gab. Sie arbeiteten ab Ende der 1880er Jahre zeitweilig gemeinsam an der 

18  Heinrich Loewe: Sichronot. Kap. Kloster Unser Lieben Frauen. CZA, A146/61, S. 5.
19  Uwe Förster: Zu Ausstellung und Katalog. In: Matthias Puhle (Hrsg.): Zwischen Kanzel und Kathe-
der. Das Kloster Unser Lieben Frauen Magdeburg vom 17. bis 20. Jahrhundert. Ausstellungskatalog Kunst
museum Kloster Unser Lieben Frauen. Calbe: Grafisches Centrum Calbe 1998, S. 17–19, hier S. 18. 
20  Gesetze und Weisungen für die Schüler des Klosters Unser Lieben Frauen zu Magdeburg. Magdeburg 
1872, S. 3.
21  Die Weisungen umfassen einen umfangreichen Katalog von Ge- und Verboten, die dem Pädagogikum 
den Anstrich einer totalitären Bildungseinrichtung geben. Geregelt wurde etwa, wann und wo sich die 
Schüler während des Schulbetriebs aufzuhalten haben oder wie sich man sich im Unterricht zu verhal-
ten habe: „Während des Unterrichts ist jede nachlässige Haltung, alles Plaudern, Vorsagen, Absehen oder 
Abschreiben, sowie der Gebrauch beschriebener Lehrbücher untersagt.“ (Ebd., § 5.) Bemerkenswert ist aber 
vor allem, dass auch das Leben der Schüler außerhalb der Schule reglementiert werden sollte. Sogar die 
Wahl des Wohnortes musste mit dem Klassenleiter und dem Schulleiter abgesprochen werden: „Das ganze 
häusliche Leben der Schüler muß mit den Zwecken der Schule im Einklang stehen. Daher darf zunächst 
kein Schüler eine Wohnung wählen oder wechseln ohne vorherige Berathung mit dem Klassenordinarius 
und ohne Zustimmung des Probstes. Eine Pension, die der letztere nach vorliegenden Erfahrungen bedenk-
lich findet, ist sofort aufzugeben.“ (Ebd., § 9.) Und weiter: „Ungeeigneten Umgang außerhalb des Kreises 
seiner Mitschüler hat jeder Schüler zu meiden und auf Weisung des Probstes oder Ordinarius sofort aufzu-
geben.“ (Ebd., § 11.)
22  Vgl. Zeugnis der Reife von Heinrich Loewe, 19.03.1889. Pädagogikum zum Kloster Unser Lieben 
Frauen. CZA, A146/001. 
23  Loewe: Sichronot. Kap. Kloster Unser Lieben Frauen, S. 7.
24  Vgl. Zeugnis der Reife von Heinrich Loewe.

 

 

 

 



16  //  17

bereits 1870 von Abraham Treuenfels in Breslau gegründeten Israelitischen Wochen-
schrift für die religiösen und socialen Interessen des Judenthums. 
In Berlin, wo sich Heinrich Loewe im April 1889 an der Philosophischen Fakultät der 
Friedrich-Wilhelms-Universität immatrikulierte und gleichzeitig Veranstaltungen an 
der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums25 besuchte, begann sein öffent
liches Engagement für die nationaljüdische Idee. Am Ende einer Epoche des Übergangs 
und Wandels angelangt, die geprägt war von nachhaltigen wirtschaftlichen, politischen, 
sozialen und kulturellen Transformationsprozessen, suchten vor allem in Berlin jüdi-
sche Studierende nach Reaktionsmöglichkeiten auf die Krise der jüdischen Assimila-
tion26 und den raumgreifenden, modernen Antisemitismus27, nach explizit jüdischen 
Ausdrucksformen. Berlin, die im Wachsen begriffene Metropole jüdischer Kulturen, 
die Stadt der ‚Jüdischen Renaissance‘, entwickelte sich in den folgenden Jahrzehnten 
zu einem der internationalen Zentren des Kollektivs. Richard Loewe sagte über sei-
nen jüngeren Bruder: Er „sei eigentlich die Seele dessen, was [zu dieser Zeit] als jüdi-
sche Bewegung in Berlin sich abspielte“28. Heinrich Loewe trug entscheidend dazu bei, 
dass das zunächst nationaljüdische, später dezidiert zionistische Kollektiv29, welches 

25  Nach ihrer Gründung am 6. Mai 1872 führte die Einrichtung offiziell den Titel ‚Hochschule‘. 1883 
wurde sie allerdings zwangsweise in ‚Lehranstalt‘ umbenannt. Zur Geschichte der Hochschule im All
gemeinen und ihrer Namensänderungen im Besonderen vgl. Marianne Awerbuch: Die Hochschule für die 
Wissenschaft des Judentums. In: Reimer Hansen / Wolfgang Ribbe / Willi Paul Adams (Hrsg.): Geschichts-
wissenschaft in Berlin im 19. und 20. Jahrhundert. Persönlichkeiten und Institutionen. Berlin / New York: de 
Gruyter 2006, S. 517–552, hier S. 532.
26  Einer kritischen Betrachtung unterziehen Till van Rahden und Shulamit Volkov bspw. den 
Assimilationsbegriff (vgl. Till van Rahden: Juden und andere Breslauer. Die Beziehungen zwi-
schen Juden, Protestanten und Katholiken in einer deutschen Großstadt 1860–1925. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht 2000, S. 17–24; Shulamit Volkov: Jüdische Assimilation und jüdische Eigenart 
im Deutschen Kaiserreich. Ein Versuch. In: Geschichte und Gesellschaft 9,3 (1983), S. 331–348). Für eine 
kritische Betrachtung des damit verbundenen Diskurses über Deutschtum und Judentum vgl. Christoph 
Schulte: Nicht nur zur Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): Deutschtum und Judentum. Ein Disput unter Juden 
aus Deutschland. Stuttgart: Reclam 1993, S. 5–27.
27  Zur Entstehungsgeschichte des modernen Antisemitismus vgl. Norbert Kampe: Von der „Gründerkrise“ 
zum „Berliner Antisemitismusstreit“. Die Entstehung des modernen Antisemitismus in Berlin 1875–1888. 
In: Reinhard Rürup (Hrsg.): Jüdische Geschichte in Berlin. Essays und Studien. Berlin: Hentrich 1995, 
S. 85–100.
28  Jehuda Louis Weinberg / Hanna Weinberg-Schalit: Jahrhundertwende. Eine Novelle in Briefen. Unver-
öffentlichtes Manuskript, S. 52 (Privatbesitz F. S.).
29  Im Folgenden wird in Bezug auf die Vielheit zionistischer Akteur*innen und ihrer Verbindungen unter-
einander von ‚Kollektiv‘ gesprochen. Ich verwende den Begriff in Anlehnung an die Akteur-Netzwerk-
Theorie, die Bruno Latour als eine Soziologie der Assoziationen versteht (vgl. Bruno Latour: Eine neue 
Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2007). Im Gegensatz zu „soziologisch vorbelasteten Begriffen wie ‚Gesellschaft‘, ‚System‘ oder ‚Struk-
tur‘“ (Theo Röhle: Der Google-Komplex. Über Macht im Zeitalter des Internets. Bielefeld: Transcript 2010, 
S. 65, Anm. 12), aber auch Bewegung – wie das zionistische Kollektiv zeitgenössisch und in Forschungs
arbeiten häufig bezeichnet wird – öffnet jene „schwache und theoriearme Definition“ (ebd.) den Raum für 
die Definitionsmacht der Handelnden. Vgl. Kap. I.3.

 

 

 

 



I.  Einleitung ﻿﻿﻿

im Verlauf der Geschichte Trägerin der umfassenden zionistischen Revolution werden 
sollte, erste Konturen annahm. 
Die Liste der Aktionsräume Loewes, die diese Studie betrachtet, ist sehr lang: Das erste 
Laboratorium des nationaljüdischen Experiments, der Russisch-jüdisch wissenschaft
liche Verein, entstand Ende 1889. Loewe war als einziger Deutscher Mitglied. Es 
knüpften sich in der Folgezeit Kontakte zu anderen bestehenden Initiativen, etwa zur 
Kadimah in Wien; mit dem Magen David eigneten sich die Aktivist*innen erste Sym-
bole an, die sie nach außen als ‚Nationaljüd*innen‘ kenntlich machten. Die von Nathan 
Birnbaum in Wien redigierte Selbst-Emancipation, die Loewe als Chefredakteur ab 
1895 unter dem Namen Jüdische Volkszeitung, später Zion, weiterführen sollte, entwi-
ckelte sich zum Archiv des kollektiven Fortschritts. Durch die Rekrutierung vornehm-
lich in studentischen Kreisen, öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen und sonstige 
Propaganda gelang es den Berliner Aktivist*innen, ihre Ideen in die Berliner Kultur
topographie einzuschreiben. Im Mai 1892 entstand u. a. auf Initiative von Loewe mit 
Jung Israel ein weiteres zionistisches Forum. Erste Allianzen mit nicht-nationaljüdischen 
Kreisen wurden geschlossen, mit der Jüdischen Lesehalle und Bibliothek und dem Paläs-
tina-Pavillon auf der Berliner Gewerbeausstellung zwischen 1894 und 1896 erste koope-
rative Projekte durchgeführt. 1895 unternahm Loewe zusammen mit Willy Bambus30 
die erste Palästinaexkursion. Eine zweite folgte, von der aus er als Delegierter der jüdi-
schen Dörfer in Palästina zum 1. Zionistenkongress nach Basel 1897 reiste. Durch die 
nach dem 1. Zionistenkongress einsetzende Professionalisierung und Hierarchisierung 
des zionistischen Kollektivs war Loewe in den Jahren nach dem Kongress gezwungen, 
einerseits seine Position in der entstandenen Organisation neu zu definieren, anderseits 
seinen Lebensunterhalt zu sichern. Seinen Posten als Vorsitzender der Berliner Zionisti-
schen Vereinigung (BZV) legte er kurze Zeit nach dem 2. Zionistenkongress 1898 nie-
der. In der Zwischenzeit war nicht nur sein Vater erkrankt, auch gab es innerhalb des 
zionistischen Kollektivs zahlreiche persönliche Differenzen. Sichtlich frustriert zog sich 
Loewe vorübergehend aus der zionistischen Arbeit zurück. Seine Eltern starben kurz 
nacheinander. Ende August 1899 gelang es Loewe, erst Schritte zu unternehmen, um 
seine wirtschaftliche Existenz außerhalb der Zionistischen Organisation zu sichern. Er 
nahm eine Tätigkeit an der Bibliothek der Friedrich-Wilhelms-Universität auf. Hier 
arbeitete er, zuletzt als Bibliotheksrat, bis zu seiner Entlassung 1933.
1902 erfolgte Loewes zionistisches Comeback. Ein Jahr zuvor, am 10. September 1901, 
hatten er und die sieben Jahre jüngere Johanna Auerbach geheiratet. Johanna, einer 
Rabbinerfamilie aus Wronke entstammend, war später in zionistischen Zusammen
hängen, vor allem auch in der jüdischen Wohlfahrtsarbeit und Kinderfürsorge 

30  Zur Willy Bambus’ Biographie vgl. Erik Petry: Ländliche Kolonisation in Palästina. Deutsche Juden und 
früher Zionismus am Ende des 19. Jahrhunderts. Köln: Böhlau 2004, S. 270–273.

 

 

 

 



18  //  19

engagiert. Loewe zählt sie bspw. zu den Gründerinnen des Kinderheims Ahawah in 
der Auguststraße.31 Heinrichs und Johannas Kinder, Hadassa und Gideon, wurden am 
17. Juni 1902 bzw. am 14. November 1907 geboren.32 Loewe übernahm nacheinander 
die Redaktion der Zeitschrift Der Jüdische Student und der Jüdischen Rundschau, die 
als Zentralorgan der Zionistischen Organisation für Deutschland fungierte. 1907, ein 
Jahr bevor Loewe als Chefredakteur der Rundschau entlassen wurde, berief man ihn 
als Referent für „Palästina-Kulturfragen“ in das in Berlin neu gegründete Zentralbüro 
der Zionistischen Weltorganisation (WZO). Erstmals wurde er, nachdem er bereits seit 
1905 für die Gründung einer Nationalbibliothek Propaganda in zionistischen Kreisen 
betrieb, an der zionistischen Projektierung des kulturellen Aufbaus Palästinas auf inter-
nationaler Ebene beteiligt. In den folgenden Jahren war Loewe in die Gründung der 
Organisation für hebräische Sprache und Kultur, Histadrut Ivrit, involviert, die bspw. 
den Kongress für hebräische Sprache und Literatur von 1909 vorbereitete und den ersten 
hebräischen Kindergarten in Berlin gründete. Ab Dezember 1911 entwickelte Loewe 
zudem für den Jüdischen Nationalfonds (JNF) Lichtbildvorträge, die als Propaganda-
mittel eingesetzt wurden.
Im Januar 1914 wurde Heinrich Loewe zum Direktor der Hauptsammelstelle für die 
Jüdische National- und Universitätsbibliothek in Berlin berufen. Loewe koordinierte 
die Sammelstelle, die kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkriegs ihren Betrieb in Berlin 
aufnahm. In diesem Zusammenhang entstand ein Netz aus Organisationen und Privat
personen, die in verschiedenen Städten der jüdischen Diaspora die aus Berlin dirigierte 
Sammeltätigkeit unterstützten. Nach dem Ersten Weltkrieg verschob sich Loewes 
Arbeitsschwerpunkt für die Bibliothek. Nicht mehr nur das Sammeln und die Verschi-
ckung von Büchern sowie die Propagandatätigkeit für das neue Kulturinstitut gehör-
ten zu seinen Aufgabenbereichen, sondern er war zudem in den Bau des Wolffsohn
hauses, jener 1930 eröffneten neuen ‚Heimstätte‘ für die Bücher auf dem Skopusberg in 
Jerusalem eingebunden. Zwar noch im Rahmen des Aufbaus der Jüdischen National- 
und Universitätsbibliothek (JNUL) aktiv, erweiterte sich das Spektrum seiner Tätig-
keiten auch in anderer Richtung: Loewe und andere zionistische Aktivist*innen 
arbeiteten daran, die jüdische Kultur- und Bildungslandschaft Berlins in eine zionis-
tische umzuwandeln. Sie initiierten, teilweise in Kooperation mit anderen politischen 
Akteur*innen, nicht nur zahlreiche Kultur- und Bildungsprojekte, darunter etwa 1919 
den Jüdischen Schulverein und die Freie Jüdische Volkshochschule (FJV) sowie 1924 

31  Vgl. Heinrich Loewe. Sichronot. Kap. Die Zionistin. CZA, A146/69, S. 10. Zum Kinderheim vgl. 
Regina Scheer: AHAWAH. Das vergessene Haus: Spurensuche in der Berliner Auguststraße. Berlin: Aufbau 
2004.
32  Hadassa trat in akademischer Hinsicht in die Fußstapfen ihres Vaters. Sie studierte ab 1926 Orientali-
sche Sprachen in Bonn, nachdem sie bereits sieben Semester in Berlin absolviert hatte. Für diese Informa-
tion danke ich Birgit Formanski vom Universitätsarchiv Bonn.

 

 

 

 



I.  Einleitung ﻿﻿﻿

die Soncino-Gesellschaft der Freunde des jüdischen Buches, sondern wurden – neu orga-
nisiert und als Jüdische Volkspartei (JVP) formiert – eine signifikante Akteurin der 
Berliner jüdischen Kommunalpolitik.
Sein Leben endete wie das vieler Angehöriger, Freund*innen und Kolleg*innen in Berlin 
abrupt 1933. Loewe und seine Familie emigrierten in das britische Mandatsgebiet Paläs-
tina, wo er bis 1948 als Leiter der Stadtbibliothek Shaar Zion in Tel Aviv tätig war. Bis 
zu seinem Tod waren es noch drei weitere Jahre, die er zuletzt im Staat Israel lebte.

2.  Im Archiv 
Der Vielschreiber Heinrich Loewe hat einen immens großen Quellenkorpus hinter
lassen, der sich im Wesentlichen auf das Zionistische Zentralarchiv (CZA) und das 
Archiv der Jüdischen National- und Universitätsbibliothek in Jerusalem sowie das 
Kulturzentrum Bet Ariela – Shaar Zion in Tel Aviv verteilt. Diese Wissensspeicher 
mit ihren spezifischen Praktiken des Sammelns, Aufbewahrens und Erschließens sind 
wesentliche Akteure im „historischen Feld“.33 Zu selten wurden sie bisher als solche 
wahrgenommen, obwohl sie als konstitutiv für die Auswertungspraxis historischer 
Quellen gelten können. Das Archiv wäre, so Julia Herzberg, nicht als „Sehnsuchtsort“ 
zu bewerben, sondern es müsse dem*der Geschichts(be-)arbeiter*in als Ort des „Miss-
trauens“ erscheinen. Die Leerstellen im Archiv sollten statt Schweigen Fragen provo-
zieren.34 Eine Studie, die etwa die Praxis des CZA – dem wohl weltweit wichtigsten 

33  Julia Herzberg: Russische Trojaner. Über das Eindringen bäuerlicher Autobiographik in das Archiv. In: 
L’Homme 20,1 (2009), S. 111–123, hier S. 123. In den letzten Jahren gab es erste Versuche, Teilaspekte des 
Verhältnisses von Archiv und Forschung im Rahmen der Jewish Studies aufzugreifen. Eine Konferenz an 
der Universität Cape Town im April 2011 widmete sich bspw. dem Zusammenhang von jüdischer Migra-
tion und Archiv. Die Veranstaltung, die kooperativ vom Kaplan Centre for Jewish Studies and Research 
und dem Parkes Institute for the Study of Jewish/non-Jewish Relations initiiert wurde, wollte u. a. die Rolle 
von Archiven als „Erinnerungstransmitter“ und Migration als mobilisierendes Element im Schaffungs- bzw. 
Konstruktionsprozess neuer Archive hinterfragen (vgl. Parkes Institute: The Archive and Jewish Migration: 
From Antiquity to the Present. Conference and Call for Papers. http://www.southampton.ac.uk/parkes/
news/conf_migration_11.shtml (Zugriff am 20.06.2012)). Eine weitere, in diesem Zusammenhang wich-
tige Konferenz fand bereits 1999 in Potsdam statt. Hier wurde vor allem eine Bestandsaufnahme jüdi-
scher Archive und Sammlungen in Europa vorgenommen, Problemlagen der Archivlandschaft sondiert und 
einzelne Sammlungen vorgestellt (vgl. Jean-Claude Kuperminc / Rafaële Arditti (Hrsg.): Preserving Jewish 

Archives as Part of the European Cultural Heritage. Paris: Alliance Israélite Universelle 2001).
34  Vgl. Herzberg: Russische Trojaner, S. 123. Hierzu auch Hubertus Büschel: Das Schweigen des Sub
alternen. Die Entstehung der Archivkritik im Postkolonialismus. In: Anja Horstmann / Vanina Kopp 
(Hrsg.): Archiv – Macht – Wissen. Organisation und Konstruktion von Wissen und Wirklichkeiten in Archi-
ven. Frankfurt am Main / New York: Campus 2010, S. 73–88, hier S. 75–79. Anja Horstmann / Vanina 
Kopp: Einleitung. In: Ebd., S. 9–22, folgend sind Archive „Orte der Herrschaftspraxis“ (ebd., S. 14), „Orte 
der Wissenskonstruktion“ (ebd., S. 16) und „Orte der (Re-)Präsentation und Wandlung“ (ebd., S. 18). Mit 
Bezug auf Michel Foucaults Theorie des Dispositivs (vgl. Michel Foucault: Dispositive der Macht. Über 
Sexualität, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve 1978, insb. S. 119–125) lassen sie sich als „Operator[en] […] 
zur Bearbeitung, Lösung gesellschaftlicher Problemlagen und Transformationsphasen“ (zit. n. Horst-
mann / Kopp: Einleitung, S. 10) definieren.

 

 

 

 



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese  
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;  

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
 über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2018 Neofelis Verlag GmbH, Berlin
www.neofelis-verlag.de 

Alle Rechte vorbehalten. 

Umschlaggestaltung: Marija Skara 
Lektorat & Satz: Neofelis Verlag (mn / ae) 

Druck: PRESSEL Digitaler Produktionsdruck, Remshalden 
Gedruckt auf FSC-zertifiziertem Papier.

ISBN (Print):  978-3-95808-026-3 
ISBN (PDF):  978-3-95808-086-7

Zugl. Dissertation an der Phil. Fak. der Universität Potsdam, 2015.


	Vorwort
	I. 
Einleitung
	1. Biographische Notizen
	2. Im Archiv 
	3. Auf dem Weg zu den Produktionsstätten zionistischer Kultur 

	II. 
Altenheim, Friedhof, Nachleben –
 letzte Spuren 
	III. 
An(ge-)kommen in Berlin? 
	IV. 
Nationaljudentum 
in Aktion (1889–1892)
	1. Russisch-jüdisch wissenschaftlicher Verein – 
Laboratorium des nationaljüdischen Experiments in Berlin
	2. Die Selbst-Emancipation zirkulieren!
	3. An den Akademien 
	4. Nationalismus, Palästina, ‚Ostjuden‘ – eine Debatte im Winter 1892

	V. 
Zionismus in 
Aktion (1892–1897)
	1. Die Neuvermessung des nationaljüdischen Terrains Berlin 
	2. Jung Israel – Kulturtopographische Verflechtungen 
des Berliner Zionismus
	3. Jüdische Lesehalle und Bibliothek – Ort jüdischen Wissens, 
Ort jüdischer Wohltätigkeit
	4. Zwischen Selbst-Emancipation und Zion
	5. Berlin-Palästina-Basel

	VI. 
‚Schekelzahler*innen‘ 
in Aktion (1897–1908)
	1. Die Neuvermessung des zionistischen Terrains Berlin 
nach dem 1. Zionistenkongress
	2. Jüdische Rundschau
	3. Bibliotheken I

	VII. 
Zionistische Kulturarbeiter*innen 
in Aktion (1908–1918)
	1. Zionistische Kulturgeographien machen!
	2. Die Sprache(n) der Juden
	3. Palästinaprojektionen – Hinter den Kulissen
	4. Bibliotheken II – In der Hauptsammelstelle, Berlin

	VIII. 
Zionistische Kulturarbeiter*innen 
in Aktion II (1918–1933)
	1. Zionistische Topographien der Kultur, 
der Bildung und des Wissens
	2. Exkurs in die Peripherie – Großstadt und Gartenstadt
	3. Jüdischer Schulverein
	4. Jüdische Volkskunde an der Freien Jüdischen Volkshochschule
	5. Bibliotheken III – Jüdische National- und Universitätsbibliothek
	6. Die neuen ‚Soncinat*innen‘

	IX. 
(Neu-)Ankommen – 
Tel Aviver Fragmente 
	1. In der Passage
	2. Stadtbilder
	3. Selbstorganisation
	4. Bücher für die Stadt

	X. 
Zusammenfassende Betrachtungen
	Abkürzungen
	Bibliographie

