
EINLEITUNG

Dass es ein fragwürdig Ding um das gute Herz des
weißen Mannes ist, ach, das haben die Rothäute bald
einsehen müssen. Aber auch die Weißen haben darum
gewusst. Und manchmal haben sich diese Weißen an
ihr schwarzes Herz geschlagen und laut Buße getan in
einem symbolischen Akt. Geändert haben sie sich nicht.
Indes, sie haben geweint.1

Ernst Beutler

This land is my land, this land is your land (. . .) 
This land was made for you and me.2

Woody Guthrie

Indianer vor der Kamera: das bedeutet, Bilder einer Kultur einzufangen,
die, nachdem die Weißen ihr begegneten, erfahren musste, dass sie im
Wege war. Erst allmählich, tröpfchenweise, etwa seit Leslie Fiedlers be-
rühmtem und polemischem Buch Return of the Vanishing American
(1968), setzte sich in der amerikanischen Forschung die Erkenntnis durch,
dass ein Genozid, ein Völkermord mit konstitutiv für den Aufbau der USA
gewesen ist: die Dezimierung der indianischen Stämme in einer Art
Kriegszustand, der dadurch gerechtfertigt wurde, dass man dem imperia-
listischen Denken des 19. Jahrhunderts entsprechend behauptete, es sei
das offenkundige Schicksal (»the manifest destiny«), den einst europäi-
schen Aussiedlern und Kolonisatoren das Recht einzuräumen, angeblich
unberührtes Land in Besitz zu nehmen. Dass in dem »promised land«
schon Menschen lebten, führte selten zur Einsicht, man könne eine fried-
liche Koexistenz mit den Einheimischen wagen. Die im Laufe des 19. Jahr-
hunderts entwickelte Praxis des Reservatsystems hatte keinen anderen
Sinn, als die Überlebenden einst freischweifender Menschen so einzupfer-
chen und dem Zustand kläglicher Unmündigkeit auszusetzen, dass ihnen
als Ausweg tatsächlich nichts anderes blieb als die eigene Identität unter
elenden Umständen verkümmern zu lassen oder Amerikaner zu werden,
so fremd und abstoßend auch Indianern die raubkapitalistische Mentali-
tät unter christlichem Mantel erscheinen mochte. Das 19. Jahrhundert
schwelgte in Untergangs- und Vernichtungsfantasien, die sich gleichzeitig
mit dem Ehrgeiz der Nationen verbanden, die Konkurrenten in einem

Thomas Koebner



unerbittlichen Wettstreit auszustechen, um die Oberherrschaft über die
anderen zu erringen – als sei dies ein gottgewollter Kampf ums Dasein. Die
triumphierende Macht, die mit ihrem Ausbreitungsstreben die Existenz
anderer Völker mit Füßen trat, brauchte nach dieser Herrschaftslogik bei
ihren Massakern an Unterlegenen kein schlechtes Gewissen zu empfin-
den. Dass es, bei solch aggressivem Verhalten, unter höherem Aspekt
betrachtet, vielleicht doch nicht legitim zugegangen sei, dringt unter Um-
ständen erst späteren Generationen ins Bewusstsein. Diese kurze theo-
retische Überlegung passt auf den Befund der vorwiegend kriminellen
Indianerpolitik, die die USA vielfach im 19. Jahrhundert betrieben haben:
Verdrängung der Stämme, bis sie nur noch auf kleinen Landstrichen ein
eher schlechtes als rechtes Auskommen fanden, denn eben diese Land-
striche waren den neuen Siedlern nicht gut genug.

Der Hinweis, dass die Indianerstämme selbst untereinander Konflikte mit
der Waffe austrugen, kann nur auf den ersten Blick rechtfertigen, dass 
man gegen sie insgesamt Strategien der Ausrottung ins Werk setzt. Wes-
halb sollten Indianer von den »Mysterien« der Feindschaft zwischen
Nachbarn ausgenommen sein? Im Übrigen gab es nicht selten Streit um
Vorteile beim Tauschhandel mit den Kolonisatoren – die Begehrlichkeit
des weißen Marktes hatte fatale Folgen für die indianische Selbstbestim-
mung. Sensationsgierige Nachrede und zeitgenössische Zeitungen haben
oft genug das Schreckbild des blutrünstigen Indianers verstärkt, dabei ist
in Vergessenheit geraten, dass zum Beispiel die durchaus entsetzliche Me-
thode des Skalpierens angeblich von den Spaniern in Amerika eingeführt
und später auch von Weißen fleißig geübt worden ist. Zugegeben: Die
romantische Modellierung des oder der edlen Wilden konnte vielleicht in
literarischen Zirkeln, aber nicht in den Ängsten der Siedler Platz finden.

In der Tat war es eine merkwürdig fremde Kultur, die den Puritanern aus
England begegnete, wie zuvor den Spaniern im Gefolge des Christoph
Kolumbus: Allein die Nacktheit der Indianer, die natürlich bei den in rauen
Klimaten wohnenden Stämmen nicht so verbreitet war wie auf vielen
Illustrationen, provozierte die abendländisch-christlichen Vorschriften
strenger Körperkontrolle und schamhafter Bedeckung, noch mehr die den
Indianern wiederholt zugeschriebene sexuelle Freizügigkeit. Der Mangel
an ausgeprägtem Arbeitsethos, ob unterstellt oder zutreffend, musste in
gleicher Weise als beinahe höhnische Abkehr oder Negierung des weißen
Leistungswillens erscheinen. Die Vorstellung vom »untüchtigen Indianer«
hat nicht zuletzt dazu geführt, in erprobter Weise Schwarzafrikaner nach
Amerika zu verschiffen, damit sie auf den Baumwollfeldern und in den
Häusern Dienst verrichten. Die ideologische Aufhebung der Sklaverei, er-

Thomas Koebner8



reicht durch den Bürgerkrieg, in dem sich die Nordstaaten gegen die Süd-
staaten durchsetzten, und die reale Aufhebung, die sich erst schrittweise
durchsetzte gegen das bald etablierte Apartheid-System auch in den USA,
mag ein Vorbild für die wenigen verbliebenen Indianer gewesen sein, die
im Vergleich zur »levée en masse« der Schwarzafrikaner erst Jahre später
die Öffentlichkeit der Vereinigten Staaten aufrüttelten, etwa durch ihren
»Trail of Broken Treaties« (1972) oder ein Jahr später durch die Besetzung
der Gegend von Wounded Knee, einem Ort, an dem die Indianer eine end-
gültige schwere Niederlage im Jahr 1890 erlitten.

Spätestens im 19. Jahrhundert kam es, gegenläufig zur politisch und mili-
tärisch mit allen Kräften angestrebten Vernichtung der Indianer, zu einer
ausgeprägten Sympathie mit den Verlierern. Das mag generell mit der
Dramaturgie der Tragödie zu tun haben, in der das besondere Interesse
den aufrecht scheiternden Helden gilt, in der zudem seit Aischylos (und
seinem Drama Die Perser) auch der Perspektivenwechsel erforderlich ist,
sodass man auf der Bühne nicht nur die Griechen zu Wort kommen lässt,
die den Krieg mit den Persern gewonnen haben, sondern auch die Not der
besiegten Perser – weil außer Frage steht, dass diese nicht nur mord-
lüsterne Barbaren seien, sondern auch Menschen. Im Traum der Königin
Atossa erscheinen die Gegner sogar als Schwestern.

Zum europäischen Wunschbild vom Indianer trägt aber noch anderes bei:
Die Faszination des einfachen Lebens in einer freien und großen Natur, 
in einem schier unendlichen Raum oder im unergründlichen Urwald, die
Verkürzung der komplexen Existenz auf das einfache Leben, das ungebun-
dene Umherstreifen, ohne an Grenzschranken zu stoßen oder die Gitter
sozialer Kommunikation, sowohl die mögliche entfesselte Bewegung als
auch die Geborgenheit im überschaubaren Umfeld eines Stammes, dem
Dunstkreis eines Dorfes haben zusammen die archaisierende Idylle ge-
schaffen. Vielleicht kommt auch der auffällige Kleiderwechsel hinzu: das
Hinausspringen aus dem einengenden Futteral, körperlich und seelisch
gemeint, das die jeweilige Mode im Dienst der Triebunterdrückung den
Individuen aufzwingt. Schließlich wird das allgemeine »Unbehagen in 
der Kultur« (Sigmund Freud) solch transzendierende Fantasien befördert
haben.

Wenn man über die Indianer spricht, verlangt das kulturrelativistische Ge-
rechtigkeitsdenken, die Indianer selbst von sich sprechen zu lassen. Diese
Forderung ist in entwicklungspolitischen Dokumentationen aus soge-
nannten Drittweltländern seit Jahren zur Regel geworden. Doch lässt sich
das Problem der Verständigung beim Zusammenprall höchst unterschied-
licher Kulturen nicht einfach lösen. In welcher Sprache wird gesprochen,

Einleitung 9



die beide Parteien in gleicher Weise beherrschen und verstehen? Stam-
meln die einen, so kann ihnen dies als Zeichen ihrer Inferiorität oder
Arroganz ausgelegt werden. Es braucht also zuverlässige Dolmetscher.
Damit Menschen diese Qualifikation erwerben, werden sie eine Zeit lang
wohl Grenzgänger gewesen sein müssen, vermutlich auch Außenseiter in
ihrer ursprünglichen »Heimatgesellschaft«. Das »Going Native« dieser
Grenzgänger bringt sie oft dazu, ihrer alten Welt den Rücken zuzukehren
(für immer?), es verlangt den manchmal tief greifenden Wechsel in die
Neue Welt, etwa das konsequente Zusammenleben mit den einst »ande-
ren« – bisweilen erleichtert durch ein allen Menschen zuteilgewordenes
Erbe: geschlechtliches Begehren und den Ritus der Hochzeit mit einer
Indianerin. Aber die vorerst wenige Personen umgreifende Versöhnung
zwischen den Kulturen im Zeichen der Liebe bleibt, folgt man den »mas-
ter narratives«, äußerst labil und findet gewöhnlich mit dem Tod der Frau
ein Ende. In dieser Warnung vor extrem exogamen Bindungen prägt sich
nicht zuletzt die auf Besitzstand achtende patriarchalische Sichtweise aus.
Man denke an die Pocahontas-Legende: Die Häuptlingstochter Pocahon-
tas verfällt dem jungen Engländer Smith, erhört nach der (falschen) Nach-
richt von dessen Tod einen anderen Mann, folgt ihm nach England und
stirbt bald nach der Geburt ihres Kindes. Auch die Inkle- und Yariko-Affäre
verheißt der schönen Wilden keine glückliche Zukunft: Der Engländer
Inkle erleidet Schiffbruch, die Indianerin Yariko pflegt ihn gesund und
schützt ihn vor den eigenen Landsleuten; in Liebe begleitet sie Inkle, der
sie später auf dem Sklavenmarkt verkauft.

Natürlich handelt es sich bei der großen Mehrheit der Filme über India-
ner – ob sie in Hollywood oder Kanada, in West- oder Ostdeutschland ent-
standen – um Zeugnisse einer Außenansicht. Immerhin, der sogenannte
revisionistische Indianerfilm, der in der Gegenwart vorherrschende Typus,
gesteht den Indianern den Anspruch auf ihre eigene Daseinsform schon
dadurch zu, dass diese Einheimischen in verschiedenen, sogar privaten
Szenen und nicht nur in den üblichen Kampf- und Deklarationsposen auf-
treten und ferner sich selbst in ihrer Sprache ausdrücken – wobei nicht alle
Aussagen oder Dialoge ins Englische übersetzt werden, wohl um einen be-
stimmten Redefluss, eine spezifische Phrasierung nicht zu unterbrechen.
Gemeinhin gilt zwar, dass jede Innensicht authentischer über die Befind-
lichkeit eines Individuums, einer Gruppe Auskunft erteilen kann als es der
Außensicht möglich ist, deren Blicke vermutlich immer wieder am un-
durchdringlich Fremden abprallen werden. Dennoch bleibt zu bedenken:
Die Außensicht kann der Beobachtung von Eigenarten dienen, die sich der
Innensicht verschließen – wie umgekehrt. Nicht immer ist der Selbstdar-

Thomas Koebner10



stellung der Rang höherer Selbsterkenntnis zuzuschreiben. Man muss
nicht der Lehre Sigmund Freuds anhängen, um zuzugestehen, dass blinde
Flecken und Selbsttäuschungen zuhauf eine klare Betrachtung der eigenen
Existenz verhindern können. Ich will mit dieser Einschränkung nieman-
dem widersprechen, der erklärt, dass die meisten der Indianerfilme vor-
eingenommen und parteilich seien, nämlich den Konflikt zwischen Rot
und Weiß absichtlich oder unwillkürlich aus dem Blickwinkel der Eroberer
schildern. Dennoch wird seit einiger Zeit (und davor schon in kurzen Pha-
sen der Kinogeschichte) den Indianern im Spielfilm Geltung verschafft –
womöglich bestimmt durch Anpassung an das Gebot der politischen Kor-
rektheit oder an Vorstellungen von poetischer Gerechtigkeit. Die Urteils-
instanz der Erzählung richtet über die Gegenwehr der Unterdrückten,
Umzingelten, Verfolgten nicht mehr leichtfertig, sondern verteidigt sie, 
um Einfühlung und Verständnis bemüht, wenngleich sie bisweilen den aus
der Geschichte gewonnenen (durchaus verhängnisvollen) Hochmut der
Sieger nicht abzuschütteln vermag: So dürfen in einigen Filmen weiße
Überläufer im indianischen Dorf wenigstens zum ersten Mann aufsteigen,
damit sie sich als die besseren Indianer präsentieren können. Es ist nicht
zu leugnen, dass der im Medium Film präsentierte Indianer weitgehend
»the white man’s Indian« (Robert Berkhofer) ist, doch ist es in neuerer Zeit
etlichen, sogar populären Filmen aus verschiedenen Herstellungsländern
gelungen, ihren Denk- und Darstellungshorizont merklich zu erweitern:
die »andere Seite« sichtbar zu machen und zu Wort kommenzulassen.

Allen, die am Entstehen dieses Bandes beteiligt waren, sei herzlicher Dank
dafür ausgesprochen, dass sie in ihren kritischen Studien Themen neu
erschlossen haben, die bis in die jüngste Gegenwart vornehmlich oder nur
von der nordamerikanischen Forschung – auch im Dienst einer Wieder-
gutmachung – erörtert worden sind.

Michelle Koch hat die Redaktion des Bandes fürsorglich und präzise 
wie immer betreut, Peter Latta von der Berliner Kinemathek, findig und
hilfreich, etliche Bilder beigesteuert. Beide seien dafür nachdrücklich be-
dankt.

Thomas Koebner München, Januar 2011

Einleitung 11



Kleine Auswahl-Bibliografie

Siegfried Augustin, Die Geschichte der Indianer. Von Pocahontas bis Gero-
nimo. 1600–1900, 2. Aufl., München 1998.

Siegfried Augustin, Die Welt der Indianer in Augenzeugenberichten, 2. Aufl.,
München 2001.

Sabine Beneke/Johannes Zeilinger (Hg.), Karl May: Imaginäre Reisen, Ber-
lin 2007.

Robert Berkhofer, The White Man’s Indian: Images of the American Indian
from Columbus to the Present, New York 1978.

Klaus von Beyme, Die Faszination des Exotischen, München 2008.

Edward Buscombe, »Injuns!« Native Americans in the Movies, London 2006.

Dee Brown, Begrabt mein Herz an der Biegung des Flusses (Bury my Heart
at Wounded Knee, 1970), München 2005.

Colin G. Calloway/Gert Gemünden/Susanne Zantop (Hg.), Germans and
Indians. Fantasies, Encounters, Projections, Lincoln – London 2002.

Christian Feest, »Die Entdeckung des edlen Wilden. Maximilian Prinz zu
Wied und Carl Bodmer. Reisen an den oberen Missouri«, in: Nachbar
Amerika.Verwandte – Feinde – Freunde in drei Jahrhunderten, hrsg. von
Gudrun Schäfer, Landau 1996, S. 117–146.

Manfred Henningsen, Der Mythos Amerika, Frankfurt/M. 2009.

Pamela Kort/Max Hollein (Hg.), I like America. Fiktionen des Wilden Wes-
tens, Schirn Kunsthalle, Frankfurt/M. – München u. a. 2006.

Leslie A. Fiedler, Die Rückkehr des verschwundenen Amerikaners. Die Wie-
dergeburt des Indianers im Bewusstsein des neuen Westens (The Return of
the Vanishing American, 1968, dt. 1970), Reinbek b. Hamburg 1986.

Karsten Fitz, »Der edle Wilde«, in: Mythen Europas. Schlüsselfiguren der
Imagination. Das 19. Jahrhundert, hrsg. von Betsy van Schlun und Mi-
chael Neumann, Regensburg 2008, S. 120–139.

Karsten Fitz, »Screen Indians in the EFL-Classroom: Transnational Per-
spectives«, in: American Studies Journal Nr. 51, 2008.

Hans-Dieter König, »Von Buffalo Bill zu Ronald Reagan. Zur Geschichte und
Massenpsychologie amerikanischer Cowboy-Inszenierungen«, in: Kul-
tur-Analysen, hrsg. von Alfred Lorenzer, Frankfurt/M. 1986, S. 289–346.

Karl-Heinz Kohl, Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wilden und die
Erfahrung der Zivilisation (1981), Frankfurt/M. 1986.

Thomas Koebner12



Karl-Heinz Kohl, Abwehr und Verlangen. Zur Geschichte der Ethnologie,
Frankfurt/M. 1987.

Bartolomé de Las Casas, Kurzgefasster Bericht von der Verwüstung der
Westindischen Länder (1542), hrsg. von Hans-Magnus Enzensberger,
Frankfurt/M. (1966) 1981.

Günter Leypoldt (Hg.), American Cultural Icons, Würzburg 2010.

Hartmut Lutz, »German Indianthusiasm. Socially Constructed German
Nationalist Myth«, in: Germans and Indians. Fantasies, Encounters,
Projections, hrsg. von Colin G. Calloway, Gert Gemünden und Susanne
Zantop, Lincoln – London 2002.

Armando Jose Prats, Invisible Natives. Myth and Identity in the American
Western, Ithaca – London 2002.

Gudrun Schäfer (Hg.), Nachbar Amerika. Verwandte – Feinde – Freunde in
drei Jahrhunderten, Landau 1996.

David E. Stannard, American Holocaust. The Conquest of the New World,
New York – Oxford 1992.

Tsvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen
(1982), Frankfurt/M. 1985.

Phillip Wearne, Die Indianer Amerikas. Die Geschichte der Unterdrückung
und des Widerstands (Return of the Indian. Conquest and Revival in the
Americas, 1996), Göttingen 2003.

Susanne Zantop, »Der ›Indianer‹ im Rasse- und Geschlechterdiskurs der
deutschen Spätaufklärung«, in: Das Subjekt und die Anderen, hrsg. von
Herbert Uerlings, Karl Hoelz und Viktoria Schmidt-Linsenhoff, Berlin
2000.

1 Ernst Beutler, Essays um Goethe, Bd. 1, 3. Aufl., Wiesbaden 1946, S. 453.
2 Zeilen aus Woody Guthries Songtext This Land is Your Land (1940).

Einleitung 13


