
 



Vorwort und Umschrift 8

Vorwort 

Die vorliegende Arbeit beschäftigt sich mit Identitätskonstruktionen in Dias-
pora-Kontexten. Im Zentrum stehen die Frauen eines Zweiges der Swamina-
rayan-Tradition, der Mitte der 1990er Jahre mit seinem imposanten Tempel im 
Londoner Stadtteil Neasden durch die britische Presse ging. Die Tempelanlage 
gehört heute zu den anerkannten touristischen Attraktionen der Stadt London 
und ist eine der Ikonen der modernen Multikulturalität der britischen Haupt-
stadt. 

Zur Bedeutung religiös-kultureller Traditionen für die weibliche Identität 
sind im deutschen Sprachraum mehrere Studien erschienen, die sich auf isla-
mische Kontexte beziehen. Meines Wissens gibt es noch keine derartige Studie 
zu nordindischen hinduistischen Bhakti-Religionen und deren Relevanz für 
ihre Anhängerinnen. Die vorliegende Arbeit ist als eine erste Annäherung an 
diesen Bereich zu verstehen. 

Mit der gesellschaftsprägenden Kraft der Religion beschäftigen sich seit 
Max Weber zahlreiche religionssoziologische Einzeluntersuchungen. Zumeist 
steht in diesen Studien das Kollektiv im Zentrum der Auseinandersetzung mit 
Religion, und es wird die integrierende und stabilisierende Funktion von Reli-
gion für die Gesellschaft betont. Die identitätsstiftende Funktion der Religion 
für Individuen erscheint in diesen Studien zumeist nur am Rande. In der vor-
liegenden Arbeit, die von biographischen Interviews ausgeht, wird eine Funk-
tionsbestimmung von Religion und Religiosität hauptsächlich vom weiblichen 
Individuum aus in den Blick genommen. 

Danken möchte ich allen, die mich in der Entstehung und Anfertigung die-
ser Arbeit unterstützt haben. An erster Stelle danke ich allen Swaminarayan-
Frauen, die auf vielfältige Weise zu dem Forschungsvorhaben beigetragen ha-
ben. Ihre vorbehaltlose Bereitschaft, sich den Fragen einer ihnen fremden Re-
ligionswissenschaftlerin zu stellen, hat mich tief beeindruckt. Ohne diese em-
pirische Vorarbeit wäre diese Arbeit nicht möglich gewesen. Die Frauen im 
Tempel haben mir Kontakte vermittelt, sich um mein leibliches Wohl geküm-
mert und – wenn es spät wurde – sich um einen sicheren Weg zu meiner Un-
terkunft bemüht. Jedes einzelne Gespräch war für mich ein persönlicher Ge-
winn. 

Prof. Dr. Dr. Manfred Hutter danke ich für die sorgfältige Betreuung, für 
seine stetige Bereitschaft zum Gespräch und für stets anregende Kritik an frü-
heren Fassungen dieser Arbeit. Prof. Dr. Konrad Klaus danke ich für seine Be-
reitschaft, als Zweitgutachter mitzuwirken. Dr. habil. Heinz Werner Weßler, 
mein Ehemann, musste über die Jahre hinweg eine „gestresste Doktorandin“ 
ertragen und war trotzdem immer wieder bereit, einzelne Kapitel durchzuse-
hen und mit mir zu besprechen, dafür mein herzlicher Dank. Ferner gebührt 



Vorwort und Umschrift 9

Dr. Ulrike Peters mein Dank für die Durchsicht einer früheren Fassung, für 
konstruktive Kritik und Verbesserungsvorschläge. Dr. Dietrich Bernd hat 
ebenfalls einen Teil der Arbeit gelesen und mit seinen Kommentaren zum Ge-
lingen beigetragen. Last but not least mein herzlicher Dank an Karin Bökamp 
für ihre sorgfältige Korrekturlesung des Manuskripts und an Susanne Hoff-
mann für die zuverlässige Herstellung der Layout-Fassung. 

Zur Verwendung indischer Begriffe und zur 
Umschrift 

Bekannte indische Termini einschließlich Ortsnamen und Sprachbezeichnun-
gen (z.B. Guru, Swami, Gujarat, Gujarati) werden nicht besonders als Fremd-
wörter gekennzeichnet, ohne diakritische Zeichen und groß geschrieben. Per-
sonennamen aus der Geschichte des Bochasanwasi Akshar Purushottam 
Sanstha (z.B. Gunatitanand, Pramukh Swami Maharaj), Traditionslinien (z.B. 
Swaminarayan Sanstha), Eigennamen von Tempeln und Institutionen (z.B. Shri 
Swaminarayan Mandir) werden ebenfalls ohne Diakritika geschrieben, da dies 
von der Religionsgemeinschaft in Großbritannien und in ihren englischspra-
chigen Publikationen so gehandhabt wird. Dazu gehört auch der Name Bocha-
sanwasi Akshar Purushottam Sanstha (BAPS), der Zweig der Swaminarayans, 
dem die interviewten Frauen angehören. Das Wort Sanstha (in korrekter Um-
schrift „sa�sth�“, „das Bleiben; die Ordnung; Institut“) ist ein Sanskrit-
Lehnwort. Es ist eigentlich ein feminines Nomen, im Deutschen scheint mir 
aber ähnlich wie bei Sprachbezeichnungen („das Gujarati“ statt „die Gujarati“) 
eine maskuline Verwendung angebracht. Die Abkürzung „BAPS“ ist die gängi-
ge Eigenbezeichnung und wird auch von mir übernommen. Als für die Theolo-
gie zentrale Begriffe werden „ak�ara“ und „puru�ottama“ dagegen klein und 
kursiv geschrieben, wobei gelegentlich Sanskrit-Begriffe, soweit sie in einem 
Gujarati-Kontext verwendet werden, ohne das in den neuindoarischen Spra-
chen nicht ausgesprochene kurze „a“ geschrieben werden (z.B. Sanskrit „ak�a-
ra“, aber Gujarati „ak�ar“). Mit Diakritika versehen, aber groß geschrieben 
werden Werktitel, Personennamen aus der älteren Geschichte der Swamina-
rayans und im westlichen Sprachgebrauch weniger gebräuchliche Namen und 
Bezeichnungen (z.B. �ik��patr�, Sahaj�nand, Vi��u, S�dhu, Div�li). Alle ande-
ren Sanskrit-, Gujarati- oder Hindi-Termini werden in der für diese Sprachen 
üblichen Weise transliteriert und kursiv geschrieben (z.B. sa�prad�ya, gurupa-
ra�par�). An Zitaten werden bezüglich der Schreibweise keine Änderungen 
vorgenommen. 



Kapitel 1 10

1. Einleitung: Methodik und Forschungsprofil  

Die vorliegende Studie untersucht Prozesse der Identitätsbildung an einem 
konkreten Gegenstandsbereich: Frauen in der Londoner Gemeinde des Bocha-
sanwasi Akshar Purushottam Sanstha, einer 1906 gegründeten Abspaltung der 
Swaminarayans, stehen im Spannungsfeld zwischen den Herausforderungen 
einer individualistischen, westlichen Gesellschaft und der auch in der Diaspo-
rasituation sehr traditionell geprägten Religiosität der Swaminarayans. For-
schungsleitend ist die Frage, wie die Frauen der Swaminarayans ihre soziale 
bzw. kollektive und personale Identität bilden und in welcher Weise dabei 
Handlungs- und Wissenselemente des historisch ausgearbeiteten Religionssys-
tems subjektiv verarbeitet und für die Suche nach einer separaten, spezifisch 
hinduistischen Identität in einem fremdkulturellen Umfeld genutzt werden. 

Um die Themenstellung bearbeiten zu können, wurden empirische Unter-
suchungsmethoden aus dem Bereich der qualitativen Sozialforschung gewählt, 
die in dem folgenden Unterkapitel (1.2.1) nach einem Überblick über die Aus-
gangspunkte und den Aufbau der Arbeit (1.1) näher erläutert werden. Zur bes-
seren Orientierung über den gesamten Themenkomplex folgen Kurzbiogra-
phien der Frauen (1.2.2), auf denen diese empirische Studie beruht und ein 
kurzer Abriss zur Geschichte der hinduistischen Diaspora (1.3). Zum Abschluss 
werden in einem theoretischen Rahmen zentrale Konzepte von Diaspora, Iden-
tität und Religion erörtert, die dieser Arbeit zur Beantwortung der For-
schungsfrage zugrunde liegen (1.4). 

1.1 Ziel, Ausgangspunkte und Aufbau der Arbeit  
Die Frage nach der Funktion von Religion im Kontext von Migration und Dias-
pora ist das Thema der vorliegenden Arbeit. Im Zentrum der Fragestellung 
steht das Individuum, Frauen einer Anfang des 19. Jahrhunderts gestifteten 
hinduistischen Traditionslinie, dem Swaminarayan-sa�prad�ya, genauer deren 
jüngster Abspaltung (1906), dem Bochasanwasi Akshar Purushottam Sanstha 
(BAPS), der sich mit seinem 1995 fertig gestellten imposanten Tempel im Lon-
doner Stadtteil Neasden sichtbar in der britischen Gesellschaft etabliert hat. 
Ausgehend von der Frage, auf welche Weise Religion in individuellen Lebens-
läufen identitätsstiftend wirkt oder wirken kann, ist das Ziel der Arbeit die 
Analyse dieser religiösen Prozesse in biographischen Zusammenhängen. Es 
geht also um die individuell-biographische Logik der Aneignungsprozesse reli-
giöser Deutungs- und Sinnstiftungsangebote, die zu Handlungsfähigkeit (Le-
bensbewältigung), zu biographischer Kontinuität über Brüche und Krisen hin-
weg und damit letztendlich zur Identitätssicherung in einer fremdkulturellen 
Umgebung dienen können, in denen traditionelle Identitätsmodelle unsicher 
geworden sind oder in Frage gestellt werden.  



Methodik und Forschungsprofil 11

Für die Untersuchung wurde daher eine empirisch-qualitative Erhe-
bungsmethode gewählt, mit der die biographischen Konstellationen, aus de-
nen sich die Relevanz von Religion in der Lebensgeschichte ableitet, erfasst 
werden können. In Kapitel 4 wird das Material, das in biographischen Inter-
views erhoben wurde, auf die Fragestellung hin ausgewertet und in ersten An-
sätzen analysiert. Orientiert sich diese auswertende Analyse noch sehr stark 
an den Aussagen der Interviews, so werden im abschließenden Kapitel 5 die 
Ergebnisse auf einer breiteren Basis, die die Diskurse innerhalb der Swamina-
rayan-Gemeinschaft und die Prägung des religiösen Lebens durch den Alltag in 
einer säkularen Umwelt mit einbezieht, diskutiert.  

Das Leben der interviewten Frauen ist in ein offenes Spektrum religiös-
kultureller und sozialer Bezüge eingebettet. Es ist daher nach der subjektiven 
Aneignung der religiös-kulturellen Tradition zu fragen, nach den Adaptions-
strategien und Inhalten, die von der religiösen Gemeinschaft bereitgestellt 
werden, um die Fortsetzung der Tradition und damit die Kontinuität von kol-
lektiver und individueller Identität zu wahren, und nach der Rolle, die die reli-
giöse Gemeinschaft für die einzelnen Frauen auf dem Hintergrund von Diaspo-
raerfahrungen spielt. Ebenso sind die sozio-kulturellen Rahmenbedingungen 
und die damit verbundenen Wechselwirkungen von Selbst- und Fremdzu-
schreibungen in fremdkultureller Umgebung zu beachten, also das komplexe 
Beziehungsgeflecht zwischen Individuum, Gemeinschaft und Gesellschaft. 

Um das empirische Material in diese historischen und sozialen Bezüge ein-
ordnen zu können, werden in Kapitel 2 die religionsgeschichtlichen Hinter-
gründe, Entwicklungen, Lehren und ethisch-normativen Vorstellungen der 
Swaminarayans dargestellt. Im folgenden Kapitel 3 geht es konkret um das Le-
ben in Diasporabezügen, um die Etablierung der religiösen Gemeinschaft in 
Großbritannien, um Strategien zur Erhaltung der religiös-kulturellen Identi-
tät, aber auch um unvermeidliche Adaptionsstrategien und Interaktionen mit 
der Gastgesellschaft. 

Die Bearbeitung des Beziehungsgeflechts zwischen Individuum, Gemein-
schaft und Gesellschaft legt einen religionssoziologischen Ansatz nahe, der auf 
ein funktionales Verständnis von Religion hinweist. „Die funktionale Methode be-
zieht Religion auf ein Problem, das mit ihr gelöst ist […] und bestimmt die Leistung, die 
die Religion zur Lösung des Problems erbringt“, so Pollack (1995: 178). Das Problem 
ist, vereinfachend gesagt, die Erhaltung von Identität in einer fremdkulturel-
len Umgebung, zur Lösung des Problems wird sowohl von der Gemeinschaft 
als auch von den einzelnen Mitgliedern auf religiös-kulturelle Traditionsbezü-
ge zurückgegriffen.1  

                                                 
1 Die Diskussion um den funktionalen und weitere Religionsbegriffe, ihre Leistungen 

und Mängel soll an dieser Stelle nicht weiter vertieft werden. Informationen dazu gibt 
es in jeder einschlägigen „Einführung in die Religionswissenschaft“ (z.B. Waarden-



Kapitel 1 12

Als Funktionen der Religion werden häufig genannt: Sozialintegration 
(Malinowski, Durkheim), Sinnstiftung (Weber), Kontingenzbewältigung (Luh-
mann) usw.2 Oftmals findet sich ein funktionales Religionsverständnis dem 
Vorwurf ausgesetzt, die spezifischen Inhalte der Religionen zu ignorieren und 
„religiöse und nicht-religiöse Elemente völlig austauschbar“ zu machen (Hock 2002a: 
17), so dass auch „religions-‚ähnliche’ Gebilde“ eine Funktion annehmen, „die ei-
ner Religion bzw. religiösen Bestimmung analog ist“ (Figl 2003a: 68). Dies ist im vor-
liegenden Zusammenhang nicht der Fall, da es sich um eine historisch ge-
wachsene hinduistische Überlieferungstradition handelt, der sich die im Zent-
rum der Studie stehenden Frauen zuordnen. 

Als empirisch fassbarer Gegenstand kann Religion nicht isoliert betrachtet 
werden, sondern muss in ihren historischen und sozio-kulturellen Bezügen 
untersucht werden. Pollack (1995: 177-178) nennt diese Methode kontextual, 
Figl3 kulturalistisch und mit der funktionalen Methode verwandt. Religiöse 
Phänomene werden hier in ihrer kulturellen Einbindung erschlossen und als 
Teil umfassenderer Symbol- und Deutungssysteme analysiert. Die Leistungen 
solcher Symbol- und Deutungssysteme seien nicht auf ihre kognitivistischen 
Leistungen beschränkt, sondern ebenso von Bedeutung bei der Erzeugung von 
Emotionen, Gefühlen, Haltungen, so Gladigow (1988: 16). Dabei liege die Be-
sonderheit religiöser Deutungssysteme darin, dass „ihr Geltungsgrund von den 
‚Benutzern’ auf unbezweifelbare, kollektiv verbindliche und autoritativ vorgegebene 
Prinzipien zurückgeführt“ werde (Gladigow 1988: 17). Religiöse Traditionen als 
Teil von umfassenderen kulturellen Traditionen beinhalten dann auch „die Sit-
ten und Gewohnheiten und die Sprache“ (Waardenburg 1986: 166). Dieser Ge-
sichtspunkt ist gerade in Diasporagemeinschaften von Bedeutung, wo in neuer 
Umwelt zwischen kulturellen Eigenheiten und Religion oftmals nicht mehr un-
terschieden wird und religiöse und kulturelle Dimensionen sowohl in der 
Fremdwahrnehmung als auch in der Eigendarstellung zusammenfließen. Beide 
Dimensionen sind an der Identitätsbildung in der Diaspora beteiligt (Ko-
kot/Tölölyan/Alfonso 2004a: 6-7).  

Diaspora mit einem Leben in verschiedenen und differenzierten Gesell-
schaften stellt sowohl die individuelle als auch die kollektive Identität in Fra-
ge, da sie sich mit konkurrierenden kulturellen Modellen und Sinnstiftungsan-
geboten auseinandersetzen muss. Deshalb stellt sich in Diasporakontexten ei-

                                                                                                                                                         
burg 1986, Stolz 1988, Hock 2002a, Figl 2003, auch Hutter 2003, Knoblauch 1999 und 
Pollack 1995). 

2 Ausführliche Überblicke über die einzelnen „Religionstheoretiker“ finden sich in 
Dahm u.a. 1975, eine Zusammenstellung von Funktionen der Religion in Kaufmann 
1989: 25. 

3 Vgl. Figl (2003a: 67-69), der religionssoziologische und kulturalistische Konzepte unter 
funktionalistische Definitionen subsumiert. Der bekannteste Vertreter eines kultur-
wissenschaftlichen Ansatzes ist Clifford Geertz (1987). 



Methodik und Forschungsprofil 13

ne gesteigerte Wahrnehmung der eigenen, von der Mehrheitsbevölkerung sich 
unterscheidenden religiös-kulturellen Identität ein, die für die Positionierung 
im gesellschaftlichen Raum sowohl für die Gruppe als auch für jedes einzelne 
Mitglied eine stabilisierende Rolle spielen kann. Die identitätsstiftende Funkti-
on der Religion kann damit nicht nur auf dem Hintergrund der religiös-
kulturellen Tradition und der Gemeinschaft betrachtet werden, sondern muss 
ebenso auf dem Hintergrund von Migration und Diaspora analysiert werden. 
Hierzu wird in Kapitel 1.4 ein entsprechender Bezugsrahmen erarbeitet, der 
für die Identitätsarbeit in multikulturellen Gesellschaften relevante zentrale 
Konzepte und einschlägige Theorien zu den Themenkomplexen Migration und 
Diaspora, Identität und Religion enthält und eine Interpretationsfolie für die 
Erarbeitung der folgenden Kapitel bietet. 

Betrachtet man die komplexen Verflechtungen von kulturellen und religi-
ösen Faktoren, ist es vielleicht sinnvoller, von religiös-kulturellen Traditionen 
zu sprechen und den vom jüdisch-christlichen bzw. abendländischen Kontext 
geprägten Begriff der Religion zu vermeiden. Traditionen sind nicht statisch, 
sondern einem ständigen Wandel unterworfen. Sie müssen sich gesellschaftli-
chen Veränderungen und – was in der Diaspora eine wichtige Rolle spielt – 
neuen kulturellen Kontexten anpassen. Dieser dynamische Aspekt kann mit 
der Umschreibung „religiös-kulturelle Tradition“ besser erfasst werden. In der 
vorliegenden Untersuchung wird diese Bezeichnung bevorzugt. Geht aus dem 
Kontext nichts anderes hervor, bezieht sich sowohl dieser Begriff als auch die 
abstraktere Bezeichnung „Religion“ immer auf die religiös-kulturelle Traditi-
on des Swaminarayan-sa�prad�ya, womit konkrete Inhalte und ein bestimm-
ter Begriff von Religion verbunden sind. Im hinduistischen Kontext gibt es 
kein direktes Pendant zu dem, was wir als Religion bezeichnen. Oftmals wird 
der Begriff dharma als Äquivalent genannt, und in der Tat hat er in den neuin-
doarischen Sprachen das Wortfeld von „Religion“ teilweise übernommen. Der 
altindische Begriff dharma umfasst jedoch ein weitaus größeres Bedeutungs-
spektrum, das von der kosmischen bis hin zur gesellschaftlichen Ordnung 
reicht. Nach Halbfass ist im traditionellen Hinduismus „der Begriff des Dharma 
Identitätsbegriff par excellence. Religiöse und kulturelle, ja auch ethnische und linguis-
tische Identität und Zusammengehörigkeit sind in diesem Begriff untrennbar“ (Halb-
fass 1999: 135). Ein weiterer wichtiger Terminus, der sich mehr auf hinduisti-
sche Formen der gottesdienstlichen Verehrung aber auch auf die ihr zugrunde 
liegende Innerlichkeit bezieht, ist bhakti, die Hingabe an eine Gottheit. Die 
Begriffe dharma und bhakti nehmen in Lehre und gemeinschaftlichem wie per-
sönlichem Leben der Swaminarayans eine zentrale Position ein. 

Religion umfasst ein breites Spektrum diverser Faktoren. Verschiedentlich 
wurde versucht, Religion bzw. Religiosität anhand unterschiedlicher Dimensi-



Kapitel 1 14

onen systematisch zu erfassen.4 Durkheim bestimmte als einer der ersten Reli-
gion näher durch Ritus, Glaube bzw. Mythos und Gemeinschaft, wobei auch die 
beiden erstgenannten Faktoren auf die Gemeinschaft bezogen sind, da „die Idee 
der Religion von der Idee der Kirche nicht zu trennen ist [und] die Religion eine im we-
sentlichen kollektive Angelegenheit ist“ (Durkheim 1984: 75). Diese drei Dimensio-
nen sind in erweiterter Form auch für die Identitätsfrage sowohl in Bezug auf 
das Kollektiv als auch das Individuum von Relevanz, wobei der ethisch-
normative und der auf die subjektive Erfahrung bezogene emotionale Aspekt 
ergänzt werden müssen5. Die Gemeinschaft spielt für die Selbstverortung ihrer 
Mitglieder eine tragende Rolle. „Eine religiöse Tradition ist immer mit einer be-
stimmten Gemeinschaft verbunden, deren Identität sie weitgehend dieser Tradition 
verdankt. Durch die Tradition ist weitgehend auch die Kontinuität der Gemeinschaft 
gewährleistet“ (Waardenburg 1986: 166). Diese Aussage bestätigt sich gerade in 
Diasporakontexten. Dabag/Platt (1993a: 124-125) verstehen Diaspora als „Iden-
titäts-ausbildendes Gemeinschaftsmodell“, das für seine Mitglieder in Auseinan-
dersetzung mit der Gastgesellschaft Handlungs- und Verhaltensorientierung 
bietet und ein für die Identitätsstiftung zentrales Gefühl von Zugehörigkeit 
vermittelt. Hier werden Wahrnehmungs-, Deutungs- und Handlungsstruktu-
ren geprägt, die selbst dann, wenn sie von fremdkulturellen Merkmalen über-
lagert werden, unterschwellig vorhanden bleiben. Im Prozess der Identitäts-
bildung ist das Individuum auf diese religiöse Gemeinschaft angewiesen, um 
eine religiöse Identität ausbilden und erhalten zu können. Hieraus lässt sich 
erschließen, dass Identität, sowie Religion dialogische Konstrukte sind und 
sich nur durch Kommunikation und in der sozialen Interaktion bilden und er-
halten.6  

Für die Identitätsfrage ist jedoch nicht nur der soziale Kontext einer Ge-
meinschaft wichtig, sondern ebenso kommt der Religion eine lebensgeschicht-
lich ordnende Funktion zu, nicht nur durch ihre Übergangsrituale, sondern 
mehr noch durch ihre Fähigkeit, der Biographie eine kohärente Form zu ver-
leihen. Dies geschieht im reflexiven Rückblick auf das eigene Leben, in dem 
biographische Krisen und Brüche zu einer mit Sinn versehenen Einheit ver-
bunden werden müssen.7 Hier stellt die Religion Relevanzstrukturen zur Ver-
fügung, die das eigene Leben in einem transzendenten Horizont vereinen, und 
diese Strukturen haben je nach Religion spezifische Ausprägungen und stellen 

                                                 
4 Näheres dazu in Figl 2003a: 69-71; Hock 2002a: 19-20; Pollack 1995: 176-177. 
5 Wie es z.B. in dem Dimensionenmodell von Ninian Smart der Fall ist; Figl 2003a: 70. 
6 Siehe Tyrell/Krech/Knoblauch 1998. 
7 Wohlrab-Sahr (1995a: 9-13) sieht für das individuelle Leben zwei Funktionen von Reli-

gion, eine lebensgeschichtlich-ordnende und eine reflexive Funktion, wo Religion 
dann zum Mittel der Selbstthematisierung wird. Die Grenzen sind dabei fließend, da 
auch die Lebensübergänge oftmals biographisch reflektiert und Zukunftsperspektiven 
entworfen werden müssen (z.B. Adoleszenzphase). 



Methodik und Forschungsprofil 15

damit ein spezifisches Repertoire für die subjektive Aneignung bereit. Im Falle 
der Swaminarayans ist es die charismatische Gurufigur, in der Lehre und Ziel 
der Erlösung zu einer Einheit verschmelzen, die eine zentrale Bedeutung für 
die Identität sowohl der Gemeinschaft als auch des Individuums hat. Die refle-
xive Funktion von Religion ist gerade in Diasporakontexten von Bedeutung, 
wo angesichts vielfältiger Erfahrungen von Verunsicherung auf religiöse As-
pekte zurückgegriffen wird. Hier wirkt im vorliegenden Kontext der Guru als 
Integrationsfigur, sowohl für den Zusammenhalt der transnationalen Gemein-
schaft als auch für die biographische Kontinuität des Individuums. 

Die Funktion der Religion als Identitätsstifterin findet vor allem in Studien 
zu Diasporagemeinden und postmodernen Gesellschaften Beachtung, da beide 
vom Verlust traditioneller Identitäts- und Sinnstiftungsmodelle bedroht sind.8 
Die vorliegende Untersuchung fragt also nicht nach der Funktion von Religion 
in Identitätsbildungsprozessen allgemein, sondern nach der Leistung, die diese 
spezielle religiös-kulturelle, Guru-zentrierte Tradition und ihre Gemeinschaft 
für die Identitätsarbeit der Frauen erbringt, die sich ihr zugehörig fühlen. 

1.2 Methode und Material  
Zur Erforschung der Relevanz der religiös-kulturellen Tradition für das indivi-
duelle Leben ihrer Anhängerinnen ist nicht nur das Studium schriftlicher 
Quellen notwendig, sondern das Hineinbegeben in die Lebenswelt der zu un-
tersuchenden Gruppe und Gespräche mit deren Mitgliedern. Zur empirischen 
Untersuchung religiöser Lebenswelten wird hierbei auf sozialwissenschaftli-
che Methoden zurückgegriffen. Im Folgenden (1.2.1) soll kurz auf grundsätzli-
che Charakteristika qualitativer Forschung eingegangen werden, auf die hier 
zugrunde liegende biographische Methode mit dem Erhebungsinstrument 
„narratives Interview“, auf die Datenerhebung und -aufarbeitung, und schließ-
lich wird im zweiten Teil (1.2.2) das „Material“ in Form von Kurzbiographien 
der interviewten Swaminarayan-Frauen vorgestellt. 

1.2.1 Biographieforschung und narratives Interview 

1.2.1.1 Charakteristika qualitativer Forschung 

Die vorliegende Arbeit folgt methodisch dem Konzept der qualitativ-
interpretativen Sozialforschung.9 Diese umfasst ein breites Spektrum von Me-
                                                 
8 Z.B. Dabag/Platt 1993; Kokot/Tölölyan/Alfonso 2004; Wohlrab-Sahr 1995; Bau-

mann/Behloul 2005. 
9 Es gibt inzwischen zahlreiche Lehrbücher und Monographien zu speziellen Aspekten 

der qualitativen Sozialforschung, u.a. Flick 1996, Flick/Kardoff/Steinke 2003, Kel-
le/Kluge 1999, Knoblauch 2003, Strauss 1998, Bohnsack 2003, Brüsemeister 2000. Au-
ßerdem gibt es Websites zur „Qualitativen Sozialforschung“, z.B. 



Kapitel 1 16

thoden und Forschungspraktiken mit unterschiedlichen theoretischen Ansät-
zen. Doch gibt es einige Charakteristika, denen die meisten Vertreter dieser 
Forschungsrichtung verbunden sind. 
 

• Methode und Theorie müssen dem Gegenstand angemessen sein, d.h. der zu 
erforschende Gegenstand ist Bezugspunkt für die Auswahl der Methode. 
Dabei sollte die Methode möglichst offen gewählt werden, um die Relevanz-
setzungen und Deutungsmuster der untersuchten Personen bzw. Personen-
gruppen in den Mittelpunkt zu rücken. 

• Das Verfahren ist vorwiegend induktiv10 bzw. abduktiv, Hypothesen sollen 
aus dem Material selbst gewonnen werden und nicht durch im Vorfeld fest-
gelegte Theorien präjudiziert werden.  

• Qualitative Forschung orientiert sich an der Komplexität des Alltags, da 
Sinn und Bedeutung immer in einem bestimmten gesellschaftlichen, kultu-
rellen und historischen Kontext hergestellt werden.  

• Im Mittelpunkt der Forschung stehen Einzelfälle oder geringe Fallzahlen. 
Von der Analyse der Einzelfälle ausgehend gelangt man zu Verallgemeine-
rungen. Generalisierungen und Hypothesen folgen also erst als Resultate 
der Datenauswertung und stehen am Ende der Untersuchung (Flick 1996: 
13-16).  

 

Auch wenn die Sachverhalte aus der Binnenperspektive der Betroffenen her-
aus verstanden werden sollen, bedeutet dies keine voraussetzungslose Heran-
gehensweise. Hintergrundwissen zu dem zu untersuchenden Feld ist durchaus 
notwendig und macht das Einordnen der subjektiven Daten in soziale Kontexte 
und in einen systematisch-theoretischen Zusammenhang erst möglich. „Die 
Entwicklung neuer Konzepte anhand empirischen Datenmaterials ist also eine Art 
‚Zangengriff’, bei dem der Forscher oder die Forscherin sowohl von dem vorhandenen 
theoretischen Vorwissen als auch von empirischem Datenmaterial ausgeht“ (Kel-
le/Kluge 1999: 21). Dies geschieht auch im vorliegenden Fall. Das Datenmateri-
al besteht, wie es in der qualitativen Forschung zumeist üblich ist, aus den Er-
hebungsverfahren einer Form des offenen Interviews11 und der teilnehmenden 
Beobachtung. 

                                                                                                                                                         
http://www.qualitative-forschung.de/, 16.03.2009, auf denen auch Austausch möglich 
ist und die Hinweise auf aktuelle Veranstaltungen und Publikationen enthalten. 

10 „Induktiv“ bedeutet in diesem Fall nicht den gänzlichen Verzicht auf Vorwissen oder 
theoretische Heuristiken. Zum „induktivistischen Selbstmissverständnis“ siehe Kel-
le/Kluge 1999: 16-19.  

11 Zu verschiedenen Interviewformen siehe Flick 1996: 94-130. 



Methodik und Forschungsprofil 17

1.2.1.2 Biographie als Verknüpfung von Subjekt und Kollektiv 

Die sozialwissenschaftliche Biographieforschung hat sich als Zweig der inter-
pretativen Forschung in unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen 
entwickelt, vor allem in den Sozial-, Geistes- und Erziehungswissenschaften.12 
Im Zentrum biographischer Methoden steht das Individuum mit seiner subjek-
tiven Sichtweise. Jedoch ist die Konzentration auf die individuelle Lebensge-
schichte mit dem Anspruch verbunden, den Zusammenhang zwischen indivi-
duellen und kollektiven Prozessen zu erfassen. Biographie wird daher als sozi-
ales Gebilde betrachtet, „das sowohl soziale Wirklichkeit als auch Erfahrungs- und 
Erlebniswelten der Subjekte konstituiert, und das in einem dialektischen Verhältnis von 
lebensgeschichtlichen Erlebnissen und Erfahrungen und gesellschaftlich angebotenen 
Mustern sich ständig neu affirmiert und transformiert“ (Rosenthal 1995: 12). „Bio-
graphische Selbstrepräsentationen“13 bieten somit einen Zugang zum lebens-
geschichtlichen Prozess der Verinnerlichung der gesellschaftlichen und kultu-
rellen Welt im Laufe der Sozialisation und der Konstitution von Erfahrungs-
mustern, die zur Orientierung in der Sozialwelt dienen.14 Jedoch geht das Indi-
viduum weder in gesellschaftlichen Vorgaben auf, noch in seiner individuellen 
Realität. Biographie verweist daher einerseits auf die sozialen und kulturellen 
Erfahrungsräume, in denen sie geprägt wird, andererseits wirkt das Indivi-
duum aktiv an der Gestaltung dieser Räume mit. Daher muss Biographiefor-
schung nicht nur von angebotenen Mustern ausgehen, sondern die biographi-
sche Handlungspraxis der Individuen mit den jeweiligen Erfahrungen und Er-
lebnissen analysieren, damit das Subjekt nicht als „passive Projektionsfläche ge-
sellschaftlicher Prozesse“ gedeutet wird (Rosenthal 1995: 13). 

Diese Erfahrungen steuern den Verlauf der Lebensgeschichte und werden 
mit jeder neuen Erfahrung angepasst und verändert, gleichzeitig sind sie je-
doch auch Handlungsressourcen in neuen Situationen. Daher beschäftigt sich 
Biographieforschung auch mit der Bedeutung von Lebenserfahrung für bio-
graphische Transformationsprozesse. „… denn die Entwicklung und Entfaltung der 

                                                 
12 Zum Überblick über diese Forschungsrichtung siehe Marotzki 2003: 175-186; Krü-

ger/Marotzki 1995; Fuchs-Heinritz 1999: 3-23; Jüttemann/Thomae 1999; Hoerning 
2000. 

13 Rosenthal (1995: 13, Anm. 5) verwendet den Begriff der „biographischen Selbstreprä-
sentation“ als der erzählten Lebensgeschichte übergeordnet, da Lebensgeschichten 
vielfältig dargestellt werden können, nicht nur durch Erzählungen, sondern ebenso 
durch Beschreibungen, Argumentationen über Vergangenes und Gegenwärtiges, 
durch Dokumente, Briefe, Bilder usw. 

14 Grundlagen der Biographieforschung stammen aus verschiedenen Richtungen, wie 
Wissenssoziologie, Symbolischer Interaktionismus, Konversationsanalyse usw.; siehe 
Marotzki 2003: 176. Wenn hier von „Erfahrung“, „Erlebnis“ usw. die Rede ist, werden 
diese Begriffe im Sinne der Wissenssoziologie in der Tradition von Schütz und Ber-
ger/Luckmann verwendet. 



Kapitel 1 18

Biographie vollzieht sich nicht nur dadurch, daß der Lebenslauf durch zentrale Instan-
zen der Sozialisation prozessiert wird (Familie, Schule, peers, Beruf, Betrieb, Massenme-
dien und andere), und daß sich Kognition, Sprache, Emotionen, kulturelle Identität, 
Moral und anderes entwickeln, sondern Entwicklungslinien im Lebenslauf enthalten 
individuelle Entscheidungen, in denen Erfahrungen gedeutet, eingeordnet oder verwor-
fen werden, um aus der subjektiven Perspektive die Anschlussfähigkeit der Biographie 
zu sichern“ (Hoerning 2000: 8). Diese Fähigkeit des Individuums, neue Wissens-
bestände mit biographischen Sinnressourcen zu verbinden und dadurch Hand-
lungsfähigkeit zu erhalten, bezeichnet Alheit als „Biographizität“. „Lebensge-
schichten verfügen über ein Potential, das wir an anderer Stelle ‚Biographizität’ ge-
nannt haben: die prinzipielle Fähigkeit, Anstöße von außen auf eigensinnige Weise zur 
Selbstentfaltung zu nutzen, also (in einem ganz und gar ‚unpädagogischen’ Sinn) zu 
lernen“ (Alheit/Dausien 2000: 217). 

Diese Biographizität lässt sich auch im Umgang mit Religion in den Bio-
graphien meiner Interviewpartnerinnen aufzeigen. Sie alle vermitteln im In-
terview eine ausgesprochen biographisch strukturierte Religiosität. Kulturell – 
also kollektiv – gültige und individuell konstituierte Sinnstrukturen stehen bei 
ihnen in einem Wechselverhältnis. Nach Alfred Schütz finden Erfahrungen in 
einer bereits gedeuteten und geordneten Welt statt. Die Erfahrungen, die in 
biographischen Erzählungen enthalten sind, deuten daher nicht nur auf Ver-
änderungsprozesse des Individuums hin, sondern lassen auch Rückschlüsse 
auf die Umwelt, auf kulturelle und soziale Gegebenheiten zu. Somit enthält die 
biographische Erzählung sowohl den Einfluss der sozial-kulturellen Welt auf 
das Subjekt als auch den Einfluss des Subjekts auf diese Welt (Ecarius 1998: 
146-147). „Die Biographie ist somit autobiographische Reflexion und Konstruktion ei-
gener Erfahrung und umschließt individuelle und kollektive Geschichte zugleich“ (Eca-
rius 1998: 133). In der biographischen Erzählung kommt daher die Auseinan-
dersetzung mit der individuellen Lebenssituation zum Vorschein, gleichzeitig 
lässt sie Rückschlüsse auf das kulturell-soziale Umfeld zu. 

Für den vorliegenden Forschungsgegenstand bietet die Biographiefor-
schung Wege, religiöse Entwicklungsprozesse, d.h. die individuelle Herstellung 
von Sinnzusammenhängen und Passungsverhältnissen mit Hilfe der Religion, 
aufzuzeigen, die nur im Zusammenhang mit der religiös-kulturellen und wei-
teren sozialen Umwelt gedeutet werden können. Sie ermöglicht also einen Zu-
gang zum Selbstverständnis der interviewten Frauen, zu ihren biographischen 
Konstruktionen, die je nach Erfahrungsaufschichtung unterschiedlich sein 
können, und liefert damit Erkenntnisse über Sinn und Funktion der Religion in 
einer konkreten Lebensgeschichte. Da die Biographie als Verbindung zwischen 
persönlicher Entwicklung und gesellschaftlichem Kontext, also zwischen Sub-
jekt und Objekt dargestellt wird, weist die individuelle Religiosität ebenso auf 
Strukturen der „offiziellen“ Religion hin. 



Methodik und Forschungsprofil 19

1.2.1.3 Das narrative Interview 

Ein klassisches Instrument der Biographieforschung ist das narrative Inter-
view nach Fritz Schütze (1983: 283-293), weil dies Stegreiferzählungen, also 
freie, mehr oder weniger improvisierte Erzählungen ermöglicht. Theoreti-
scher Hintergrund ist die Analyse subjektiver Sicht- und Handlungsweisen. 
Lebensgeschichtliche Erzählungen gewähren nach Schütze wie kein anderes 
Medium Einblicke in die Verflechtung objektiver gesellschaftlicher Strukturen 
und subjektiver Erlebenskontexte. Sie sind als eine spezifische Ausprägung 
historisch und kulturell unterschiedlicher Formen der Selbstvergegenwärti-
gung aufzufassen. Bei der Darstellung des eigenen Lebens wird ein bestimmtes 
Bild des Ich erzeugt, bei dem vergangene Erfahrungen typisierten Formen 
sinnhafter Lebensgestalten untergeordnet werden. Die Form solcher sinnhaf-
ter Selbstbeschreibungen variiert von Kultur zu Kultur, der Modus der Selbst-
beschreibung dagegen und die Notwendigkeit, in einem kohärenten Bild sei-
nes Selbst zu bleiben, kann nach Appelsmeyer (1999: 234) „als konstitutionelle 
Gegebenheit des Menschen aufgefasst werden“. Lebensgeschichtliche Erzählungen, 
wie sie im Rahmen narrativer Interviews erhoben werden, geben daher in ers-
ter Linie Auskunft über die jeweils kulturell gültigen typischen Muster der 
Selbst- und Weltsicht (Appelsmeyer 1999: 235). 

Das narrative Interview liefert Daten, die andere Formen der Befragung 
nicht liefern können. Es wird davon ausgegangen, dass sich die Darstellung bei 
dieser speziellen Interviewtechnik beim Erzählen verselbstständigt und Men-
schen sehr viel mehr von ihrem Leben wissen und darstellen können, als sie in 
ihren Theorien über sich und ihr Leben aufgenommen haben. Dieses Wissen ist 
den Interviewten auf der Ebene der erzählerischen Darstellung verfügbar, 
nicht aber auf der Ebene von Theorien (Hermanns 1992: 124). Grundannahme 
ist, dass Erzählungen einen umfassenden und in sich strukturierten Zugang 
zur Erfahrungswelt der Interviewpartnerinnen eröffnen. Mit einer bestimm-
ten Eingangsfrage wird die Erzählung eingeleitet und in der Folge von der In-
terviewerin nicht durch Zwischenfragen unterbrochen, sondern durch aktives 
Zuhören und durch zum Erzählen motivierende Unterstützung begleitet. Erst 
nach dem Abschluss der Ersterzählung werden durch gezieltes Nachfragen 
weitere Erzählungen angeregt oder Verständnis- und Informationslücken sei-
tens der Interviewerin geschlossen.15  

Bei der Auswertung der Interviews orientiere ich mich am narrati-
onsstrukturellen Verfahren Fritz Schützes, in Hinsicht auf die kognitiven Figu-
ren des autobiographischen Stegreiferzählens und hier besonders auf die Pro-
zessstrukturen des Lebenslaufs. Aufgrund dieser autobiographischen Stegreif-
erzählungen lassen sich dann mit Hilfe der Auswertungsprozeduren individu-
elle Erfahrungsverarbeitungsräume erschließen. Schütze (1984: 78-117) geht 
                                                 
15 Vgl. Schütze 1983, 285-286 zu den verschiedenen Phasen eines narrativen Interviews. 



Kapitel 1 20

davon aus, dass kognitive Figuren auf allgemeine Ordnungsprinzipien der Er-
fahrungsaufschichtung der Biographieträger zurückgehen. Er unterscheidet 
für das Kommunikationsschema des Erzählens vier elementare Ordnungsbau-
steine, die er kognitive Figuren nennt: Biographie- und Ereignisträger nebst 
der zwischen ihnen bestehenden bzw. sich verändernden sozialen Beziehung; 
Ereignis- und Erfahrungsverkettung; Situationen, Lebensmilieus und soziale 
Welten als Bedingungs- und Orientierungsrahmen sozialer Prozesse; die Ge-
samtgestalt der Lebensgeschichte (Schütze 1984: 81).16  

Im Mittelpunkt jeder Stegreiferzählung steht der Biographieträger, der 
sich und andere relevante Personen oder soziale Einheiten in die Erzählung 
einführt (erste Figur), der Gegenstand der Erzählung besteht dann in einer Ab-
folge der Zustandsänderungen des Biographieträgers. In der Narration werden 
einzelne Aspekte dieser Abläufe und Änderungsprozesse zu einer Prozess-
struktur verknüpft, in der sich die Perspektiven und Haltungen des Biogra-
phieträgers ausdrücken (zweite Figur). Schütze unterscheidet dabei vier prin-
zipielle Haltungen bzw. Prozessstrukturen (1984: 92-98): biographische Ent-
würfe und Handlungsschemata (intentional), Verlaufskurven (Getriebenwer-
den durch sozial-strukturelle oder schicksalhafte Bedingungen des Lebens), 
institutionelle Ablaufmuster der Lebensgeschichte und biographische Wand-
lungsprozesse. Schließlich stellt die Erzählerin die Ereignisfolge oder das Er-
lebnis in dem näheren oder weiteren sozialen Rahmen dar, in dem es sich ab-
gespielt hat (dritte Figur). Die übergeordnete Gesamtgestalt ergibt sich aus 
meiner Lebensgeschichte, die in einer bestimmten Situation und aus einer be-
stimmten Perspektive heraus erzählt wird (vierte Figur). 

Die Prozessstrukturen erfassen verschiedene Variationen des Verhältnis-
ses zwischen Innensteuerung und Außensteuerung von Geschehensabläufen in 
einer Biographie. Die Erfahrungshaltung, die der Biographieträger gegenüber 
den Ereignissen einnimmt, ist das entscheidende Merkmal für den Stellenwert 
dieser Prozessabläufe in der Lebensgeschichte (Schütze 1984: 92). Es kann sich 
um Behinderungen oder Realisierungen biographischer Planungen, um neue 
Handlungskapazitäten und die Bewertung neuer Erfahrungs- und Handlungs-
möglichkeiten oder des Verlustes von Handlungs- und Erfahrungskapazitäten 
usw. handeln. Diese Prozessstrukturen kann die Biographieträgerin also nur 
bedingt beeinflussen. Die Handlungs- und Planungsautonomie wird durch die 
institutionellen Ablaufmuster gleichzeitig begrenzt und geprägt. 

Einer der Schwerpunkte der Methodologie des narrativen Interviews ist 
die Unterscheidung von narrativen auf der einen und nicht-narrativen 
Textsorten auf der anderen Seite. Somit besteht das Auswertungsverfahren im 
ersten Schritt in der formalen Textanalyse, d.h. die narrativen Sequenzen (Lo-
gik des Handelns) werden von den argumentativen, evaluativen und theoreti-

                                                 
16 Ausführliche Darstellung dieser „kognitiven Figuren“ in Schütze 1984: 84-108. 



Methodik und Forschungsprofil 21

schen Textpassagen (Logik der Darstellung) getrennt. Im zweiten Analyse-
schritt wird dann eine strukturelle inhaltliche Beschreibung des „bereinigten“ 
Erzähltextes vorgenommen, der vorher auf formale Abschnitte hin segmen-
tiert wurde. Die Segmente sind durch Rahmenschaltelemente voneinander ab-
gegrenzt. Die strukturelle Beschreibung arbeitet die oben dargestellten einzel-
nen zeitlich begrenzten Prozessstrukturen des Lebenslaufs heraus.  

Im dritten Schritt der Auswertung, der analytischen Abstraktion, wird das 
Ergebnis der strukturellen inhaltlichen Beschreibung von den Details der ein-
zelnen dargestellten Lebensabschnitte gelöst, die abstrahierten Strukturaussa-
gen zu den einzelnen Lebensabschnitten werden systematisch miteinander in 
Beziehung gesetzt. Daraus ergibt sich die biographische Gesamtformung, d.h. 
die lebensgeschichtliche Abfolge der erfahrungsdominanten Prozessstruktu-
ren in den einzelnen Lebensabschnitten bis hin zur gegenwärtig dominanten 
Prozessstruktur. Im vierten Schritt, der Wissensanalyse, werden die eigenthe-
oretischen, argumentativen Äußerungen der Informantin untersucht und hin-
sichtlich ihrer Orientierungs-, Verarbeitungs-, Deutungs-, Selbstdefinitions-, 
Verdrängungsfunktion interpretiert (autobiographische Thematisierung). Der 
fünfte Auswertungsschritt besteht dann in den kontrastiven Fallvergleichen, 
die sich an die Grounded Theory von Glaser/Strauss (1998) nach dem Prinzip des 
minimalen und maximalen Kontrasts anschließen. 

1.2.1.4 Anwendung und Modifikationen 

Dies ist die Beschreibung des Ideals. In dieser Arbeit wurden drei Abweichun-
gen vom klassischen narrativen Interview und dem dazugehörigen Auswer-
tungsverfahren vorgenommen. Erstens zielt das narrative Interview norma-
lerweise auf die Erzeugung autobiographischer Gesamterzählungen. Insofern 
unterscheidet sich das Datenerhebungsverfahren in dieser Arbeit von der 
„klassischen Form“, als primär die religiöse Biographie im Zentrum des Inte-
resses steht, das bedeutet jedoch lediglich eine Fokussierung und nicht, dass 
die Gesamtbiographie außer Acht gelassen werden kann.  

So lautete dem entsprechend meine Eingangsfrage, “Can you tell me your life 
as a Swaminarayan woman? What does religion mean for your life?” Dies war nicht 
für alle Interviewpartnerinnen eine leicht zu erfüllende Aufgabe. Fast alle be-
gannen ihre Erzählung mit ihrer Verortung in der Swaminarayan-Tradition, 
bei einigen folgten dann äußere Fakten ihres Lebens. Danach gestalteten sich 
die Erzählungen unterschiedlich, in den meisten Fällen jedoch chronologisch, 
manchmal wurden auch nur einzelne Lebensepisoden erzählerisch ausgestal-
tet. Kam kein Erzählstrom in Gang, habe ich als erzählgenerierenden Impuls 
die Frauen gebeten, doch einfach mit ihrer Kindheit anzufangen. So sind in der 
Praxis als zweite Abweichung vom „Ideal“ einige der vorliegenden Interviews 
keine narrativen Interviews im klassischen Sinne, da bei einigen Frauen immer 
wieder auch zwischendurch Pausen entstanden und Erzählungen angeregt 



Kapitel 1 22

werden mussten. In seltenen Fällen wurde auch seitens der Frauen explizit um 
weitere Fragen gebeten.  

Dies kann verschiedene Gründe haben: Es kann in der Interviewsituation 
selbst begründet sein, denn für viele Frauen ist es ungewohnt, sich in den Mit-
telpunkt zu stellen und von sich selbst zu erzählen. Es kann an der fremden 
Person der Interviewerin liegen, der man nicht alles erzählen kann und möch-
te. Es kann ebenso Angst sein, die Erwartung der Interviewerin nicht erfüllen 
zu können, oder weitere Faktoren, die in der eigenen Persönlichkeit und Le-
bensgeschichte begründet sind, wie Erzählbereitschaft und auch eine gewisse 
Übung im Erzählen über die eigene Person.17 

Bei dem vorliegenden Sample, Frauen aus dem hinduistischen Kulturkreis, 
wird oft stereotypisierend angenommen, dass sie sich nicht als Individuen, 
sondern vorwiegend in ihren sozialen Bezügen definieren und ebenso defi-
niert werden. Daher stellt sich natürlich die Frage nach kulturellen Einflüssen. 
Denn mit dem Spracherwerb werden auch kulturelle Erzählmuster und Ge-
schichten vermittelt und ebenso werden mit den narrativen Formen Deu-
tungsmuster einer Kultur, kulturelle Normen und Vorstellungen von gutem 
und schlechtem Handeln übertragen (Lucius-Hoene/Deppermann 2004: 42-43). 
Es muss jedoch auch bedacht werden, dass die von mir interviewten Frauen 
seit vielen Jahren oder auch Jahrzehnten in Großbritannien zu Hause sind, ei-
nige meiner Interviewpartnerinnen dort geboren sind und daher individualis-
tische Tendenzen durchaus ganz konkret in den Interviews spürbar sind. Die 
Erzählbereitschaft stellte sich trotz des gemeinsamen kulturellen Hintergrun-
des sehr unterschiedlich dar. Einige Frauen zeigten große Freude am Erzählen 
ihrer Geschichte, einige hatten anfängliche Hemmungen, bei einigen hatte ich 
den Eindruck, dass sie froh waren, eine Zuhörerin für die Schilderung einiger 
Lebensproblematiken zu haben. Lediglich eine Interviewpartnerin stockte 
immer wieder und fand nicht von selbst in einen Erzählstrom. Dieser unter-
schiedliche Umgang mit der Interviewsituation deutete für mich mehr auf in 
der jeweiligen Persönlichkeit begründete Faktoren hin und weniger auf kultu-
relle Unterschiede. Akademikerinnen zeigten sich tendenziell geübter und 
gewandter in dieser Situation. Sie zeigten weniger Hemmungen und Beden-
ken, sich gegenüber einer „fremden“ Frau zu öffnen und brachten meinem 
Forschungsanliegen zum Teil großes Interesse bis hin zu offener Sympathie 
entgegen. 

Auffällig waren bei nahezu allen Frauen stereotype Redewendungen, so-
bald sie auf den religiösen Bereich zu sprechen kamen. Dies liegt sicherlich in 
der innerfamiliären und innersektarischen Kommunikation begründet. Auffäl-
lig ist ebenso das Fehlen von ausführlichen Erzählungen zur Kindheit, zu den 
Eltern und auch den Ehemännern. Diese Themenbereiche scheinen kulturell 

                                                 
17 Zur narrativen Kompetenz siehe Straub 2000: 137-163. 



Methodik und Forschungsprofil 23

bedingt tabu zu sein und daran hat auch das Leben in einer anderen Kultur 
noch nicht viel geändert. Über formelhafte Äußerungen hinaus wurden diese 
Bereiche nicht weiter ausgeführt. Diese Zurückhaltung wurde wahrscheinlich 
durch die Interviewsituation mit einer fremden Forscherin, die das Ganze auch 
noch mit Aufnahmegerät aufzeichnet, verstärkt. Diese nahe stehenden Perso-
nen, denen traditionell Respekt gebührt, sind auch in Diasporakontexten von 
einer kritisch-distanzierten Reflexion ausgeschlossen. Da es sich hierbei je-
doch um die Lebensgeschichte prägende Zeiten und Personen handelt, gestal-
tete sich die spätere Auswertung der Interviews etwas schwierig.  

Trotz der schon zu Anfang sichtbar werdenden Schwierigkeiten habe ich 
jedoch prinzipiell an der Form des narrativen Interviews festgehalten. Der 
Hauptgrund dafür lag in dem Thema der Arbeit, in der es um Identitätskon-
struktionen geht, die nicht unbedingt mit vorab entworfenen Themenberei-
chen, wie es in halbstrukturierten Interviews der Fall ist, eruiert werden kön-
nen. Geht es um die Herstellung von Identität im Erzählen, so ist ein weitge-
hend unstrukturiertes Vorgehen, bei dem die Frauen ihr eigenes Relevanzsys-
tem und ihre Sinngebungen und Orientierungsrahmen ausbreiten können, 
sinnvoller. Dies zeigte sich letztendlich auch im Ergebnis der Auswertungen, in 
der die Funktion, die Religion für die Identitätsarbeit leistet, je nach biogra-
phischer Erfahrungsaufschichtung individuell sehr unterschiedlich ausfiel. 

Eine dritte Abweichung zum klassischen narrativen Interview nach Schüt-
ze betrifft die Auswertung der Daten. Schütze trennt in dem von ihm vorge-
schlagenen Auswertungsverfahren in einem ersten Schritt die erzählerischen 
Textteile von den argumentativen und eigentheoretischen. Dies geschah in der 
vorliegenden Arbeit nicht. Erstens stellen argumentative und eigentheoreti-
sche Abschnitte eine wichtige subjektive Zusammenfassung der Erfahrungs-
verarbeitung dar. Im Interview bilden sie meist als Fazit das Ende eines Erzähl-
teils und gehören somit thematisch dazu, wenn auch die Reflexion eine zeit-
lich spätere biographische Perspektive wiedergibt. Als selbstreflexive Eigen-
theorien zeigen sich darin jedoch Selbst- und Weltbilder, die auf bestimmte 
Identitätskonstruktionen hinweisen können. Ein Grund, die argumentativen 
von den erzählerischen Textteilen zu trennen, liegt in eventuell widersprüch-
lichen Aussagen beider Teile. Dieser Fall trat in meinem Material einmal zu 
Tage. Bei einer Interviewpartnerin war ein ersichtlicher Widerspruch zwi-
schen ihren lebensgeschichtlichen Erzählungen und ihren Kommentaren, in 
denen sie sich, vereinfacht gesagt, als immer schon sehr religiös bezeichnete. 
Bei der Auswertung der Interviews orientiere ich mich am narrationsstruktu-
rellen Verfahren Fritz Schützes daher hauptsächlich in Hinsicht auf die oben 
dargestellten kognitiven Figuren des autobiographischen Stegreiferzählens 
und im Besonderen auf die Prozessstrukturen des Lebenslaufs.  



Kapitel 1 24

1.2.1.5 Zugang zum Forschungsfeld, Datenerhebung und  
Datenaufbereitung 

Eine erste Kontaktaufnahme zu der Londoner Swaminarayan-Gemeinde fand 
im April 2002 statt, als ich bei einem Besuch des Swaminarayan-Tempels in 
Neasden mein Anliegen vortrug, eine Dissertation zur Bedeutung der Religion 
für das Leben der Gemeinde und im Besonderen der weiblichen Mitglieder ma-
chen zu wollen. Meine Idee wurde positiv aufgenommen, so dass mir eine Kon-
taktperson der Frauengemeinschaft vermittelt wurde, mit der ich vor meinem 
ersten „Arbeitsbesuch“ ein Jahr später mehrmaligen Austausch über E-Mail 
hatte, wobei ich mein Anliegen näher erklärte, Interviews mit Swaminarayan-
Frauen führen und an den Veranstaltungen der Gemeinde teilnehmen zu wol-
len.  

Meine ersten und auch einige weitere Interviews wurden mir von meiner 
Kontaktpartnerin und einer weiteren führenden Persönlichkeit des Londoner 
Swaminarayan-Frauenforums vermittelt. Einige Kontakte ergaben sich durch 
das Schneeballsystem. Meine Befürchtung, durch diese Art der Vermittlung 
nur „orthodoxe“ Mitglieder der Religionsgemeinschaft zu erreichen, trat nicht 
ein. Jedoch sind die Interviews auf Frauen beschränkt, die sich aktiv der Swa-
minarayan-Gemeinde zugehörig fühlen und mehr oder weniger regelmäßig an 
den Aktivitäten am Wochenende teilnehmen und nicht nur zu den großen Fes-
ten im Tempel erscheinen oder überhaupt keinen Bezug mehr zu ihrer ange-
stammten Religionsgemeinschaft haben. 

Insgesamt habe ich sechzehn Interviews mit Swaminarayan-Frauen im Al-
ter zwischen 23 und 65 Jahren geführt, die aktiv am Leben der religiösen Ge-
meinschaft teilnehmen. Die Interviews wurden bei vier mehrtägigen Aufent-
halten in London zwischen April 2003 und Oktober 2004 im Swaminarayan-
Tempel im Londoner Stadtteil Neasden durchgeführt und mit einem Aufnah-
megerät aufgezeichnet. Sie dauerten jeweils ca. eine halbe bis eine Stunde. Die 
genaue Beschreibung des Samples findet sich im nächsten Kapitel (1.2.2) als 
Übersicht in einer Tabelle und etwas ausführlicher in Kurzbiographien zu-
sammengestellt. 

Alle Interviews wurden komplett transkribiert. Von neun Interviews habe 
ich Einzelfallanalysen nach dem oben beschriebenen Auswertungsverfahren 
(Schütze)18 erstellt, von den verbleibenden sieben Interviews wurden jeweils 
nur themenbezogene Abschnitte analysiert. Dies ist in der am Anfang von Ka-
pitel 1.2.2 befindlichen Tabelle jeweils gekennzeichnet. Um ein möglichst dif-

                                                 
18 Außer von Schütze (1983 und 1984) profitieren die Auswertungen der Interviews von 

Rosenthal (1995), die zwischen der erlebten, der erinnerten und der erzählten Le-
bensgeschichte unterscheidet, und von Lucius-Hoene/Deppermann (2004), im Zent-
rum deren Forschungsinteresses die Identität als im Prozess des Erzählens hergestell-
te Form der Selbstvergewisserung steht. 



Methodik und Forschungsprofil 25

ferenziertes, umfassendes Bild zu meiner Themenstellung zu erhalten, wurden 
Frauen aus unterschiedlichen Lebensbereichen und von unterschiedlicher 
Herkunft interviewt. Nach den ersten beiden Besuchen, in denen ich überwie-
gend Frauen ohne Kinder interviewt hatte – diese sind häufiger im Tempel an-
zutreffen – äußerte ich den Wunsch, für meine nächsten Besuche hauptsäch-
lich Interviews mit Müttern führen zu wollen, da ich Unterschiede wegen der 
Erziehungsaufgabe und der damit verbundenen Vermittlung der religiösen 
Tradition an die nächste Generation vermutete. 

Folgende Kriterien waren für die Auswahl der Interviews, die Einzelanaly-
sen unterzogen wurden, ausschlaggebend: Sie sollten längere Erzählpassagen 
enthalten, weiterhin wurden diese nach minimalem/maximalem Kontrast 
nach dem Verfahren der Grounded Theory (Glaser/Strauss 1998) ausgewählt, 
sowohl in Hinblick auf die Herkunft der Frauen als auch auf Lebensstatus, Alter 
und vor allem in Bezug auf Aneignung und Bedeutung von Religion in biogra-
phischen Zusammenhängen, um eine möglichst große Bandbreite von religiö-
sen Aneignungsprozessen und relevanten Faktoren in Bezug auf Identitäts-
konstruktionen aufzeigen zu können. Nach der Durcharbeitung des gesamten 
Textkorpus19 richtete sich der nächste Schritt der Auswertung auf die in die 
nähere Auswahl gezogenen Fälle, die in einer Reihe von Einzelanalysen inter-
pretiert wurden. Erst danach wurde das Material fallübergreifend analysiert, 
das heißt, es wurde nach Ähnlichkeiten und Unterschieden im Datenmaterial 
gesucht. Für die Darstellung der Ergebnisse werden mehrere Fälle, die Ähn-
lichkeiten aufweisen, zusammen dargestellt und innerhalb dieser „ähnlichen“ 
Fälle auf Unterschiede verwiesen (Kapitel 4.1).  

Bei meinen Aufenthalten im Tempel habe ich an den jeweils stattfinden-
den Aktivitäten teilgenommen und davon Protokolle angefertigt. Nebenbei er-
gaben sich auch informelle Gespräche, wovon wichtige oder interessante De-
tails im Nachhinein schriftlich festgehalten wurden, ein längeres Gespräch ha-
be ich ebenfalls mit dem Aufnahmegerät aufgezeichnet. Der Höhepunkt mei-
ner Besuche war der Aufenthalt Pramukh Swamis, des spirituellen und admi-
nistrativen Oberhauptes des Bochasanwasi Akshar Purushottam Sanstha, im 
Mai 2004 in London. Ich hatte die Möglichkeit, an vier Zeremonien in seiner 
Anwesenheit teilzunehmen, einer Tempeleinweihung in Luton in der Nähe 
von London und drei Feiern im Neasden-Tempel, u.a. zu Ehren des Geburtsta-
ges seines Vorgängers Yogiji Maharaj. 

Um die Anonymität der Frauen weitgehend zu gewährleisten, wurden alle 
Namen geändert. Genaue Ortsangaben wurden zum größten Teil ausgelassen 
und lediglich das Geburtsland, Studienland usw. benannt. Für die Wiedergabe 
von Interviewzitaten in dieser Arbeit wurden alle „Ah“ und „Ahm“ oder 
                                                 
19 In Anlehnung an Flick (1996: 206-207) wurden vor der vertiefenden Analyse des ein-

zelnen Falls zur besseren Orientierung Kurzbeschreibungen aller Interviews erstellt 
(s.u.).  



Kapitel 1 26

Wortwiederholungen wegen der besseren Lesbarkeit, soweit sie nicht inhalt-
lich bedeutsam waren, z.B. weil sie Unsicherheiten andeuteten, weitgehend 
aus den Zitaten herausgenommen. Grammatische Fehler wurden beibehalten, 
da dies ein persönliches Kennzeichen darstellt und Englisch in der älteren Ge-
neration oftmals nicht fließend gesprochen wird. Unverständliche Worte wur-
den mit einem Fragezeichen [?] gekennzeichnet, Pausen oder Stocken im Re-
defluss mit einem Minus (-), betont gesprochene Worte wurden ffett gedruckt, 
Auslassungen in den Interviewzitaten mit […] gekennzeichnet.  

1.2.2 Kurzbiographien 

Zur besseren Orientierung steht im Folgenden zunächst ein Überblick über alle 
Interviewpartnerinnen, deren Interviews komplett transkribiert wurden, in 
Form einer Tabelle. Von den Interviews mit den ersten neun der unten aufge-
führten Frauen wurden komplette Fallanalysen nach den im vorherigen Kapi-
tel beschriebenen Methoden erstellt. Aus den sieben verbleibenden Interviews 
wurden lediglich für das Thema relevante Textpassagen ausgewertet. Alle An-
gaben bzgl. Alter usw. beziehen sich auf den Zeitpunkt des Interviews. 

 

Name Alter Beruf Familienstand Herkunft GB 
seit 

Interview-
termin 

 
In Einzelfallanalysen ausgewertet 
 
Hasuben 38 IT-Fachfrau verheiratet, 

zwei Töchter 
Kenia 1972 13.04.2003 

Indiraben 40 Pharmazeutin verheiratet, 
zwei Söhne 

Kenia 1985 23.10.2004 

Jasuben 36 Buchprüferin, z.Z. 
Hausfrau  

verheiratet, 
drei Kinder 

Indien 1974 24.10.2004 

Kokilaben 65 Ärztin, jetzt Rentne-
rin 

ledig Kenia ca. 
1970 

30.08.2003 

Kumudben 23 Studentin ledig GB  10.05.2004 
Lataben 58 Ärztin  ledig Kenia 1976 10.05.2004 
Manjulaben 53 Inhaberin eines  

„Bioladens“ 
verheiratet, 
ohne Kinder 

Uganda 1971 28.08.2003 

Meenaben Mitte 
50 

Keine Angabe  verwitwet,  
ohne Kinder 

Kenia ca. 
1973 

28.08.2003 

Nainaben 42 Keine Angabe ledig Indien 1983 13.04.2003 
 
 
 
 
 


