
http://www.klett-cotta.de/home/
KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www-klett-cotta.de


KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www.klett-cotta.de



Das Bild, das die römische Elite von ihrer Gesellschaft zeichnete und das die Ge-
schichte bis heute fortschreibt, hatte mit der Wirklichkeit der meisten Einwohner 
des Römischen Reiches sehr wenig zu tun. Denn die Quellen für dieses Geschichts-
bild entstammen sämtlich der Oberschicht, die nur 0,5 Prozent der Gesamtbevölke-
rung im Römischen Reich ausmachte, aber etwa 80 Prozent des Vermögens besaß. 
Die restlichen 99,5 Prozent – um Christi Geburt geschätzt etwa 50 bis 60 Millio-
nen Einwohner – sind von der Geschichte vergessen. In neun Kapiteln zeichnet der 
Autor ein Bild vom Leben, Arbeiten und Sterben dieser Männer und Frauen: Arme 
Bürger und einfache Leute, Sklaven, Freigelassene und Soldaten, Prostituierte, Gla-
diatoren, Banditen und Piraten.



Robert  Knapp

 RÖMER IM 
SCHATTEN DER
GESCHICHTE 
Gladiatoren, Prostituierte, Soldaten: 

Männer und Frauen im Römischen Reich

Aus dem Englischen von Ute Spengler

Klett-Cotta



Klett-Cotta
www.klett-cotta.de
Die Originalausgabe erschien unter dem Titel »Invisible Romans« 
im Verlag Profile Books Ltd, London
© 2011 by Robert Knapp
Für die deutsche Ausgabe
© 2012, 2016 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung
Nachfolger GmbH, gegr. 1659, Stuttgart
Alle deutschsprachigen Rechte vorbehalten
Printed in Germany
Lektorat: Wanda Löwe
Schutzumschlag: Rothfos und Gabler, Hamburg
Unter Verwendung eines Motivs aus der Villa dei Misteri, Pompeji, Italy
© Bridgeman Berlin
Gesetzt aus der Sabon von Kösel Media GmbH, Krugzell
Gedruckt und gebunden von CPI-books, Clausen & Bosse, Leck
ISBN 978-3-608-96038-9

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.



INHALT

 Einführung: Der Blick in den Schatten 7

 1 In der Mitte: Gewöhnliche Männer 11

 2 Ein eigenes Leben: Gewöhnliche Frauen 65

 3 Kampf ums Überleben: Die Armen 113

 4 Ein Dasein in Knechtschaft: Sklaven 143

 5 Nach der Sklaverei: Freigelassene 193

 6 Ein Leben in Waffen: Soldaten 221

 7 Käufliche Liebe: Prostituierte 266

 8 Ruhm und Tod: Gladiatoren 298

 9 Jenseits des Gesetzes: Banditen und Piraten 326

 Ausklang 354

 Anhang
 Nachbemerkung zu den Quellen 356

 Glossar zu den antiken Autoren und Quellengattungen 365

 Dank 371

 Quellen- und Literaturverzeichnis 372

 Auswahlbibliographie 378

 Bildnachweis 387

 Register 389



 7

Einführung:
DER BLICK IN den Schatten

 Dieses Buch beschäftigt sich mit Menschen, die von der Geschichte 
vergessen wurden. Ich versuche aufzuhellen und zu verstehen, wie 

das Leben der breiten Bevölkerungsschichten aussah, die in den ersten 
drei Jahrhunderten unserer Zeitrechnung, von der Zeit des Augustus bis 
zur Thronbesteigung durch Konstantin, in Rom und seinem Reich be-
heimatet waren. »Vieles in der Geschichte Griechenlands und Roms«, 
schreibt der britische Althistoriker Michael Crawford, »ist uns ganz ein-
fach unzugänglich.« Zeugnisse liegen nur lückenhaft vor und sind oft 
schwer zu deuten. Unter den Wissenschaftlern wird lebhaft darüber ge-
stritten, wie weit sich die römische Welt erschließen lässt. Unsere Welt, 
die Welt des 21. Jahrhunderts, unterscheidet sich in zahllosen Aspekten 
von der des alten Rom, nicht zuletzt in unseren Einstellungen und Er-
wartungen. Angesichts der geringen Zahl erhaltener Zeugnisse aus dem 
römischen Alltagsleben will es allmählich so scheinen, als blieben die ge-
wöhnlichen Römer unseren Augen in ihrer Unsichtbarkeit unwieder-
bringlich ent zogen.

Doch brauchen wir nicht zu verzweifeln. Die Zeugnisse eines be-
stimmten Zeitabschnitts lassen sich durch sorgfältige Nutzung von Quel-
len aus der vorausgehenden und nachfolgenden Zeit ergänzen. Ältere 
Kulturen waren beständiger als die unsere. Die Fortdauer der Agrarkul-
tur und -wirtschaft in der alten Welt lässt vermuten, dass sich die Men-
schen dieser Zeit in ihrem Verhalten sehr ähnlich waren, nicht aufgrund 
von Kontakten und Gemeinsamkeiten, sondern weil sie dieselben Über-
lebenskämpfe ausfochten. Im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht 
nicht nur die Stadt Rom, sondern die gesamte römische Welt. Man 
könnte meinen, der römische Charakter sei in den lateinisch sprechenden 
Teilen dieser Welt stärker ausgeprägt gewesen als in Gegenden, in denen 
 andere Sprachen dominierten, eine Annahme, für die jedoch weder die 



8 Einführung

Quellenlage noch die Logik spricht. Wir besitzen eine größere Zahl nütz-
licher Zeugnisse aus dem überwiegend griechischsprachigen Teil des Kai-
serreichs, vor allem aus Ägypten. Sie enthalten nicht nur aufschlussreiche 
Beobachtungen über das Landleben, sondern befassen sich (wie auch wir 
es tun werden) zu großen Teilen mit dem Leben der Stadtbewohner. Die 
Erfahrungen des Lebens in Groß- oder Provinzstädten, die oft nach rö-
mischem Muster gegründet und regiert wurden, führte zu zahlreichen 
Übereinstimmungen in Denk- und Verhaltensweisen. Damit soll weder 
die kulturelle Vielfalt des Reiches geleugnet noch behauptet werden, dass 
nun jeder auf ebendiese Weise dachte und agierte. Doch die Ähnlichkei-
ten in Anschauungen und Verhalten lassen es sinnvoll erscheinen, alle 
uns zur Verfügung stehenden Quellen zu nutzen, solange unsere Fragen 
sorgfältig gestellt und unsere Antworten kritischer Prüfung unterzogen 
werden.

Über die Schwierigkeiten von Raum und Zeit hinaus konfrontieren 
uns die Quellen mit einem zusätzlichen Problem: Was erhalten ist, wurde 
im Allgemeinen von den Reichen und Mächtigen selbst oder für sie ge-
schaffen und blendet das Tun und Denken der übrigen Schichten aus. 
Der der Oberschicht angehörende Historiker Ammian hat diesen Um-
stand gegenüber den Kritikern historischer Darstellungen wie folgt ge-
rechtfertigt:

Sie fühlen sich gekränkt, wenn man übergeht, was der Kaiser während der 

Tafel gesprochen hat, oder ausläßt, aus welchem Grund einfache Soldaten 

bei den Fahnen bestraft worden sind, oder weil man … über kleine Kastelle 

nicht hätte schweigen dürfen … Ähnliche Vorwürfe gibt es noch viele, aber 

sie widersprechen den Gesetzen der Geschichtsschreibung, die gewöhnlich 

nur die Höhepunkte der Ereignisse beschreibt, nicht aber den Kleinigkeiten 

niederer Sphären nachspürt. Denn wenn jemand diese erforschen wollte, 

könnte er die Hoffnung hegen, daß sich auch jene unteilbaren Körperchen, 

die im leeren Raum schweben und die wir Griechen Atome nennen, zählen 

ließen. (Res gestae – Römische Geschichte 26,1,1)

So steht es dem Historiker frei, Schwierigkeiten weitestgehend auszu-
schalten, wenn er schildert, was die römische Elite interessierte – Politik 
und Kriege, Themen wie die Schaffung und Durchsetzung von Gesetzen, 



Der Blick in den Schatten 9

Philosophie, Kunst sowie die Verteidigung einer Sozialstruktur, die ihr 
selbst den höchsten Platz zuwies. Jährlich erscheinen zahlreiche Bücher 
zu diesen Themen, aber die Quellen, das Herzensanliegen der Historiker, 
tragen mehr zur Verdunkelung als zur Klärung dessen bei, worauf wir 
hier aus sind. Antike Quellen liegen in zweierlei Form vor: Sie sind ent-
weder als solche oder beiläufig entstanden. Erstere sind für unseren 
Zweck in der Regel irrelevant, doch Letztere können entscheidend sein. 
Es kommt immer wieder vor, dass ein Autor der Oberschicht zum Bei-
spiel bei der Darstellung der römischen Expansionskriege hie und da 
kontextuelle Details und Informationsschnipsel einfügt, die in Kombina-
tion mit anderen Zeugnissen ansatzweise ein Bild der normalen Bevölke-
rung entstehen lassen. Eine direkte Stimme haben die Erfahrungen dieser 
gewöhnlichen Menschen in den erhaltenen römischen Geschichtswerken 
nicht. Gelegentlich ist es aber möglich, Einsichten in das Leben der Un-
sichtbaren selbst dort zu gewinnen, wo dies nicht beabsichtigt war, und 
diese Erkenntnisse durch Blickpunkte und Zeugnisse aus verschiedenen 
anderen Quellen zu erweitern.

Ich suchte nach einem Begriff, der die demographische Gruppe um-
fasst, die das Thema meines Buches ist, und möchte sie die »gewöhn-
lichen Menschen« nennen, eine Definition, die sie von der Elite unter-
scheidet und andererseits offen bleibt für die ganze Vielfalt ihrer Exis-
tenz – Wohlhabende und wenig Begüterte bis hin zu den ausgesprochen 
Armen, Männer und Frauen, Sklaven und Freie, Gesetzestreue und Ban-
diten. Die Welt dieser gewöhnlichen Leute wurde beherrscht von einer 
winzigen, auf Machterhalt bedachten Oberschicht, begrenzt und defi-
niert durch Reichtum, Tradition, Abstammung und politischen Einfluss. 
Die Angehörigen der Oberschicht ordneten sich selbst einem von drei 
Ständen oder ordines zu: Der Stand der Senatoren war der sozial und po-
litisch höchstrangige, wenn auch nicht unbedingt der reichste. Der Ritter-
stand war mehr auf den Erwerb von Vermögen als auf Macht und Rang 
der Senatoren aus. Der Stand der Dekurionen verwaltete die Groß- und 
die Provinzstädte des Reiches und entsprach der Kategorie der Senatoren 
und Ritter Roms. Diese Männer waren meist weniger wohlhabend als die 
Angehörigen des Senatoren- und Ritterstands, obwohl lokale Dekurio-
nen manchmal auch Ritter waren. Zusammen umfassten die drei Stände 
nicht mehr als 100 000 bis 200 000 Mitglieder, weniger als ein halbes 



10 Einführung

Prozent der Bevölkerung des Reiches von 50 bis 60 Millionen. Unter 
 ihnen zählten nur die Männer, etwa 40 000 an der Zahl, und damit kam, 
da das Imperium Romanum zu dieser Zeit rund 6,5 Millionen Quadrat-
kilometer umfasste, durchschnittlich ein erwachsenes männliches Mit-
glied der Oberschicht auf etwa 155 Quadratkilometer. Da die Eliten sich 
in Rom konzentrierten, war der Anteil andernorts noch geringer. Doch 
diese verschwindend kleine Zahl weit verstreuter Repräsentanten dieser 
Schicht hatte fast alles in ihrer Gewalt. Obwohl sie für das vorliegende 
Projekt nicht unmittelbar von Bedeutung sind, darf man ihren Einfluss 
auf die übrigen 99,5 Prozent nicht aus den Augen verlieren.

In den folgenden Kapiteln werden die von der Geschichte vergesse-
nen Bewohner des römischen Kaiserreichs in verschiedene Gruppen ein-
geteilt, die einander mehr oder weniger ausschließen. So gibt es separate 
Kapitel über gewöhnliche Männer und Soldaten und über gewöhnliche 
Frauen und Prostituierte. Das Ziel wird sein, soweit möglich Zugang 
zum Denken dieser verschiedenen Menschen zu finden: Welche Anschau-
ungen und Erwartungen hatten sie? Welche Ängste plagten sie und von 
welchen Hoffnungen ließen sie sich leiten? Der amerikanische Althisto-
riker David Potter schreibt: »Es kann keine allgemeingültige Definition 
der Geschichte oder des historischen Prozesses geben, die nicht auch die 
letztlich subjektive Auswahl sowohl der Zeugnisse als auch der Darstel-
lung berücksichtigte.« Ich treffe Entscheidungen und fälle Werturteile, 
wenn ich in diesem Buch verschiedenartige Fäden zum Teppich des Le-
bensalltags der unsichtbaren Römer verknüpfe. Eine lesbare und auf-
schlussreiche Darstellung der missachteten Mehrheit zu schaffen war ein 
reizvolles Unternehmen, und ich hoffe, dass Leserinnen und Leser an 
dem Ergebnis ihr Vergnügen haben – an dem Blick auf die Menschen im 
Schatten der Geschichte, die endlich sichtbar sind.



 11

1
IN DER MITTE:

GEWÖHNLICHE MÄNNER

 Den überwiegenden Teil der Literatur und herausragenden materiel-
len Kultur, die wir gemeinhin die »römische« nennen, haben Kaiser, 

Senatoren und Ritter sowie die lokalen Gruppen der Magistrate, städ-
tischen Räte und Priester des Römischen Reiches – mithin die Elite – ge-
schaffen. Daraus ergibt sich, dass dort, wo »Römisches« zum Thema 
wird, der Beschreibung der römischen Gesamtbevölkerung in aller Regel 
die Geisteswelt und Kultur der Oberschicht zugrunde gelegt wird, etwa 
wenn man von »römischer Zivilisation« oder vom »Verhältnis der Rö-
mer zu Frauen« spricht oder schreibt. Von dieser Gepflogenheit weiche 
ich hier ab und richte meine Aufmerksamkeit stattdessen auf die normale 
Bevölkerung, auf die gewöhnlichen Menschen, die in der sozialen Pyra-
mide unterhalb der Hochgestellten, und für diese im Allgemeinen un-
sichtbar, ihren Platz haben. Unter den gewöhnlichen Menschen verstehe 
ich jeden Freien unterhalb der Oberschicht und über dem mittellosen 
Tagelöhner oder Bauern. Ihre Anschauung vom Leben, mit ihren Augen 
betrachtet, gibt ein reiches Mosaik an Denk- und Handlungsweisen zu 
erkennen, vollzieht sich ihr Leben doch außerhalb des beschränkten 
Blickwinkels der aristokratischen Zirkel des Reiches. Ist ihre geistige 
Welt in gewissen elementaren Belangen auch dieselbe wie die der Elite, 
da beide letztlich Teil derselben Kultur waren, so lassen ihre Anschauun-
gen und Einstellungen doch signifikante Unterschiede erkennen.

An der Spitze der sozioökonomischen Pyramide stand die Elite des 
Reiches. Das Qualifikationskriterium war das Vermögen: 400 000 Ses-
terzen für den Ritter, über eine Million Sesterzen für den Senator. Unter 
den geschätzten 50 bis 60 Millionen Menschen im Römischen Reich gab 
es vielleicht 5000 erwachsene Männer, die einen so immensen Reichtum 



12 IN DER MITTE

besaßen. Unter ihnen, aber meist weit darunter, stand die Elite der Pro-
vinzstädte. Nimmt man für jede der 250 oder 300 Kleinstädte, deren 
Größe über die eines Dorfes hinausging, im Schnitt 100 oder 125 männ-
liche Erwachsene an, kommt man auf weitere 30 000 bis 35 000 sehr 
wohlhabende Personen. Die steile sozioökonomische Stufung der römi-
schen Welt hatte zur Folge, dass sich wahrscheinlich 80 Prozent oder 
mehr des Gesamtvermögens in den Händen der Elite befanden. Die Rö-
mer selbst drückten diesen scharfen Bruch zwischen Elite und Nicht-Elite 
im sozioökonomischen Bereich sprachlich aus: Die Schwerreichen nann-
ten sie honestiores (die Ehrenwerteren), den Rest der Freien humiliores 
(die Geringeren). Dieser »Rest« umfasste 99,5 Prozent der Bevölkerung.

Unterhalb der Schwerreichen gab es auf der sozialen Leiter eine an-
sehnliche Zahl von Personen, die verglichen mit den sehr Vermögenden 
über weit weniger Mittel verfügten, Mittel allerdings, die am unteren 
Ende mit einiger Sicherheit das tägliche Brot garantierten und am oberen 
Ende zu einem Lebensstil verhalfen, der ausreichend Muße erlaubte, um 
soziale, politische und kulturelle Interessen zu verfolgen. Dazu gehörten 
die kleineren Landbesitzer, die Kaufleute und Handwerker, erfolgreiche 
Soldaten und die von diesen Gruppen und der Oberschicht Finanzierten 
(Lehrer, Ärzte, Architekten u. a.). Diese Männer und ihre Familien mach-
ten vielleicht 25 Prozent der Gesamtbevölkerung aus. Neben relativ ge-
sicherten Ressourcen verbindet diese Normalbürger eine weitere Be-
sonderheit: Sie alle, ob Kaufleute oder Handwerker oder wohlhabende 
Bauern, schätzen die Arbeit. Das führt zu einer Konvergenz der Anschau-
ungen auch dann, wenn sich das tatsächliche Vermögen und die Beschäf-
tigung der Einzelnen stark unterscheiden. Um diese Menschen geht es 
mir im Folgenden. Ihre geistige Welt möchte ich erfassen.

Soziale Einstellungen

Zeichen der Hierarchie und sozialen Stellung waren allgegenwärtig. Die 
Summe von 10 000 Denaren zum Beispiel, eine Stiftung des Manius Me-
gonius Leo, Bürger der italischen Stadt Petelia (heute Strongoli), sollte 
investiert und der Ertrag abgestuft verteilt werden: 450 Denare des Jah-
resertrags wurden für die Feier seines Geburtstags ausgegeben. Mit 300 



Gewöhnliche Männer 13

Denaren finanzierte man ein Bankett, allerdings nur für die lokale Elite, 
die Dekurionen. Was nach Abzug der Bankettkosten blieb, wurde in bar 
unter die anwesenden Dekurionen verteilt. Weitere 150 Denare waren 
für ein Bankett zu Ehren der Augustales bestimmt, der zur Elite zäh-
lenden Priestergruppe aus vermögenden Freigelassenen, und was übrig 
blieb, ging an die anwesenden Augustales. Schließlich erhielten noch je-
der Bürger und seine Ehefrau einen Denar, eine Summe, die dem gut be-
rechneten Tageslohn eines Arbeiters entsprach; ein Bankett war nicht 
vorgesehen (ILS 6468). Schenkungen dieser Art machten die soziale 
Hier archie besonders sichtbar, ebenso wie die abgestufte Sitzordnung in 
den Amphitheatern. Das Leben in einer unverrückbar stratifizierten Welt 
bewirkte bei den Mittelständlern eine der Grundeinstellungen, die ein 
solches Dasein prägen: Behandle Gleiche als Gleiche; die unter dir Ste-
henden nutze, wenn möglich, aus; den über dir Stehenden beuge dich im-
mer. Der Sinn des Einzelnen war darauf gerichtet, einer sei es physischen 
oder psychischen Verletzung zu entgehen, anderen hingegen Verletzun-
gen zuzufügen – in römischen Begriffen: Man verteidigte seine Ehre und 
Stellung, indem man die Ehre und Stellung anderer beschnitt und zu-
gleich die eigene vor einer Schmälerung durch die, welche als niedrig Ge-
stellte galten, zu schützen suchte. Unterwerfung unter einen Geringeren 
oder Anpassung an eine Gruppe unter dem eigenen Stand (z. B. Skla-
ven) war, ob gedacht oder getan, für den Höherrangigen ein Bild des 
Schreckens. Die Stellung der offensichtlich Höherrangigen (Elite) und 
der offensichtlich Inferioren (Sklaven) war klarer definiert als die des 
Normalbürgers, in dessen Gruppe Macht und Status kolossale Unter-
schiede aufwiesen. Doch fehlten klare Merkmale einer »legitimen« Un-
terordnung oder Vorrangstellung, so dass gerade diese Welt intensiv von 
Ehrverletzungen, Feindseligkeiten und Rivalitäten geprägt war.

Hierarchisches Denken drückt der Vorstellungswelt jeder sozialen 
Gruppe seinen Stempel auf, indem es bestimmte Erwartungen und Ste-
reotypen schafft. Die normalen Bürger waren keine Ausnahme. Wissen-
schaftler haben fünf der meist verbreiteten Vorurteile ausgemacht: gegen 
Freigelassene, gegen die Armen, gegen Kaufleute und gegen die Arbeit. 
Es lohnt sich, jedes davon mit dem geistigen Auge normaler Bürger zu 
prüfen.

Frei geboren zu sein war der grundsätzlich bevorzugte Status; er 



14 IN DER MITTE

brachte keine rechtlichen Verpflichtungen und keine der Einschränkun-
gen mit sich, wie sie Sklaverei und Freilassung auferlegten. Die große 
Mehrheit der freien Bevölkerung bestand zu allen Zeiten aus Freigebore-
nen, denn der rechtliche Status der Freigelassenen war mit deren Gene-
ration erloschen. Es ist klar, dass die Elite den Freigelassenen, die den 
Anspruch erhoben, sich ihres sozialen oder ökonomischen Kapitals zu 
bemächtigen, starke Vorurteile entgegenbrachte. Für die verbreitete An-
nahme, dass die Voreingenommenheit der Elite gegenüber den Freigelas-
senen in allen Segmenten der frei geborenen Gesellschaft verbreitet war, 
gibt es allerdings nur wenig Beweise. Das Thema kommt im Kapitel über 
die Freigelassenen ausführlich zur Sprache. Doch das Vorurteil gegen-
über den Armen war zweifellos real. Das Graffito auf einer Wand in 
Pompeji fasst es zusammen:

Ich verabscheue die Armen! Wer auch immer etwas umsonst erbittet, ist ein 

Holzkopf. Erst zahlen, dann kriegt er die Ware. (CIL IV 9839 b/Hunink, 

Nr. 113)

Auch der neutestamentliche Jakobusbrief weist unzweideutig auf das Be-
stehen dieses Vorurteils hin, und sein Autor stellt es im Kontext der 
christlichen Gemeinschaft als verwerflich dar:

Liebe Brüder, haltet nicht dafür, daß der Glaube an Jesum Christum, unsern 

Herrn der Herrlichkeit, Ansehung der Person leide. Denn so in eure Ver-

sammlung käme ein Mann mit einem goldenen Ringe und mit einem herr-

lichen Kleide, es käme aber auch ein Armer in einem unsaubern Kleide, und 

ihr sähet auf den, der das herrliche Kleid trägt, und sagtet zu ihm: Setze du 

dich her aufs beste! und sprächet zu dem Armen: Stehe du dort! oder: Setze 

dich her zu meinen Füßen! ist’s recht, daß ihr solchen Unterschied bei euch 

selbst macht und richtet nach argen Gedanken? (Jakobus 2,1 – 4)

Starke Ressentiments vonseiten der gewöhnlichen Bevölkerung bestan-
den auch gegenüber den Sklaven. Das zeigen die Botschaften des Apos-
tels Paulus an die verschiedenen Gruppen der Christen: Immer wieder 
betont er seine ablehnende Haltung gegenüber dem fundamentalen Un-
terschied, der in der Gesellschaft zwischen Freien und Sklaven besteht. 
Die wiederholten Erwähnungen sind ein Hinweis darauf, dass alte Vor-
urteile zäh haften – seine Adressaten taten sich offenbar schwer damit, 



Gewöhnliche Männer 15

ihre Sklaven weniger voreingenommen zu behandeln, und die Ermah-
nung blieb oft folgenlos. Ein weiteres Beispiel für die Kluft zwischen 
Freien und Sklaven bietet der Roman Asinus aureus (Der goldene Esel) 
des Apuleius: Lucius’ Verwandlung in einen Esel und schließlich seine 
Rückverwandlung in einen Menschen liest sich leicht als allegorische 
Reise aus der Freiheit in die Sklaverei und zurück. Alle seine Abenteuer 
zeigen, wie hart es ist, versklavt zu sein, und wie menschenunwürdig das 
Dasein der Sklaven ist.

Ein anderes Vorurteil dagegen ist zu streichen: Aversionen gegenüber 
dem Händlertum. In der Oberschicht war man allgemein der Ansicht, 
Kaufleute seien Lügner und Diebe. Wurde dieses Urteil aber von der 
 breiten Bevölkerung geteilt? In seinem Brief an die Philipper bedient 
sich Paulus auf weite Strecken einer kaufmännisch gefärbten Sprache – 
verbreitet finden sich Verben des Wechselns und Verrechnens, die ge-
braucht werden, um Paulus’ Gedanken über die Christengemeinde zu 
vermitteln. Damit ist nicht nur auf die Herkunft des Apostels aus dem 
Händlermilieu verwiesen, sondern auch auf die Tätigkeit seines Publi-
kums in diesem Bereich und dessen durchaus positive Einschätzung. 
Die Purpurkrämerin Lydia (Apostelgeschichte 16,14 f.) gehörte in die-
sen Kreis, und auch hier fehlen negative Konnotationen. Die Kaufleute 
selbst waren stolz auf ihre Fähigkeiten, wie auch dieser im Fernhandel 
Tätige:

Wenn es dir keine Mühe ist, der du vorübergehst, verweile und lies dieses. 

Ich jagte oft über die große See auf Schiffen mit schnellen Segeln und er-

reichte viele Länder. Dies ist das Ende, das mir die Parzen einst bei der Ge-

burt gesponnen. Hier habe ich alle Sorgen und Mühen niedergelegt. Hier 

fürchte ich weder die Sterne noch die Wolken noch die wilde See, noch 

fürchte ich, dass meine Ausgaben meinen Verdienst übersteigen. (CIL IX 

60, Brindisi)

Neben den Fernhändlern gab es die Kaufleute vor Ort, die im Nahbe-
reich entweder mit lokal produzierten Gütern handelten oder Ware en 
gros einkauften und zum Ortspreis verkauften. Wie Inschriften bezeu-
gen, sahen sich diese Kaufleute als Gegenbild der Vorstellung vom trüge-
rischen, unehrlichen Händler, die im Überlieferungsgut der Elite umgeht. 
Lucius Nerusius Mithres, Händler in einer Kleinstadt, hielt fest:



16 IN DER MITTE

Ich verkaufte Waren, die die Leute brauchen konnten, meine Ehrlichkeit 

wurde immer und überall gepriesen, das Leben war gut … ich bezahlte im-

mer meine Steuern, ich war freimütig in allem, so gerecht wie ich konnte zu 

jedermann, mit dem ich zu tun hatte. Ich half so gut ich konnte denen, die 

meine Hilfe suchten. Unter meinen Freunden war ich hochangesehen … 

(CIL IX 4796, Vescovio, Italien)

Praecilius, ein Geldwechsler (argentarius) in Cirta, Mitglied also der 
hochsuspekten Klasse der Bankiers, schreibt, dass er immer das Ver-
trauen seiner Kunden besessen habe und stets aufrichtig und gut gewesen 
sei:

Hier schweige ich und beschreibe mein Leben in Versen. Ich erfreute mich 

eines leuchtenden Rufs und der Höhe des Wohlstands. Praecilius mit Na-

men, gebürtig aus Cirta, war ich ein geschickter Bankier. Meine Ehrlichkeit 

war wunderbar, und ich hielt es immer mit der Wahrheit; ich war höflich zu 

allen, und wem stand ich nicht in seinem Kummer bei? Ich war immer fröh-

lich, und gastlich gegenüber meinen lieben Freunden; eine große Verände-

rung kam in mein Leben nach dem Tod der tugendhaften Valeria. Solange 

ich konnte, erfreute ich mich der Freuden des heiligen Ehelebens; ich feierte 

hundert glückliche Geburtstage in Tugend und Glück; aber der letzte Tag ist 

gekommen, an dem nun der Geist meine erschöpften Glieder verlässt. Im 

Leben verdiente ich die Titel, die ihr lest, da Fortuna es wollte. Sie hat mich 

nie verlassen. Folgt mir auf gleiche Weise; hier erwarte ich euch! Kommt! 

(CIL VIII 7156, Constantine, Algerien)

Gegen Gewinne hatten die Kaufleute natürlich nichts einzuwenden und 
dankten den Götter dafür:

Geweiht drei Tage vor dem dritten Tag des Juni während des Konsulats von 

Dexter (zum zweiten Mal) und Fuscus. Geweiht dem Merkur, dem mächti-

gen Geber von Gewinn und Erhalter von Gewinn. Gaius Gemellius Valeria-

nus, Sohn des Gaius, aus dem Bezirk Oufentina, Mitglied des Vier-Männer-

Komitees mit polizeilicher Gewalt, Gerichtspräfekt, mit Cilonia Secunda, 

seiner Ehefrau und Valeria und Valeriana Secunda, seinen Kindern. Er er-

richtete dies in Erfüllung eines Gelübdes und weihte es an einem Ort, den 

die Gemeindebehörden genehmigt haben. (CIL V 6596 = ILS 3199, Fonta-

netto da Po, Italien)



Gewöhnliche Männer 17

Den Kaufleuten fehlte es mithin nicht an Selbstsicherheit. Natürlich legt 
sich die Vermutung nahe, dass die Beziehungen in bestimmten Fällen 
auch angespannt sein konnten, doch die Zeugnisse von Artemidor und 
anderen stehen in Einklang mit dem positiven Bild, das die Erfahrungen 
des Paulus den normalen Bürgern vermitteln, die mit solchen Leuten zu 
tun haben. Auch die Geschäftsleute im Roman des Apuleius und in Pe-
trons Satyrica werden als normale Menschen geschildert; sie sind nicht 
stigmatisiert.

Ebenso wenig lassen sich in der normalen Bevölkerung Zeichen für die 
Verachtung der Handwerker ausmachen, die in der Oberschicht geläu-
fig war. Cicero etwa erklärt: »Auch alle Handwerker treiben ein niedri-
ges Gewerbe« (De officiis – Vom rechten Handeln 1,42,15). Der Vater 
des Schriftstellers Lukian dagegen kann als exemplarisches Beispiel für 
die Ansicht der Mittelschicht vom Handwerk gelten. Nach dem Willen 
seines Vaters sollte Lukian zwar eine gewisse Bildung genießen, doch 
auf längere Sicht bei einem der Brüder seiner Frau in die Lehre gehen 
und ein Handwerk erlernen. Die Reaktion Lukians, der gegen diesen 
Plan aufbegehrte, kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass sein Vater 
den Handwerksberuf für vorteilhaft hielt. Lukians Familie sah im Leben 
eines Handwerkers nichts Beschämendes. Tatsächlich spielte sogar Lu-
kian selbst mit dem Gedanken, bis ihm im Traum die »Gelehrsamkeit« 
erschien und ihn davon überzeugte, dass die Ansicht der Oberschicht 
vom vulgären Handwerk richtig sei und dass er eine Ausbildung zum 
Rhetor und Gelehrten durchlaufen solle.

Ein Ton des Stolzes, gemischt mit Trauer, spricht auch aus der Grab-
inschrift des Vireius Vitalis Maximus. Er hatte Vireius Vitalis adoptiert, 
»einen Burschen mit vielversprechender Begabung für den Beruf des 
Handwerkers«, hatte ihn in diesem Metier ausgebildet und gehofft, der 
Junge würde sein Geschäft weiterführen und ihn im Alter unterstützen. 
In Artemidors Traumbuch (0neirokritika) wie auch im Carmen Astrolo-
gicum des Dorotheos von Sidon sind verschiedene handwerkliche Tätig-
keiten und geschäftliche Situationen erwähnt, und nichts deutet auf eine 
Geringschätzung der so Beschäftigten hin.

In der Welt der gewöhnlichen Römer hatten Handwerker und Händ-
ler ihren Platz, ohne dass man ihnen Vorurteile entgegenbrachte. Zahl-
reiche Grabinschriften vermerken Beruf oder Arbeit der Verstorbenen. 



18 IN DER MITTE

Die Arbeit ist Teil der Identität des Widmungsträgers, denn fast alle Epi-
taphe (98 %) stammen entweder von den Verstorbenen selbst oder von 
ihrer Familie – fast keine von Berufs- oder Arbeitskollegen oder von 
 einem Schutzherrn (patronus). In der Oberschicht findet die Arbeit na-
türlich keine Erwähnung, denn für sie ist Arbeit kein Anlass zum Stolz. 
Alle anderen jedoch – Freie, Freigelassene und Sklaven – räumen ihr in 
den Inschriften einen wichtigen Platz ein. Damit ist klar belegt, dass ei-
nes der Kennzeichen des geistigen Habitus der gewöhnlichen Menschen 
die Wertschätzung der Arbeit war. Hier liegt einer der auffälligsten Un-
terschiede zwischen der Sichtweise der Elite und der des einfachen Man-
nes. Die Voreingenommenheit einer Elite, die auf Arbeit und Handel her-
absieht, hilft das Schattendasein des einfachen Mannes zu erklären. Die 
Vorstellung, dass Arbeit in der Welt der Römer keinen Wert darstellte, 
muss also revidiert werden.

Obwohl der hierarchische Charakter der Gesellschaft Vorurteile quasi 
voraussetzte, ging die moralische Welt des normalen Römers nicht in 
einer Ansammlung von Stereotypen auf. Es lohnt sich, ein Bild dieser 
Welt zu entwerfen, obwohl natürlich nicht notwendig jede moralische 
Anschauung im Alltagsleben des Einzelnen ihren Ausdruck fand. Ich 
fasse die Hauptpunkte dieser moralischen Welt gewöhnlicher Menschen 
kurz zusammen: Die Ehe wird geschätzt; Monogamie ist die Norm. Ehe-
liche Treue ist wichtig. Ehefrauen müssen treu, verfügbar und verführe-
risch, Ehegatten tugendhaft sein. Die philosophische Auffassung, dass 
Sexualität nicht mehr als eine beiläufige Beschäftigung sei, der man ohne 
besonderes Vergnügen allein zum Zweck der Fortpflanzung obliege, tei-
len die Männer nicht. Keuschheit weiß man zu würdigen, ohne damit 
homosexuelle Beziehungen und gelegentliche männliche Untreue als in-
akzeptabel auszuschließen. Der Gang zur Prostituierten ruft keine mora-
lische Empörung hervor, wie unten (Kap. 7) ausführlicher dargestellt 
wird. Scheidung ist möglich und wird akzeptiert. Lügen, Betrug und 
Diebstahl sind grundsätzlich verwerflich. Bei Geschäften innerhalb der 
Verwandtschaft sowie mit Gleich- oder Höherrangigen wird Ehrlichkeit 
erwartet; bei Geschäften mit anderen Partnern hingegen sind die Um-
stände vieldeutig und »Raffinesse« und Betrug zur persönlichen Berei-
cherung erlaubt. Jedermann soll fair und gerecht behandelt werden, wo-
bei »Fairness« auf einem Konzept ausgleichender Gerechtigkeit beruht. 



Gewöhnliche Männer 19

Gewinnsucht ist eine Tugend, exzessive Gewinnsucht, also Geiz, und die 
unrechtmäßige Aneignung fremden Eigentums sind dagegen vom Übel. 
Für philosophische Gemüter wiederum ist Selbstgenügsamkeit ein mora-
lischer Gemeinplatz.

Selbstvertrauen ist eine Tugend, während Arroganz und Prahlerei, das 
heißt ein Selbstvertrauen, dessen Ausdruck dem sozioökonomischen Sta-
tus widerspricht, als übel gelten. Demut – als Gegenteil unmäßigen Stol-
zes – versteht sich von selbst. Ein ausgeprägtes Selbstwertgefühl ist gut. 
Jeder hat die Pflicht, seinen Rang bzw. seine Ehre zu schützen, was fast 
jede Handlung rechtfertigt. Gleichzeitig aber hat man Sinn für Selbst-
beherrschung, in der Populärphilosophie ein zentraler Begriff. Trunk-
sucht zum Beispiel ist verpönt. Mord ist verwerflich. Dass man sich nicht 
in fremde Angelegenheiten mischen soll, ist eine weitere Binsenweisheit; 
Klatsch und Wichtigtuerei sind verwerflich. Gut ist, wer sich um notlei-
dende Verwandte, zum Beispiel Witwen, kümmert, nicht aber der, der für 

Abb. 1. Eine glückliche Ehe: Liebevolles Miteinander im Bett, den treuen Hund zu 
Füßen.



20 IN DER MITTE

Personen außerhalb des Familienkreises sorgt. Neben der Familie sind 
Freunde hoch geschätzt – ein weiterer Topos der populären Philosophie 
und Kultur.

Orientierung in einer Welt der Ungewissheit

Die oben skizzierte Palette moralischer Vorstellungen scheint nicht un-
gewöhnlich, und sie genügte als Leitfaden zur Bewältigung des norma-
len Alltags. Wenn allerdings eine Ungewissheit den ruhigen Fluss dieses 
Lebens störte – und das muss fast ununterbrochen passiert sein –, dann 
wandten sich die Menschen dem Übernatürlichen zu: dem Aberglauben, 
der Magie und der Religion. Die gewöhnlichen Römer fanden für ihre 
Sorgen willige Ratgeber in großer Zahl: die Priester in den Tempeln, die 
Verkäufer von Talismanen und Zaubertränken auf den Straßen und in 
kleinen Kiosken, professionelle Magier, die Zauberformeln für jede Not 
lieferten, Traumdeuter, die nur auf die Gelegenheit warteten, gestützt auf 
die jüngsten nächtlichen Phantasiebilder alles zu enthüllen, Bücherver-
käufer mit dicken Bänden voll nützlicher Informationen: Sie alle standen 
selbst in den kleinsten Städten bereit.

Der Aberglaube war Lebenshilfe. Amulette wurden in großer Zahl ge-
funden; Armbänder, Halsketten und Ringe galten als wirksamer Zauber 
gegen das Unbekannte. Gegen Krankheiten aller Art wurden Talismane 
benutzt. Beim älteren Plinius lesen wir:

Es gibt auch Zaubersprüche gegen Hagelschauer, gegen gewisse Arten von 

Krankheiten und gegen Verbrennungen, von denen sich einige bewährt ha-

ben … daß auch aus dem Körper gezogene Pfeile, wenn sie die Erde nicht 

berührt haben, Schlafenden untergelegt, als Liebesmittel dienen … (Natura-

lis historia – Naturkunde 28,5,29; 28,6,34)

Marcellus Empiricus nennt ein Beispiel für einen Zauber gegen Krank-
heiten:

Mit nüchternem Magen bespricht man den Patienten mit nüchternem Ma-

gen, während man die Stelle, die von Krankheit befallen ist, mit drei Fingern, 

d. h. mit Daumen, Mittel- und Ringfinger, festhält, wobei die übrigen beiden 



Gewöhnliche Männer 21

hochstehen. Man sagt: »Verschwinde, bist du heute geboren, bist du früher 

geboren, bist du heute entstanden, bist du früher entstanden; diese Pest und 

Verpestung, dieser Schmerz, diese Schwellung, diese Rötung, diese Schwel-

lung der Mandeln, diese Schwellung der Mändelchen, diese Geschwulst, 

dieses Geschwülstchen, diese Drüsengeschwulst am Hals, dieses Drüsen-

geschwülstchen am Hals rufe ich mit diesem Zauberspruch hinaus aus 

diesen Gliedern, aus diesem Mark.« (De medicamentis empiricis, physicis ac 

rationalibus – Über Heilmittel 15,11)

Zaubersprüche waren auch gut zu gebrauchen, wenn man eine Wette auf 
ein Wagenrennen abgeschlossen hatte und den Sieg sicherstellen wollte. 
Das zeigt diese Bleitafel aus Afrika:

Ich beschwöre dich, Dämon, wer immer du sein magst: Quäle und töte von 

dieser Stunde, diesem Tag, diesem Augenblick an die Pferde der Mannschaf-

ten der Grünen und der Weißen; töte und zerschmettere die Wagenlenker 

Clarus, Felix, Primulus, Romanus; lass keinen Atemzug in ihnen. Ich be-

schwöre dich bei dem, der dich damals gebracht hat, der Gott des Meeres 

und der Luft: Io, Iasdao … aeia. (Luck, Nr. 15)

Oder wenn man auf Rache sann:

Herrin Demeter, ich rufe dich an als eine, die Unrecht gelitten hat. Höre 

mich, Göttin, und bringe Gerechtigkeit, so dass du das Schrecklichste und 

Schmerzlichste über jene kommen lässt, die so etwas über uns denken und 

sich zusammen gegen uns erfreuen und Leiden über mich und meine Ehe-

frau, Epiktesis, bringen und uns verachten. O Göttin, leih dein Ohr denen 

von uns, die leiden, und bestrafe, die glücklich auf solche blicken wie uns. 

(Amorgos, Griechenland [Gager, Nr. 75])

Oder auf Bestrafung eines erlittenen Unrechts:

Wer immer die Habe des Varenus gestohlen hat, ob Frau oder Mann, soll 

persönlich zahlen, und vom Gelde, das er gezahlt hat, wird Mercur und Vir-

tus die Hälfte gespendet. (Kelvedon, Essex [Gager, Nr. 97] / Egger, S. 17)

Oder gar auf die Verführung der Frau eines anderen:

Lass brennende Hitze die Geschlechtsteile von Allous verzehren, ihre Scham, 

ihre Glieder, bis sie den Haushalt des Apollonios verlässt. Lass Allous sich 



22 IN DER MITTE

niederlegen mit Fieber, mit nicht enden wollender Krankheit, mit unstill-

barem Hunger – Allous – und Wahnsinn! Entferne Allous von Apollonios 

 ihrem Gatten; gib Allous Frechheit, Hass, Widerwärtigkeit, bis sie vom 

Haushalt des Apollonios scheidet. Jetzt. Schnell. (Oxyrhynchos, Ägypten 

[Gager, Nr. 35])

Eine ständige Motivation für die Anwendung magischer Formeln war 
natürlich die Liebe:

… den Theodor, den Sohn der Techosis. … Überhöre mich nicht, [sondern 

mach dich auf und erwache für mich] und geh zu Matrona, damit sie sich 

mir ganz hingebe, [und erfülle mir diese] Bindung. … Jetzt, jetzt, schnell, … 

Wie die Isis den Osiris liebte, [so soll Matrona lieben den] Theodor auf alle 

Zeit ihres Lebens [jetzt, jetzt,] schnell, schnell, heute. Ich beschwöre dich 

[bei dem Namen] des [Abras]ax. (Oxyrhynchos, Ägypten [Gager, Nr. 29]/ 

Wortmann, S. 84)

Die Beschwörungsformeln von Amateuren genügten für alltägliche Vor-
fälle. Einige Amulette tragen die Inschrift des magischen Wortes Abra-
xus, das in unserem Wort »abacadabra« nachklingt. Auch in christlicher 
Zeit konnten rituelle Formeln für magische Zwecke verwendet werden, 
so die Intonation des hoc est corpus, worauf unser modernes Wort »Ho-
kuspokus« zurückgeht. Für ernsthafte Fälle standen Experten, männ-
liche wie weibliche, zur Verfügung, die Hilfe anboten. Einen weit zu-
rückreichenden literarischen Stammbaum hatten natürlich die Hexen, 
Circe in der Odyssee und Medea bei Euripides, aber Genossinnen in der 
Lebenswelt waren zahlreich wie Sand am Meer. Ägypten war das Land 
und die Quelle der Zauberer schlechthin. Magische Papyri dienten bei 
der Schulung als Lehrbücher, in denen allerdings das entscheidende Stück 
Information fehlte, so dass die Fachkundigen nicht vollständig durch 
Autodidakten ersetzt werden konnten. Verschiedenes Instrumentarium 
für magische Zeremonien aus der Antike hat sich erhalten, darunter eine 
Art Roulette-Schüssel, die zur Prophezeiung der Zukunft benutzt wurde. 
Ein Experte konnte außerdem mit chemischen Präparaten, etwa Räu-
cherwerk, ausgerüstet sein, um eine besondere Atmosphäre zu schaffen, 
oder auch mit Geräten wie Zauberstäben, um die beschworenen magi-
schen Kräfte zu »steuern«.



Gewöhnliche Männer 23

Jesus von Nazareth besaß viele Eigenschaften eines Magiers – zum Bei-
spiel die Fähigkeit, Krankheiten zu heilen und die Natur zu be herrschen. 
Dem Verführungsversuch des Teufels, der ihn verleiten will, diese Kräfte 
für persönlichen Gewinn und Einfluss zu benutzen, widersetzt er sich. 
Andere Magier dagegen kannten solche Skrupel nicht. Im bereits er-
wähnten Roman des Apuleius, Der goldene Esel, verfolgt Pamphile mit 
der Ausübung des Zaubers persönliche Zwecke; andere Zau berer waren 
primär kommerziell orientiert. Paulus wurde festgenommen und der 
 Obrigkeit vorgeführt, weil seine »Heilung« einer Sklavin und Wahrsa-
gerin deren Besitzer um Einkünfte gebracht hatte (Apostelgeschichte 
16,6 – 19). Ein anderer Magier versuchte in Konkurrenz zu Paulus den 
Statthalter auf Zypern, Sergius Paulus, für sich zu gewinnen, und unter-

Abb. 2. Die Beherrschung der Frau: Eine mit Nadeln durchbohrte Tonfigur aus 
Ägypten. Der dazugehörige Zauberspruch ist auf einem Bleitäfelchen eingeritzt 
und lässt den Wunsch eines Mannes nach sexueller Beherrschung einer Frau er-
kennen.



24 IN DER MITTE

lag (Apostelgeschichte 13,6 – 12). Simon Magus (»der Magier«) gehörte 
zu denen, die mit Zauberei ihren Lebensunterhalt ver dienten:

Es war aber ein Mann mit Namen Simon, der zuvor in der Stadt Zauberei 

trieb und bezauberte das samaritische Volk und gab vor, er wäre etwas Gro-

ßes. Und sie sahen alle auf ihn, beide, klein und groß und sprachen: Der ist 

die Kraft Gottes, der da groß ist. Sie sahen aber darum auf ihn, daß er sie 

lange Zeit mit seiner Zauberei bezaubert hatte. [Simon ist beeindruckt von 

der magischen Kraft des Apostels Philippus und wird getauft.] … Da aber 

Simon sah, daß der heilige Geist gegeben ward, wenn die Apostel die Hände 

auflegten, bot er ihnen Geld an und sprach. Gebt mir auch die Macht, daß, 

so ich jemand die Hände auflege, derselbe den heiligen Geist empfange. Pe-

trus aber sprach zu ihm: Daß du verdammt werdest mit deinem Geld, da-

rum daß du meinst, Gottes Gabe werde durch Geld erlangt! … Denn ich 

sehe, daß du bist voll bittrer Galle und verknüpft mit Ungerechtigkeit. 

(Apostelgeschichte 8,9 – 23)

Simon, ein guter Zauberer, wusste, wann er geschlagen war. Von höchs-
ter Angst ergriffen, bat er Petrus, den ihm offenkundig Überlegenen, 
»dass der keines über mich komme, davon ihr gesagt habt«.

Auch die folgende Episode aus der Apostelgeschichte, diesmal Paulus 
betreffend, veranschaulicht die Situation. Paulus ging nach Ephesos und 
machte sogleich von sich reden, als seine Kräfte, Wunder zu bewirken, 
das heißt, im Besitz magischer Kräfte zu sein, der Bevölkerung bekannt 
wurden. Mit Gegenständen wie einem Tuch oder Kleidungsstück, die er 
nur berührt hatte, wurden Krankheiten geheilt und böse Geister ausge-
trieben. Andere jüdische Wundertäter, die versuchten, es ihm nachzutun 
und an seine Erfolge anzuschließen, riefen wie Paulus den Namen Jesu 
an. Es waren dies sieben Söhne eines jüdischen Hohenpriesters. Aber ein 
böser Geist, den sie austreiben wollten, sagte zu ihnen: »Jesum kenne ich 
wohl, und von Paulus weiß ich wohl; wer seid ihr aber?« Und der vom 
bösen Geist Besessene griff die Söhne an und schlug sie blutig. Dieser 
augen fällige Beweis für die Kraft des Namens Jesu trieb viele dazu, sich 
taufen zu lassen (Apostelgeschichte 19,11 – 20), denn die Wirksamkeit 
 eines Zauberers wurde an seiner Erfolgsrate gemessen. Paulus hatte Er-
folg, was viele im Volk von seiner übernatürlichen Kraft überzeugte; die 
»sieben Söhne eines Juden Skevas« blieben erfolglos und waren somit 



Gewöhnliche Männer 25

diskreditiert. Auch zahlreiche andere Magier erkannten die Kraft des 
Paulus an und verbrannten sogar ihre wertvollen magischen Lehrbücher, 
denn seine Kraft hatte sich als größer erwiesen. An all diesen Begeben-
heiten in der Apostelgeschichte lässt sich ablesen, wie verbreitet der 
Glaube an die Kraft des Übernatürlichen und an die vielen Männer und 
Frauen war, die behaupteten, über diese Kraft zu verfügen.

Einen anderen Weg, Sorgen und Nöten zu begegnen, bot die Religion. 
Man hatte die Auswahl aus einer breiten Palette religiöser Aktivitäten. 
Es gab die traditionellen, kaum mehr bewussten täglichen Riten wie das 
Ausgießen einiger Tropfen der Opfergabe an die Götter des Hauses vor 
einer Mahlzeit. Es gab die religiösen Feste, an denen in der Mitte des 
 heiligen Tages dieses oder jenes Gottes Bankette oder Vergnügungen oder 
auch einfach ungehemmtes Verhalten angesagt waren, ein wesentliches 
Element im Kult der betreffenden Gottheit oder Gottheiten. Diese Art 
der Religiosität war auf die hohen lokalen oder staatlichen Gottheiten 
ausgerichtet. An Feiertagen wurden die lokalen Götter wie auch das Volk 
festlich bewirtet; ausgesuchte Opfer wurden dargebracht und zu Ehren 
des Gottes oder der Göttin oft Volksbelustigungen ausgerichtet.

Daneben half eine praktische Religiosität, der Einsatz eines Priesters 
oder Propheten oder Wahrsagers, bei der Lösung dringlicher Probleme. 
Leute, die von sich behaupteten, die Zukunft voraussagen zu können, 
waren in jeder Stadt zu finden. Cicero, Sohn der Elite, schreibt: »… er 
[der Aberglaube] setzt dir zu, bedrängt und verfolgt dich, wie du dich 
auch drehst und wendest: ob du nun einen Seher oder eine Weissagung 
hörst, ob du ein Opfer vollziehst oder einen Vogel vor Augen hast, ob 
du einen Astrologen oder einen Weissager siehst, ob es blitzt oder don-
nert« (De Divinatione – Orakelkunst und Vorhersage 2,149). Der Grund 
für die große Zahl an Wahrsagern war ein tiefes Bedürfnis, dem Welt-
geschehen einen Sinn zu geben und zwischen der Unstimmigkeit der 
persön lichen Welt und deren Verletzungen durch die Außenwelt einen 
Ausgleich zu schaffen. Man war sich einig, dass die Zukunft bereits fest-
lag und darum auch vorausgesagt werden konnte, dass Prophezeiung 
und Vogelschau und andere Mittel, diese Kenntnis zu gewinnen, wahr 
und wirksam seien. Besonders gern nahm man Zuflucht zur Traumdeu-
tung, wo Fachkundige wie Artemidor bereitstanden, der nicht nur seine 
Dienste anbot, sondern die Deutungen auch in einem Buch festhielt. 




