
Deutsch-jüdische Kinder- und Jugendliteratur



Vorwort

Diese Studien zur jüdischen Kinder- und Jugendliteratur des deutschsprachigen
Raums gehen auf ein Forschungsprojekt zurück, das unter der Leitung von Prof.
Dr. Zohar Shavit und Prof. Dr. Hans-Heino Ewers an den Universitäten Tel Aviv
und Frankfurt a.M. durchgeführt wurde. Dieses Projekt setzte eine langjährige
wissenschaftliche Kooperation zwischen israelischen und deutschen Kultur- und
Literaturwissenschaftlern fort, deren Ergebnisse in Form von Kompendien zugäng-
lich gemacht werden.

Aus dieser deutsch-israelischen Forschungskooperation ging zunächst eine bio-
bibliographische Erschließung der Quellenschriften hervor, die in dem Handbuch
»Deutsch-jüdische Kinder- und Jugendliteratur von der Haskala bis 1945« (Shavit et
al. 1996) dokumentiert ist. Im Anschluß hieran erörtert der vorliegende literaturge-
schichtliche Grundriß die Entwicklungslinien der deutsch-jüdischen Kinder- und
Jugendliteratur in hebräischer und deutscher Sprache, ihre Frühformen vor der
Haskala und die Erscheinungsformen dieser Literatur vom letzten Drittel des 18.
Jahrhunderts bis 1945.

Unser Dank gilt allen Kolleginnen und Kollegen, die durch wissenschaftliche
Beratung und anderweitige Hilfe zu diesen Studien beigetragen haben. An erster
Stelle ist Prof. Dr. Hans-Heino Ewers zu nennen, der uns mit seiner überragenden
wissenschaftlichen Kompetenz bei sämtlichen Forschungsarbeiten zur Seite stand
und uns an dem von ihm geleiteten Institut für Jugendbuchforschung großzügige
Arbeitsmöglichkeiten eröffnete. Unser besonderer Dank gilt auch Dr. Simcha
Goldin (Tel Aviv), der als Historiker die Beschreibung der mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Formen jüdischer Kinderliteratur übernommen hat. Beratend
haben uns viele weitere Kolleginnen und Kollegen geholfen, stellvertretend seien
Dr. Nitsa Ben-Ari (Tel Aviv), Dr. Gabriele von Glasenapp (Köln), Prof. Dr. Helge-
Ulrike Hyams (Kindheits- und Schulmuseum, Marburg), Dr. Nitza Maoz (Tel
Aviv), Rima Shichmanter, M.A. (Tel Aviv), sowie die Mitarbeiterinnen und Mitar-
beiter des Frankfurter Instituts für Jugendbuchforschung genannt. Dr. Bernd Dolle-
Weinkauff hat freundlicherweise die Verwaltung der Finanzen übernommen. Unser
Dank gilt auch den Beschäftigten der Research Authority der Universität Tel Aviv,
Frau Liza Bercu, Frau Zviah Pilberg und Frau Shoshana Shalom für ihre große
Hilfe. Ein besonderer Dank ist an Herrn Prof. Dr. Yair Aharonowitz und Rafi
Elishav gerichtet, die keine Mühe scheuten, uns auf vielerlei Weisen zu unter-
stützen. Und, last but not least, ein besonderes Dankeschön an Frau Orly Selinger
für ihre Hilfe bei der Vorbereitung des Manuskriptes, und einen ganz speziellen



Dank an Frau Irith Halavi, deren Hilfe nicht mit Gold aufzuwiegen ist. Dank
gebührt auch den Institutionen, die uns bei der Materialbeschaffung unterstützten,
insbesondere den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern der Stadt- und Universitäts-
bibliothek Frankfurt a.M. sowie der Bibliothek für Jugendbuchforschung (Universi-
tät Frankfurt a.M.).

Finanzielle Mittel für das zugrundeliegende Forschungsprojekt gewährte die
German-Israeli Foundation for Scientific Research and Development. Dr. Amnon
Barak, Direktor der German-Israeli Foundation, diente als Schutzpatron für dieses
Forschungsprojekt. Wir können ihm nicht genug für seine überaus große Hilfe
danken, die er dem Projekt und dessen Mitarbeitern zukommen ließ. Der German-
Israeli Foundation danken wir für ihre Unterstützung, die es ermöglichte, die
Forschung aufzunehmen; ohne ihren Zuspruch wäre dieses Buch nicht zustande
gekommen. Danken möchten wir auch der Israel Science Foundation, welche die
Forschung über das »Dritte Reich« gefördert hat, und der Fritz Thyssen Stiftung,
insbesondere Herrn Jürgen Chr. Regge, für die großzügig zur Verfügung gestellten
Ressourcen. Weitere finanzielle Hilfen gewährten die Jehoshua und Hanna Bubis-
Stiftung sowie die Pestalozzi-Stiftung. Die Drucklegung wurde durch die Deutsche
Forschungsgemeinschaft ermöglicht.

Tel Aviv und Frankfurt a.M., im März 2002

Zohar Shavit, Ran HaCohen und Annegret Völpel

XII Vorwort



Einleitung

1.

Es ist fast unbekannt, daß in den deutschsprachigen Ländern im Verlauf von
hunderten von Jahren Bücher für jüdische Kinder systematisch geschrieben und
veröffentlicht wurden. Bis vor kurzem hat sich die Forschung mit diesen Texten
nicht grundlegend auseinandergesetzt, genauer gesagt, nicht einmal von deren
Existenz gewußt. Diese Studien sollen dazu beitragen, diese Wissenslücke zu verrin-
gern, und sie sollen eine vergessene Komponente jüdischen Lebens im deutsch-
sprachigen Raum rekonstruieren.

Um mit der ersten Beschreibung der Geschichte der Bücher für jüdische Kinder
beginnen zu können, mußten wir eine Forschung über den Aufbau des Korpus
dieser Bücher vorangehen lassen. Dieser Korpus, dessen Überreste während des
Holocaust zerstört wurden, welcher aber schon lange davor am Schwinden war, ließ
sich nur teilweise rekonstruieren, und das auch nur unter erheblichen Anstrengun-
gen.

Ursächlich hierfür war, daß Kinder- und Jugendbücher im kulturellen Bewußt-
sein gewöhnlich nicht als erhaltenswert galten. Auch waren »Bücher für jüdische
Kinder und Jugendliche« kein eigenes Forschungsgebiet – weder in der Judaistik
noch in der Germanistik. Daher mußte dieses Gebiet nicht nur neu entdeckt
werden, sondern sein Gegenstand überhaupt erst einmal anerkannt werden.

Die zeitgenössischen Beziehungen zu dieser Kinder- und Jugendliteratur waren
von Anfang an ambivalent. Einerseits wurden in fast allen jüdischen Gemeinden
derartige Texte hervorgebracht, die als erste Elemente im Sozialisationsprozeß
dienten. Andererseits wurden diese Texte nicht als wertvolle Kulturprodukte ange-
sehen, so daß dieses Kulturschaffen keine Anstrengung zu seiner Bewahrung oder
Dokumentation nach sich zog.

Aufgrund der zeitgenössischen und der forschungsgeschichtlichen Vernachlässi-
gung schlug sich dieser Gegenstand kaum in den Judaicasammlungen nieder, die
Quellenschriften wurden nirgends systematisch erfaßt. Ein großer Teil dieser Bücher
ist daher für immer verloren, darüber hinaus sind nur noch wenige Nachweise
hinsichtlich ihrer Entstehungsgeschichte auffindbar. Daher sind viele Fragen bezüg-
lich des Umfangs und der Dimensionen dieses Kapitels jüdischer Kultur unbeant-
wortet, und einige werden dies wahrscheinlich für immer bleiben.

Die Rekonstruktion des Korpus von Texten für jüdische Kinder wurde dank
eines Forschungsprojektes, das im Laufe der letzten zehn Jahre in Zusammenarbeit



der Universitäten Tel Aviv und Frankfurt a.M. durchgeführt wurde, ermöglicht. Im
Rahmen des Projektes rekonstruierten wir den Korpus und veröffentlichten seine
erste Beschreibung in dem bibliographischen Handbuch »Deutsch-jüdische Kinder-
und Jugendliteratur. Von der Haskala bis 1945«, das die hebräischen und deutsch-
sprachigen Texte für jüdische Kinder und Jugendliche (insgesamt 2431 Titel) des
deutschsprachigen Raums nachweist. Die in diesem Handbuch zugänglich ge-
machten Informationen u. a. zur Publikationsgeschichte und Rezeption der Kinder-
und Jugendschriften werden in vorliegenden Studien vorausgesetzt, wenngleich
Überschneidungen bei den Werkbeschreibungen unvermeidlich waren. Daher ge-
hören alle in diesem literaturgeschichtlichen Grundriß genannten Titel, sofern nicht
anders angegeben, zum Korpus der Texte für jüdische Kinder und Jugendliche, sie
werden in bibliographischer Kurzform genannt und sind nach den im Handbuch
offengelegten Regeln transliteriert. Auch wurde die Nennung von Sekundär-
literatur in diesem Abriß auf eine kleine Auswahl und Neuerscheinungen konzen-
triert.

Seit sich die Dimensionen dieses Korpus und sein Platz im jüdischen Kulturleben
des deutschsprachigen Raums abzeichneten, wurde auch deutlich, daß es sich hier
nicht nur um die Rekonstruktion eines unbekannten Kapitels jüdisch-deutscher
Geschichte handelt. Vielmehr war diese Literatur an der Bestimmung jüdischer
Identität in diesem Kulturraum beteiligt und erfüllte hiermit eine wichtige Funk-
tion im Prozeß der Vermittlung zwischen den Kulturen; dies realisierte sie sowohl
durch Kontakte mit der deutschen Kultur als auch durch Mitwirkung an der
Hervorbringung einer modernen jüdischen Kultur im deutschsprachigen Raum.

Darüber hinaus können wir, auch nach dieser Anfangsphase der Grundlagenfor-
schung, nur eine erste, umrißhafte Beschreibung des Gegenstandes und seiner
grundlegenden Strukturen offerieren. Diese skizzenhafte Darstellung basiert auf
unserer umfassenden bibliographischen Vorarbeit (Shavit et al. 1996) sowie einer
Reihe weiterer Forschungen zur jüdischen Kultur und Kinderkultur (darunter
Abramowicz 1984, Bartal 1990, Ben-Ari 1993 und 1997, Bottigheimer 1995,
Brenner 1992, Breuer 1986, Brüggemann 1992, Bünger 1898, Dahm 1993, Ehren-
reich 1999, Ewers 2000, Feiner 1990 und 2002, Glasenapp 1996, Glasenapp / Nagel
1996, Glasenapp / Völpel 1996 und 1998, Goldin 1997 b, Gotzmann 1998, Ha-
Cohen 1994 und 1997, Horch 1984 und 1985 a, Hyams 1995, »Jüdisches Kinder-
leben im Spiegel jüdischer Kinderbücher« 1998, Kaplan 1981 und 1991, Kogman
2001, Kramer 1989, Kranhold 1998, Kurzweil 1987, Lambert 1997, Lamm 1985,
Levi 1933, Maoz 1998, Markmann 1989, Meier-Cronemeyer 1969, Meyer 1988 und
1992, Moore 1991, Nagel 1999 b, Ofek 1979 und 1988, Richarz 1989, Rieker 1997,
Röcher 1992, Rösner-Engelfried 1987, Schatzker 1988, Setzler 1999, Shavit 1980,
1986, 1992, 1997, 1998 und 1999, Shedletzky 1986, Shichmanter 1996 und 1997,
Soriani 1993, Sorkin 1984 und 1990, Thomalla / Räuber 1995, Toury 1980, Völpel
1992, 1997 und 1998 a, Volkov 1983, Walk 1991, Wilkending 2000).

2 Einleitung



2.

Bevor wir mit der historischen Beschreibung dieses Korpus und der Erörterung von
Fragen nach den Verfassern und ihren ideologischen Positionen, nach den Publika-
tionsbedingungen und der Rezeption beginnen konnten, mußten wir einige me-
thodische Entscheidungen treffen (vgl. »Zur Gegenstandsbestimmung« in Shavit et
al. 1996, 11–14). Sie betrafen die zeitgenössischen Vorstellungen vom »jüdischen
Buch« und seinen Adressaten, die Grenzziehungen zwischen Erwachsenenliteratur
einerseits und Texten für Kinder und Jugendliche andererseits, des weiteren die
zeitlichen und örtlichen Grenzen deutsch-jüdischer Kinder- und Jugendliteratur.

»Jüdisches Buch«: Es konnte nicht an Vorstellungen festgehalten werden, hinter
denen implizit oder explizit rassistische Auffassungen stehen. Daher erschien jener
Forschungsstandpunkt inakzeptabel, der unter jüdischer Literatur eine Literatur
versteht, die ausschließlich von Juden geschrieben wurde. Angesichts des heutigen
Wissensstandes über den Begriff des Kindes und der Entwicklung der Texte für
Kinder war es ebenfalls sinnlos, in den Texten selbst nach »immanenten Eigen-
schaften« zu suchen, die diese zu Schriften für Kinder machten. Tatsächlich hat sich
die Auffassung von dem, was ein Text für Kinder ist, so sehr gewandelt, daß ein
bedeutender Teil der Schriften heute nicht als Texte für Kinder aufgefaßt werden
würde. Darum haben wir uns entschieden, die Perspektive der jeweiligen Epoche
einzunehmen, so daß in diesem Grundriß mit Texten »für jüdische Kinder« gemeint
sein soll, daß sie in ihrer Zeit für jüdische Kinder gedacht waren, im Gegensatz zu
solchen Texten, die für ein anderes Lesepublikum geschrieben waren.

Adressat: Auch mußten wir uns mit der Frage auseinandersetzen, wie die große
Anzahl von derartigen Büchern erklärt werden kann. Immerhin gab es Zeiten, in
denen die Anzahl der veröffentlichten Bücher fast derjenigen der Heranwachsenden
entsprach, die jüdische Schulen besuchten. Auch ist noch ungeklärt, ob es in
bestimmten Zeiträumen eine größere Gruppe von Kindern und Jugendlichen gab,
deren Deutsch und Hebräisch so gut war, daß sie diese Texte überhaupt lesen
konnten. Die große Anzahl der Bücher gibt uns offenbar nicht notwendigerweise
Aufschluß über die wirkliche Anzahl der Leser und ganz sicher nicht der Leser im
Kindes- und Jugendalter. Anzunehmen ist vielmehr, daß der Umfang des Text-
repertoires vor allem die zentrale Stellung andeutet, welche den Texten in den
Ideologien der unterschiedlichen jüdischen Bewegungen zukam. Diejenigen, die
diese Bücher herausgaben, sahen sie in erster Linie als ein gesellschaftliches Instru-
ment an, und es lag ihnen weniger daran, sie im modernen Sinne zur wirklichen
Lektüre für Kinder zu bestimmen.

Die Grenzen zwischen der Literatur für Erwachsene und derjenigen für Kinder: Der
diffuse Zustand des Systems der Literatur für jüdische Leser sollte nicht außer acht
gelassen werden. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts waren die Grenzen zwischen
der Literatur für Erwachsene und derjenigen für Kinder verschwommen. Zweifellos
wurden diejenigen Bücher, die eigentlich für die Jugend bestimmt waren, auch von
Erwachsenen gelesen. Man kann annehmen, daß diese Lesebücher nicht selten der
erste Lesestoff auch für jüdische Erwachsene waren, besonders wenn diese keine
moderne systematische Erziehung erhalten hatten. Ein Teil der Bücher diente den

3Einleitung



älteren Lesern als ein Instrument auf dem Weg zur deutschen Kultur und, im Falle
der deutschen Lesebücher, auf dem Weg zur deutschen Sprache.

Die Sprache: Die jiddischen Texte wurden von Anfang an nicht mit in unseren
Korpus aufgenommen. Der Grund hierfür liegt in der Tatsache, daß bis zum Ende
des 19. Jahrhunderts, als die jiddische Literatur stark anwuchs und nicht mehr als
inoffizielles System in bezug auf die hebräische Literatur diente, in Jiddisch keine
Bücher geschrieben wurden, die sich nur an Kinder gerichtet hätten. Sofern
derartige Bücher doch geschrieben wurden, erschien diese Literatur in Osteuropa
und nicht im deutschsprachigen Raum. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts kenn-
zeichnete die Widmung »Kindern und Weibern« eher den niederen Status der
jiddischen Literatur und nicht ihre Adressaten.

Die geographische Abgrenzung: Die geographische Abgrenzung bereitete viele Pro-
bleme wegen der erheblichen Veränderungen, die der »deutschsprachige« Raum in
den letzten Jahrhunderten erfuhr. Die geographischen Grenzen von Deutschland
waren offensichtlich nicht ausreichend. Viele der Quellenschriften betrafen das
austro-ungarische Königreich, die Schweiz, Osteuropa oder den Westen. Darum
entschieden wir uns für ein einfaches Unterscheidungskriterium: die Sprache.
Dementsprechend sind die Grenzen flexibel. Sämtliche Texte, die auf deutsch-
sprachigem Gebiet im gesamten behandelten Zeitraum geschrieben wurden, sind in
unserer historischen Beschreibung enthalten. Sobald ein Gebiet aufhörte, zum
deutschsprachigen Raum zu gehören, endete unsere Beschäftigung mit den dort
verfaßten Büchern.

3.

Im Laufe der letzten Jahrzehnte wurde Kinder- und Jugendliteratur zunehmend als
historisches Material zur Erforschung von Kulturgeschichte entdeckt. Dementspre-
chend erweist sich auch die Literatur für jüdische Kinder und Jugendliche als
hervorragende Quelle zum Verständnis der Entwicklung jüdischen Kulturlebens im
deutschsprachigen Raum und zur Erforschung der deutsch-jüdischen Kulturbezie-
hungen.

Mit der Entdeckung der jüdischen Kinder- und Jugendschriften und deren
Aufarbeitung wird es möglich, die Entstehungsumstände des jüdischen Kinderbuch-
wesens in den deutschsprachigen Ländern zu erforschen und das jüdische Kultur-
leben in Deutschland aus einer neuen Perspektive zu untersuchen. Dies wiederum
wird neues Licht auf behandelte wie auch auf noch unbearbeitete Aspekte werfen.
Es eröffnet sich dadurch z.B. die Möglichkeit, die Art und Weise zu erforschen, in
der man versuchte, die verschiedenen Kulturideologien zu verwirklichen, auch
wird man die unterschiedlichen pädagogischen Auffassungen im konkreten Fall
untersuchen können. Man wird erkennen können, wie sich in Wirklichkeit die
Kontakte zwischen der jüdischen und deutschen Kultur gestalteten, und man wird
danach fragen können, wer in diesem Zusammenhang als Vertreter der jeweiligen
Kultur auftrat. Ebenso wird man die kulturellen Formen bestimmen können,
welche jüdische Gemeinden in den unterschiedlichen Zeiten aus ihrer Umgebung
übernommen oder aus sich selbst hervorgebracht haben. Es wird auch möglich sein,

4 Einleitung



herauszufinden, wie die jüdische Kultur die deutsche Kultur verstand, wie sie diese
interpretierte und in die jüdische Kultur übersetzte.

Texte für jüdische Kinder und Jugendliche eignen sich als Kulturprodukte dafür,
einen Nachweis für Ideologien und für deren konkrete Anwendung im jüdischen
Leben zu liefern. Die historische Hervorbringung von Kinder- und Jugendliteratur
veranschaulicht nicht nur, was Juden als kulturell angemessen ansahen und be-
vorzugten, sondern auch, wie sie versuchten, dies in unterschiedlichen Phasen ihrer
Geistes- und Alltagsgeschichte zu verwirklichen.

Obwohl diese besondere Perspektive anerkannt wird, wurde dieser literaturge-
schichtliche Zweig bisher nur vereinzelt und höchst partiell wahrgenommen. In der
deutschen Literatur- und Kulturgeschichtsschreibung wurde dieser Gegenstand
bislang nur marginal behandelt. Die wenigen Vorarbeiten zu den Texten für jüdische
Kinder und Jugendliche auf den Gebieten der Judaistik wie auch der Kinder-
literaturforschung sind gänzlich ungenügend. Eine literaturgeschichtliche Gesamt-
darstellung deutsch-jüdischer Kinder- und Jugendbücher gibt es bislang nicht.

Mit diesem Buch befindet sich die Erforschung der Texte für jüdische Heran-
wachsende in deutschsprachigen Ländern am Anfang ihres Weges. Um die vielen
Texte und die Probleme zu studieren, die mit den Umständen ihrer Abfassung im
Laufe von dreihundert Jahren verbunden sind, werden noch viele Jahre der For-
schung notwendig sein. Wir stehen erst am Anfang des Weges, doch er ist, trotz
seiner vielen Hindernisse, zweifellos vielversprechend und voller Herausforderun-
gen.

Zohar Shavit, Annegret Völpel

5Einleitung



Juden und die Welt der Bücher in den Jahren
1100–1700: »Schriften für Kinder« und
»Kinderbücher« bei den Juden in Deutschland

Einleitung: Problemdarstellung

Zwischen den Jahren 1100 und 1700 unserer Zeitrechnung war das Schreiben von
Texten explizit für Kinder ein unbekanntes Phänomen in den jüdischen Gemeinden
Deutschlands. Es existierte kein öffentliches oder privates Bewußtsein, welches
darin eine Notwendigkeit gesehen hätte, insbesondere für Kinder zu schreiben,
auch war es vor der technischen Entwicklung des Buchdruckes unmöglich, Bücher
für eine größere Anzahl von Kindern zu publizieren. Trotzdem gab es in dieser Zeit
Versuche, die heiligen Texte auch Jenen zugänglich zu machen, die noch nicht
erwachsen sind. Diese Anstrengung wurde unternommen, weil die jüdische Ge-
meinschaft die drängende Notwendigkeit erkannte, den Kindern einen gruppen-
spezifischen Sozialisationsprozeß vermitteln zu müssen, der den Schriften und der
Literatur der Gemeinschaft verbunden ist. Wir werden Zeugen einer beträchtlichen
Anstrengung, den Kindern die heiligen Texte der Gemeinschaft nahe zu bringen
und einen inneren und erlebenden Bezug der Kinder zu den Schriften herzustellen.
Meiner Meinung nach kann man diese Bestrebung als »Schriften für Kinder«
bezeichnen, ähnlich einer Vorstufe zur »Kinderliteratur«. Dies bedeutet noch kein
besonderes und eigenständiges Schreiben für Kinder angesichts der Erkenntnis einer
solchen Notwendigkeit, aber es läßt sich zumindest ein anfängliches Bewußtsein
dessen ausmachen, daß es notwendig sei, etwas zu schreiben, was insbesondere den
Bedürfnissen der Kinder entspricht. Die Texte, die zum Lesenlernen verwendet
wurden, waren nicht so sehr für die Kinder aufgrund ihres jungen Alters, ihrer
Begriffsstutzigkeit oder irgendeiner »Erziehungsauffassung« ungeeignet, sondern
aufgrund der mit den Texten verbundenen theologischen Auffassung, welche die
gesamte Gemeinde leitete und die Kinder dazu erzog, in der bevorzugten jüdischen
Gemeinschaft zu verbleiben. Wesentlich ist hierbei, daß die Notwendigkeit zur
Erziehung erkannt wurde, woraus wir schließen können, daß man grundsätzlich
unterschiedliche Aspekte, Kinder oder Erwachsene betreffend, erkannte.



Das Verhältnis zu Kind und Kindheit in der jüdischen Gemeinde in
Deutschland zur Zeit des Mittelalters

In der Literatur der jüdischen Gemeinden in Deutschland finden wir im 12. und 13.
Jahrhundert zwei unterschiedliche Richtungen vor, die sich auf das Verhältnis zum
Kind beziehen. In der ersten Richtung wird dem Kind in der Gemeinschaft und in
der Familie ein zentraler Platz eingeräumt, noch bevor es das im Talmud be-
schriebene Alter der Mündigkeit von dreizehn Jahren und einem Tag erreicht.
Hierbei ist die eindeutige Auffassung von der Kindheit als Periode mit spezifischen
Charakteristika zu unterscheiden von der klaren Vorstellung davon, wie man mit
den Besonderheiten dieses Alters umgeht. Im Verhalten der Eltern zu ihren Kindern
treffen wir auf Erscheinungen wie Verständnis, große Nähe, Herzlichkeit und das
Zeigen von Gefühlen, große Sorge um die Kinder, Wahrnehmung der besonderen
Bedürfnisse wie Essen, Stillen, emotionale Zuwendung, ärztliche Fürsorge und
mehr.1 Traditionell existieren für die jüdische Gemeinschaft Verpflichtungen dem
Kind gegenüber, der Vater ist für dessen Erziehung verantwortlich, und es wird als
ein zartes (»gefährdetes«) Geschöpf betrachtet, das mehr Zuwendung braucht.2 Im
Mittelalter wurde diese traditionelle Sorge und Rücksichtnahme noch intensiviert.

Die zweite Richtung betont, daß das Kind von dem Zeitpunkt an, zu dem es das
Erziehungsalter erreicht, höchstens fünfjährig, einen Prozeß sehr schneller Integra-
tion in das Normensystem beginnt. Dieser Vorgang wird anhand des Kriteriums der
intellektuellen Fähigkeit des Kindes, ohne Abhängigkeit von seiner biologischen
Entwicklung oder seinem chronologischen Alter, bestimmt. Die Gemeinschaft
betrachtet das Kind von frühestem Alter an als ein vernunftbegabtes Wesen mit
eigener Persönlichkeit, eigener Meinung und entsprechend eigener Verantwortung,
sie gibt ihm schwere Aufgaben auf und schenkt ihm sehr viel Vertrauen, wie ich im
folgenden darstellen werde. Die schnelle Integration des jüdischen Kindes in das
Normensystem der Erwachsenengruppe basiert auf der Sichtweise, daß die Kindheit
eine ganz besondere Altersstufe sei. Trotz der Absicht, das kleine Kind frühestmög-
lich in die Gruppe der Erwachsenen einzugliedern, fährt man fort, sich auf das Kind
als Kind zu beziehen und betont seine besonderen und andersartigen Bedürfnisse.
Derart hohe Anforderungen an das Kind annullieren nicht die Phase der Kindheit,
sondern betonen diese.

In den Quellen treffen wir auf eine klare Einschätzung vom »Weg des Kindes«
zur Beschreibung der Kindheitsphase.3 Der »Weg des Kindes« liegt vor, wenn
Kinder die Welt entsprechend ihres jungen Alters wahrnehmen. Ihr Begreifen ist ein
anderes, besonderes und entwickelt sich stufenweise. Sie sind seelisch und natürlich
auch physisch sehr sensibel. In diesem Alter erschrecken sie durch Stimmen, sind
kraftlos und sich selbst gefährlich, man muß sich daher mit besonderer Umsicht um
sie kümmern. Eine derartige Auffassung bedingt ein besonderes Verhältnis zwischen
Kindern und Erwachsenen im allgemeinen und zwischen Eltern und ihren Kindern

1 Kanarfogel 1985, 1–34; ders. 1992, 33–41; Goldin 1989, 211–233; im Gegensatz hierzu Ta-
Shema 1991, 263–280.

2 Ta-Shema 1991, 265–271.
3 Ssefer Chassidim, Abs. 160.

7Das Verhältnis zu Kind und Kindheit in der jüdischen Gemeinde



im besonderen. Wir treffen auf intensive körperliche und emotionale Nähe zwi-
schen den Eltern und ihren Kindern, auf eine große Sorge um die Gesundheit des
Kleinkindes vom Zeitpunkt des Stillens bis zum Auftreten von Krankheiten, es
existieren herzzerreißende Schilderungen von Zeiten schwerer Krankheiten der
Kinder oder im Fall ihres Todes.4

Meines Wissens liegt der Grund für dieses Verhältnis zur Kindheit in der christli-
chen Drohung, um die sich die Juden jener Zeit sorgten. Die Juden erkannten bei
den Christen eine klare Absicht, ihre jüdischen Kinder zu vereinnahmen und sie zu
christianisieren. Um dieser Drohung begegnen zu können, verlangte die Gemeinde
nach der Konzeption eines effizienten Sozialisationsprogrammes, welches eine fest
zusammenhaltende jüdische Gemeinschaft formen würde, als Gegenstück zur sie
umgebenden christlichen Gemeinschaft, die mit Verführung und Gewalt drohte.
Einerseits wurden die besonderen Bedürfnisse der Kinder in praktischer Hinsicht
beachtet, andererseits wurden die Kinder im Rahmen des Sozialisationsprogrammes
in jungen Jahren für einen Standpunkt gegen das Christentum auf der theologischen
Ebene sowie im Befolgen der Gebote vorbereitet. Sie wurden schnell »erwachsen
gemacht«, indem sie die wesentlichen moralischen Grundsätze der hier thematisier-
ten Gemeinschaft verinnerlichen mußten und sich mit diesen identifizierten. Hier-
durch wurde die innere jüdische Gemeinschaft gegen das Wertesystem der christli-
chen Gemeinschaften geformt, gegen ein Wertesystem, das mit Verführung und
Gewalt die jüdische Gemeinschaft zu zerstören drohte.

Im Verlauf des Sozialisierungsprozesses strebte die jüdische Gemeinschaft, Junge
und Erwachsene, danach, im Kampf ihrer Gesellschaft ihre gruppenspezifischen
Grundsätze zu verinnerlichen. Dies betraf insbesondere den Gedanken der Auser-
wähltheit Israels, der sich gegen den christlichen Beweis von der Rechtmäßigkeit
der Nachfolge Jesu richtete und die damit verbundene Vorstellung, daß Gott das
jüdische Volk verlassen würde und das Erstgeburtsrecht auf die christliche Gemein-
schaft überginge. Das Judentum unterscheidet sich von anderen Religionen vor
allem, weil es von der Einhaltung der Gebote und einer gänzlich anderen Lebens-
weise bestimmt wird. Den Gedanken der Auserwähltheit Israels verinnerlichte die
Gemeinde mittels der wichtigsten Sozialisierungsinstitution der Gemeinschaft, der
Synagoge, sowie mit Hilfe des stärksten Sozialisierungsinstrumentes jener Zeit, dem
Gebet. Der gesamte Wertekodex der Gemeinschaft ist in der kanonischen Literatur
enthalten: im Tanach und im Talmud und deren Auslegung sowie in der Gebets-
ordnung. Um den Sozialisationsprozeß realisieren zu können und hierbei die
einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft im allgemeinen und die Kinder im be-
sonderen erreichen zu können, muß sich diese kanonische Literatur sowohl auf die
theoretische Lehre als auch auf praktische Erfahrungen beziehen.

Einer der dramatischsten Begriffe im Wettstreit um die Seele des Kindes taucht in
den jüdischen Quellen bezüglich des ersten Kreuzzuges auf (1096 u.Z.). Dort
finden wir als Handlungsanleitung gegen die christliche Bedrohung den »Tod zur
Heiligung des Namens Gottes«.5 Der Einzelne ist nicht bereit, seine Gemeinschaft
mit einer anderen zu tauschen, auch nicht, wenn er mit dem eigenen Leben dafür

4 Goldin 1989, 211–224.
5 »Mawet al kidusch ha-Schem«.

8 Juden und die Welt der Bücher in den Jahren 1100–1700



bezahlen muß. Der Sozialisierungsprozeß, der diese Einstellung herbeiführen soll,
muß dem Einzelnen die Auffassung vermitteln, daß seine Gemeinschaft den höchst-
möglichen Vorzug hat, und daß sich die außerhalb liegende Gemeinschaft entspre-
chend auf niedrigstem Niveau befindet. Belohnung oder Bestrafung werden ent-
sprechend hoch bzw. hart ausfallen, wenn er an seiner Gemeinschaft festhält bzw.
diese verläßt. Weil die Kinder als erstes Zielobjekt der Christen identifiziert wurden,
durchliefen sie einen äußerst tiefgehenden Sozialisierungsprozeß und wurden daher
auch von ihren Müttern oder Vätern getötet, wenn diese jegliche Hoffnung zur
Rettung der Kinder oder ihrer selbst aufgegeben hatten.6

Bestimmung des Erziehungsalters

Um das Verhältnis der Gemeinschaft zu ihren Kindern beurteilen zu können, muß
man ihre Bestimmungen des Alters untersuchen, in dem die Erziehung einsetzt.
Diese sind an die Schriften gebunden, die den Jungen im Verlauf ihres Erziehungs-
prozesses vorgelegt werden. Im Mittelalter verwendete man die im Talmud ge-
bräuchlichen Begriffsdefinitionen, indem man den Begriffen eine andere oder
zusätzliche Bedeutung gab und zwar im Sinne eines besonderen Bezuges zum Kind
und zur Kindheit.7

Der erste Begriff, den man im Mittelalter aus der Mischna und dem Talmud
entlehnte und für die eigenen Zwecke weiterentwickelte, war »der Kleine, der in
das Alter der Erziehung kam«.8 Die Talmudinterpretation der Tossafisten im 12. und
13. Jahrhundert zeigt uns hierzu in der Kommentierung des Traktates zum Laubhüt-
tenfest,9 daß der »kleine« Junge, der an das Einhalten der Sukkot-Gebote gebunden
ist, als »der Kleine, der in das Alter der religiösen Pflichten kam«10 definiert wurde.
Ihrer Auffassung nach bestimmt der Talmud dieses Alter nicht nach biologischen
oder chronologischen Gesichtspunkten, sondern nach intellektuellen Fähigkeiten.
»Man sagt überall, daß nicht alle gleich sind, sondern jeder entsprechend seiner
Fähigkeiten« betrachtet werden soll.11 Überall wird gesagt, daß Kinder nicht alle
gleich sind, daß es keinen allgemeingültigen Fall gibt, sondern Jedes entsprechend
seiner Eigenart behandelt werden soll.12 In der Tat bringen die Menschen des
Mittelalters eine Altersdefinition hervor: Ein Junge ist aufgrund seines chronologi-
schen Alters »klein« (»katan«), jünger als dreizehn Jahre und einen Tag, »weiß«
(»jodea«) aber aufgrund seiner intellektuellen Fähigkeit. Dieses Kind »kam ins
Erziehungsalter«, das heißt, daß es infolge dessen zum Einhalten und Praktizieren
bestimmter Gebote erzogen wird, obwohl es noch nicht mündig entsprechend
seines chronologischen Alters ist. Dieses Alter wird als »Kleiner, der weiß, der ins
Erziehungsalter kam« (»Katan, ha-jodea, sche-higi’a le-chinuch«) definiert.

6 Grayzel 1979, 159 f.; Habermann 1946, 33–35, 37, 55 f., 95, 145; siehe auch Chazan 1968.
7 Gilat 1992; Ta-Shema 1991, 265 ff.; Goldin 1989.
8 »Katan sche-higi’a le-chinuch«.
9 Traktat Ssuka, 28b.

10 »Katan sche-higi’a le-mizwot«.
11 »En kulam schawim, ela kol echad lefi injanaw«.
12 Tossafisten zu Sukka 28b Khan.

9Bestimmung des Erziehungsalters


	1: 3-476-01936-5   Völpel/Shavit, Deutsch-jüdische Kinder- und Jugendliteratur
	2: © 2002 Verlag J. B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


