3-476-01936-5 Vdlpel/Shavit, Deutsch-judische Kinder- und Jugendliteratur
© 2002 Verlag J. B. Metzler (www.metzlerverlag.de)

Deutsch-jidische Kinder- und Jugendliteratur



Vorwort

Diese Studien zur judischen Kinder- und Jugendliteratur des deutschsprachigen
Raums gehen auf ein Forschungsprojekt zurtick, das unter der Leitung von Prof.
Dr. Zohar Shavit und Prof. Dr. Hans-Heino Ewers an den Universititen Tel Aviv
und Frankfurt a.M. durchgefiihrt wurde. Dieses Projekt setzte eine langjihrige
wissenschaftliche Kooperation zwischen israelischen und deutschen Kultur- und
Literaturwissenschaftlern fort, deren Ergebnisse in Form von Kompendien zuging-
lich gemacht werden.

Aus dieser deutsch-israclischen Forschungskooperation ging zunichst eine bio-
bibliographische ErschlieBung der Quellenschriften hervor, die in dem Handbuch
»Deutsch-jiidische Kinder- und Jugendliteratur von der Haskala bis 1945« (Shavit et
al. 1996) dokumentiert ist. Im Anschluf3 hieran erortert der vorliegende literaturge-
schichtliche Grundrif3 die Entwicklungslinien der deutsch-jiidischen Kinder- und
Jugendliteratur in hebriischer und deutscher Sprache, ihre Frithformen vor der
Haskala und die Erscheinungsformen dieser Literatur vom letzten Drittel des 18.
Jahrhunderts bis 1945.

Unser Dank gilt allen Kolleginnen und Kollegen, die durch wissenschaftliche
Beratung und anderweitige Hilfe zu diesen Studien beigetragen haben. An erster
Stelle ist Prof. Dr. Hans-Heino Ewers zu nennen, der uns mit seiner iiberragenden
wissenschaftlichen Kompetenz bei simtlichen Forschungsarbeiten zur Seite stand
und uns an dem von ihm geleiteten Institut fir Jugendbuchforschung groBziigige
Arbeitsmoglichkeiten erdffnete. Unser besonderer Dank gilt auch Dr. Simcha
Goldin (Tel Aviv), der als Historiker die Beschreibung der mittelalterlichen und
frithneuzeitlichen Formen jiidischer Kinderliteratur tibernommen hat. Beratend
haben uns viele weitere Kolleginnen und Kollegen geholfen, stellvertretend seien
Dr. Nitsa Ben-Ari (Tel Aviv), Dr. Gabriele von Glasenapp (Kéln), Prof. Dr. Helge-
Ulrike Hyams (Kindheits- und Schulmuseum, Marburg), Dr. Nitza Maoz (Tel
Aviv), Rima Shichmanter, M. A. (Tel Aviv), sowie die Mitarbeiterinnen und Mitar-
beiter des Frankfurter Instituts fiir Jugendbuchforschung genannt. Dr. Bernd Dolle-
Weinkauff hat freundlicherweise die Verwaltung der Finanzen tibernommen. Unser
Dank gilt auch den Beschiftigten der Research Authority der Universitit Tel Aviv,
Frau Liza Bercu, Frau Zviah Pilberg und Frau Shoshana Shalom fiir ihre grofie
Hilfe. Ein besonderer Dank ist an Herrn Prof. Dr. Yair Aharonowitz und Rafi
Elishav gerichtet, die keine Miihe scheuten, uns auf vielerlei Weisen zu unter-
stiitzen. Und, last but not least, ein besonderes Dankeschon an Frau Orly Selinger
fiir ihre Hilfe bei der Vorbereitung des Manuskriptes, und einen ganz speziellen



XII Vorwort

Dank an Frau Irith Halavi, deren Hilfe nicht mit Gold aufzuwiegen ist. Dank
gebiihrt auch den Institutionen, die uns bei der Materialbeschaffung unterstiitzten,
insbesondere den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern der Stadt- und Universitits-
bibliothek Frankfurt a. M. sowie der Bibliothek fiir Jugendbuchforschung (Universi-
tit Frankfurt a. M.).

Finanzielle Mittel fiir das zugrundeliegende Forschungsprojekt gewihrte die
German-Israeli Foundation for Scientific Research and Development. Dr. Amnon
Barak, Direktor der German-Israeli Foundation, diente als Schutzpatron fiir dieses
Forschungsprojekt. Wir kénnen ihm nicht genug flir seine iiberaus grofe Hilfe
danken, die er dem Projekt und dessen Mitarbeitern zukommen lie}. Der German-
Isracli Foundation danken wir fiir ihre Unterstiitzung, die es ermdglichte, die
Forschung aufzunehmen; ohne ihren Zuspruch wire dieses Buch nicht zustande
gekommen. Danken mochten wir auch der Israel Science Foundation, welche die
Forschung iiber das »Dritte Reich« gefordert hat, und der Fritz Thyssen Stiftung,
insbesondere Herrn Jirgen Chr. Regge, fiir die groBziigig zur Verfligung gestellten
Ressourcen. Weitere finanzielle Hilfen gewihrten die Jehoshua und Hanna Bubis-
Stiftung sowie die Pestalozzi-Stiftung. Die Drucklegung wurde durch die Deutsche
Forschungsgemeinschaft ermdglicht.

Tel Aviv und Frankfurt a. M., im Mirz 2002

Zohar Shavit, Ran HaCohen und Annegret Volpel



Einleitung

Es ist fast unbekannt, daB in den deutschsprachigen Lindern im Verlauf von
hunderten von Jahren Biicher fiir jidische Kinder systematisch geschrieben und
verdffentlicht wurden. Bis vor kurzem hat sich die Forschung mit diesen Texten
nicht grundlegend auseinandergesetzt, genauer gesagt, nicht einmal von deren
Existenz gewul3t. Diese Studien sollen dazu beitragen, diese Wissensliicke zu verrin-
gern, und sie sollen eine vergessene Komponente jiidischen Lebens im deutsch-
sprachigen Raum rekonstruieren.

Um mit der ersten Beschreibung der Geschichte der Biicher fiir jiidische Kinder
beginnen zu koénnen, mufiten wir eine Forschung iiber den Aufbau des Korpus
dieser Biicher vorangehen lassen. Dieser Korpus, dessen Uberreste wihrend des
Holocaust zerstort wurden, welcher aber schon lange davor am Schwinden war, lie3
sich nur teilweise rekonstruieren, und das auch nur unter erheblichen Anstrengun-
gen.

Ursichlich hierfiir war, da8 Kinder- und Jugendbiicher im kulturellen Bewul3t-
sein gewOhnlich nicht als erhaltenswert galten. Auch waren »Biicher fiir jidische
Kinder und Jugendliche« kein eigenes Forschungsgebiet — weder in der Judaistik
noch in der Germanistik. Daher mufite dieses Gebiet nicht nur neu entdeckt
werden, sondern sein Gegenstand iiberhaupt erst einmal anerkannt werden.

Die zeitgenossischen Beziehungen zu dieser Kinder- und Jugendliteratur waren
von Anfang an ambivalent. Einerseits wurden in fast allen jidischen Gemeinden
derartige Texte hervorgebracht, die als erste Elemente im Sozialisationsprozel3
dienten. Andererseits wurden diese Texte nicht als wertvolle Kulturprodukte ange-
sehen, so daB dieses Kulturschaffen keine Anstrengung zu seiner Bewahrung oder
Dokumentation nach sich zog.

Aufgrund der zeitgendssischen und der forschungsgeschichtlichen Vernachlissi-
gung schlug sich dieser Gegenstand kaum in den Judaicasammlungen nieder, die
Quellenschriften wurden nirgends systematisch erfaft. Ein groBer Teil dieser Biicher
ist daher fur immer verloren, dartiber hinaus sind nur noch wenige Nachweise
hinsichtlich ihrer Entstehungsgeschichte auffindbar. Daher sind viele Fragen beziig-
lich des Umfangs und der Dimensionen dieses Kapitels jiidischer Kultur unbeant-
wortet, und einige werden dies wahrscheinlich fiir immer bleiben.

Die Rekonstruktion des Korpus von Texten fiir jiidische Kinder wurde dank
eines Forschungsprojektes, das im Laufe der letzten zehn Jahre in Zusammenarbeit



2 Einleitung

der Universititen Tel Aviv und Frankfurt a. M. durchgeftihrt wurde, ermoglicht. Im
Rahmen des Projektes rekonstruierten wir den Korpus und veréffentlichten seine
erste Beschreibung in dem bibliographischen Handbuch »Deutsch-jiidische Kinder-
und Jugendliteratur. Von der Haskala bis 1945«, das die hebriischen und deutsch-
sprachigen Texte fur jiidische Kinder und Jugendliche (insgesamt 2431 Titel) des
deutschsprachigen Raums nachweist. Die in diesem Handbuch zuginglich ge-
machten Informationen u. a. zur Publikationsgeschichte und Rezeption der Kinder-
und Jugendschriften werden in vorliegenden Studien vorausgesetzt, wenngleich
Uberschneidungen bei den Werkbeschreibungen unvermeidlich waren. Daher ge-
horen alle in diesem literaturgeschichtlichen Grundrif3 genannten Titel, sofern nicht
anders angegeben, zum Korpus der Texte fiir jidische Kinder und Jugendliche, sie
werden in bibliographischer Kurzform genannt und sind nach den im Handbuch
offengelegten Regeln transliteriert. Auch wurde die Nennung von Sekundir-
literatur in diesem Abrif} auf eine kleine Auswahl und Neuerscheinungen konzen-
triert.

Seit sich die Dimensionen dieses Korpus und sein Platz im jiidischen Kulturleben
des deutschsprachigen Raums abzeichneten, wurde auch deutlich, daf3 es sich hier
nicht nur um die Rekonstruktion eines unbekannten Kapitels jiidisch-deutscher
Geschichte handelt. Vielmehr war diese Literatur an der Bestimmung jiidischer
Identitit in diesem Kulturraum beteiligt und erfiillte hiermit eine wichtige Funk-
tion im Proze} der Vermittlung zwischen den Kulturen; dies realisierte sie sowohl
durch Kontakte mit der deutschen Kultur als auch durch Mitwirkung an der
Hervorbringung einer modernen jiidischen Kultur im deutschsprachigen Raum.

Dariiber hinaus konnen wir, auch nach dieser Anfangsphase der Grundlagenfor-
schung, nur eine erste, umriBhafte Beschreibung des Gegenstandes und seiner
grundlegenden Strukturen offerieren. Diese skizzenhafte Darstellung basiert auf
unserer umfassenden bibliographischen Vorarbeit (Shavit et al. 1996) sowie einer
Reihe weiterer Forschungen zur jidischen Kultur und Kinderkultur (darunter
Abramowicz 1984, Bartal 1990, Ben-Ari 1993 und 1997, Bottigheimer 1995,
Brenner 1992, Breuer 1986, Briiggemann 1992, Biinger 1898, Dahm 1993, Ehren-
reich 1999, Ewers 2000, Feiner 1990 und 2002, Glasenapp 1996, Glasenapp / Nagel
1996, Glasenapp / Volpel 1996 und 1998, Goldin 1997 b, Gotzmann 1998, Ha-
Cohen 1994 und 1997, Horch 1984 und 1985 a, Hyams 1995, »Jiidisches Kinder-
leben im Spiegel judischer Kinderbiicher« 1998, Kaplan 1981 und 1991, Kogman
2001, Kramer 1989, Kranhold 1998, Kurzweil 1987, Lambert 1997, Lamm 1985,
Levi 1933, Maoz 1998, Markmann 1989, Meier-Cronemeyer 1969, Meyer 1988 und
1992, Moore 1991, Nagel 1999 b, Ofek 1979 und 1988, Richarz 1989, Rieker 1997,
Rocher 1992, Rosner-Engelfried 1987, Schatzker 1988, Setzler 1999, Shavit 1980,
1986, 1992, 1997, 1998 und 1999, Shedletzky 1986, Shichmanter 1996 und 1997,
Soriani 1993, Sorkin 1984 und 1990, Thomalla / Riuber 1995, Toury 1980, Vélpel
1992, 1997 und 1998 a, Volkov 1983, Walk 1991, Wilkending 2000).



Einleitung 3

2.

Bevor wir mit der historischen Beschreibung dieses Korpus und der Erdrterung von
Fragen nach den Verfassern und ihren ideologischen Positionen, nach den Publika-
tionsbedingungen und der Rezeption beginnen konnten, mufiten wir einige me-
thodische Entscheidungen treffen (vgl. »Zur Gegenstandsbestimmunge« in Shavit et
al. 1996, 11—14). Sie betrafen die zeitgendssischen Vorstellungen vom »jlidischen
Buch« und seinen Adressaten, die Grenzzichungen zwischen Erwachsenenliteratur
einerseits und Texten fiir Kinder und Jugendliche andererseits, des weiteren die
zeitlichen und ortlichen Grenzen deutsch-jiidischer Kinder- und Jugendliteratur.

»Jiidisches Buch«: Es konnte nicht an Vorstellungen festgehalten werden, hinter
denen implizit oder explizit rassistische Auffassungen stehen. Daher erschien jener
Forschungsstandpunkt inakzeptabel, der unter judischer Literatur eine Literatur
versteht, die ausschlieBlich von Juden geschrieben wurde. Angesichts des heutigen
Wissensstandes tiber den Begrift des Kindes und der Entwicklung der Texte fur
Kinder war es ebenfalls sinnlos, in den Texten selbst nach »immanenten Eigen-
schaften« zu suchen, die diese zu Schriften fiir Kinder machten. Tatsichlich hat sich
die Auffassung von dem, was ein Text fir Kinder ist, so sehr gewandelt, dal} ein
bedeutender Teil der Schriften heute nicht als Texte fiir Kinder aufgefalit werden
wiirde. Darum haben wir uns entschieden, die Perspektive der jeweiligen Epoche
einzunehmen, so daB in diesem GrundriB3 mit Texten »fiir jiidische Kinder« gemeint
sein soll, daf3 sie in ihrer Zeit fiir jiidische Kinder gedacht waren, im Gegensatz zu
solchen Texten, die fiir ein anderes Lesepublikum geschrieben waren.

Adressat: Auch mufiten wir uns mit der Frage auseinandersetzen, wie die groB3e
Anzahl von derartigen Biichern erklirt werden kann. Immerhin gab es Zeiten, in
denen die Anzahl der verdftentlichten Biicher fast derjenigen der Heranwachsenden
entsprach, die jidische Schulen besuchten. Auch ist noch ungeklirt, ob es in
bestimmten Zeitriumen eine groBere Gruppe von Kindern und Jugendlichen gab,
deren Deutsch und Hebriisch so gut war, daf} sie diese Texte tberhaupt lesen
konnten. Die groBe Anzahl der Biicher gibt uns offenbar nicht notwendigerweise
Aufschluf} tiber die wirkliche Anzahl der Leser und ganz sicher nicht der Leser im
Kindes- und Jugendalter. Anzunehmen ist vielmehr, dal der Umfang des Text-
repertoires vor allem die zentrale Stellung andeutet, welche den Texten in den
Ideologien der unterschiedlichen jiidischen Bewegungen zukam. Diejenigen, die
diese Biicher herausgaben, sahen sie in erster Linie als ein gesellschaftliches Instru-
ment an, und es lag ihnen weniger daran, sie im modernen Sinne zur wirklichen
Lektiire fiir Kinder zu bestimmen.

Die Grenzen zwischen der Literatur fiir Enwachsene und derjenigen fiir Kinder: Der
diffuse Zustand des Systems der Literatur fur jiidische Leser sollte nicht auler acht
gelassen werden. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts waren die Grenzen zwischen
der Literatur fiir Erwachsene und derjenigen fiir Kinder verschwommen. Zweifellos
wurden diejenigen Biicher, die eigentlich fiir die Jugend bestimmt waren, auch von
Erwachsenen gelesen. Man kann annehmen, daf3 diese Lesebticher nicht selten der
erste Lesestoff auch fiir jidische Erwachsene waren, besonders wenn diese keine
moderne systematische Erziehung erhalten hatten. Ein Teil der Biicher diente den



4 Einleitung

ilteren Lesern als ein Instrument auf dem Weg zur deutschen Kultur und, im Falle
der deutschen Lesebiicher, auf dem Weg zur deutschen Sprache.

Die Sprache: Die jiddischen Texte wurden von Anfang an nicht mit in unseren
Korpus aufgenommen. Der Grund hierfiir liegt in der Tatsache, daf3 bis zum Ende
des 19. Jahrhunderts, als die jiddische Literatur stark anwuchs und nicht mehr als
inoftizielles System in bezug auf die hebriische Literatur diente, in Jiddisch keine
Biicher geschrieben wurden, die sich nur an Kinder gerichtet hitten. Sofern
derartige Biicher doch geschrieben wurden, erschien diese Literatur in Osteuropa
und nicht im deutschsprachigen Raum. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts kenn-
zeichnete die Widmung »Kindern und Weibern« eher den niederen Status der
jiddischen Literatur und nicht ihre Adressaten.

Die geographische Abgrenzung: Die geographische Abgrenzung bereitete viele Pro-
bleme wegen der erheblichen Verinderungen, die der »deutschsprachige« Raum in
den letzten Jahrhunderten erfuhr. Die geographischen Grenzen von Deutschland
waren offensichtlich nicht ausreichend. Viele der Quellenschriften betrafen das
austro-ungarische Konigreich, die Schweiz, Osteuropa oder den Westen. Darum
entschieden wir uns fiir ein einfaches Unterscheidungskriterium: die Sprache.
Dementsprechend sind die Grenzen flexibel. Simtliche Texte, die auf deutsch-
sprachigem Gebiet im gesamten behandelten Zeitraum geschrieben wurden, sind in
unserer historischen Beschreibung enthalten. Sobald ein Gebiet authérte, zum
deutschsprachigen Raum zu gehoren, endete unsere Beschiftigung mit den dort
verfafiten Biichern.

3.

Im Laufe der letzten Jahrzehnte wurde Kinder- und Jugendliteratur zunehmend als
historisches Material zur Erforschung von Kulturgeschichte entdeckt. Dementspre-
chend erweist sich auch die Literatur fuir jidische Kinder und Jugendliche als
hervorragende Quelle zum Verstindnis der Entwicklung jidischen Kulturlebens im
deutschsprachigen Raum und zur Erforschung der deutsch-jidischen Kulturbezie-
hungen.

Mit der Entdeckung der jidischen Kinder- und Jugendschriften und deren
Aufarbeitung wird es moglich, die Entstehungsumstinde des jlidischen Kinderbuch-
wesens in den deutschsprachigen Lindern zu erforschen und das jiidische Kultur-
leben in Deutschland aus einer neuen Perspektive zu untersuchen. Dies wiederum
wird neues Licht auf behandelte wie auch auf noch unbearbeitete Aspekte werfen.
Es eroffnet sich dadurch z.B. die Moglichkeit, die Art und Weise zu erforschen, in
der man versuchte, die verschiedenen Kulturideologien zu verwirklichen, auch
wird man die unterschiedlichen pidagogischen Auffassungen im konkreten Fall
untersuchen konnen. Man wird erkennen konnen, wie sich in Wirklichkeit die
Kontakte zwischen der jiidischen und deutschen Kultur gestalteten, und man wird
danach fragen konnen, wer in diesem Zusammenhang als Vertreter der jeweiligen
Kultur auftrat. Ebenso wird man die kulturellen Formen bestimmen konnen,
welche jiidische Gemeinden in den unterschiedlichen Zeiten aus ihrer Umgebung
iibernommen oder aus sich selbst hervorgebracht haben. Es wird auch moglich sein,



Einleitung S

herauszufinden, wie die jiidische Kultur die deutsche Kultur verstand, wie sie diese
interpretierte und in die jiidische Kultur iibersetzte.

Texte fiir judische Kinder und Jugendliche eignen sich als Kulturprodukte dafiir,
einen Nachweis fiir Ideologien und fiir deren konkrete Anwendung im jiidischen
Leben zu liefern. Die historische Hervorbringung von Kinder- und Jugendliteratur
veranschaulicht nicht nur, was Juden als kulturell angemessen ansahen und be-
vorzugten, sondern auch, wie sie versuchten, dies in unterschiedlichen Phasen ihrer
Geistes- und Alltagsgeschichte zu verwirklichen.

Obwohl diese besondere Perspektive anerkannt wird, wurde dieser literaturge-
schichtliche Zweig bisher nur vereinzelt und hochst partiell wahrgenommen. In der
deutschen Literatur- und Kulturgeschichtsschreibung wurde dieser Gegenstand
bislang nur marginal behandelt. Die wenigen Vorarbeiten zu den Texten fiir jiidische
Kinder und Jugendliche auf den Gebieten der Judaistik wie auch der Kinder-
literaturforschung sind ginzlich ungentigend. Eine literaturgeschichtliche Gesamt-
darstellung deutsch-judischer Kinder- und Jugendbiicher gibt es bislang nicht.

Mit diesem Buch befindet sich die Erforschung der Texte fiir jiidische Heran-
wachsende in deutschsprachigen Lindern am Anfang ihres Weges. Um die vielen
Texte und die Probleme zu studieren, die mit den Umstinden ihrer Abfassung im
Laufe von dreihundert Jahren verbunden sind, werden noch viele Jahre der For-
schung notwendig sein. Wir stehen erst am Anfang des Weges, doch er ist, trotz
seiner vielen Hindernisse, zweifellos vielversprechend und voller Herausforderun-
gen.

Zohar Shavit, Annegret Volpel



Juden und die Welt der Biicher in den Jahren
1100—1700: »Schriften fiir Kinder« und
»Kinderbiicher« bei den Juden in Deutschland

Einleitung: Problemdarstellung

Zwischen den Jahren 1100 und 1700 unserer Zeitrechnung war das Schreiben von
Texten explizit fiir Kinder ein unbekanntes Phianomen in den jiidischen Gemeinden
Deutschlands. Es existierte kein oOffentliches oder privates BewuBtsein, welches
darin eine Notwendigkeit gesechen hitte, insbesondere fur Kinder zu schreiben,
auch war es vor der technischen Entwicklung des Buchdruckes unmoglich, Biicher
fiir eine groBere Anzahl von Kindern zu publizieren. Trotzdem gab es in dieser Zeit
Versuche, die heiligen Texte auch Jenen zuginglich zu machen, die noch nicht
erwachsen sind. Diese Anstrengung wurde unternommen, weil die jidische Ge-
meinschaft die dringende Notwendigkeit erkannte, den Kindern einen gruppen-
spezifischen Sozialisationsprozel3 vermitteln zu missen, der den Schriften und der
Literatur der Gemeinschaft verbunden ist. Wir werden Zeugen einer betrichtlichen
Anstrengung, den Kindern die heiligen Texte der Gemeinschaft nahe zu bringen
und einen inneren und erlebenden Bezug der Kinder zu den Schriften herzustellen.
Meiner Meinung nach kann man diese Bestrebung als »Schriften flir Kinder«
bezeichnen, ahnlich einer Vorstufe zur »Kinderliteratur«. Dies bedeutet noch kein
besonderes und eigenstindiges Schreiben fiir Kinder angesichts der Erkenntnis einer
solchen Notwendigkeit, aber es liBt sich zumindest ein anfingliches Bewultsein
dessen ausmachen, dal3 es notwendig sei, etwas zu schreiben, was insbesondere den
Bediirfnissen der Kinder entspricht. Die Texte, die zum Lesenlernen verwendet
wurden, waren nicht so sehr fiir die Kinder aufgrund ihres jungen Alters, ihrer
Begriffsstutzigkeit oder irgendeiner »Erziehungsauffassung« ungeeignet, sondern
aufgrund der mit den Texten verbundenen theologischen Auffassung, welche die
gesamte Gemeinde leitete und die Kinder dazu erzog, in der bevorzugten jiidischen
Gemeinschaft zu verbleiben. Wesentlich ist hierbei, dal3 die Notwendigkeit zur
Erzichung erkannt wurde, woraus wir schlieBen koénnen, dall man grundsitzlich
unterschiedliche Aspekte, Kinder oder Erwachsene betreffend, erkannte.



Das Verhaltnis zu Kind und Kindheit in der jiidischen Gemeinde 7

Das Verhiltnis zu Kind und Kindheit in der jiidischen Gemeinde in
Deutschland zur Zeit des Mittelalters

In der Literatur der jiidischen Gemeinden in Deutschland finden wir im 12. und 13.
Jahrhundert zwei unterschiedliche Richtungen vor, die sich auf das Verhiltnis zum
Kind beziehen. In der ersten Richtung wird dem Kind in der Gemeinschaft und in
der Familie ein zentraler Platz eingeriumt, noch bevor es das im Talmud be-
schriebene Alter der Miindigkeit von dreizehn Jahren und einem Tag erreicht.
Hierbei ist die eindeutige Auffassung von der Kindheit als Periode mit spezifischen
Charakteristika zu unterscheiden von der klaren Vorstellung davon, wie man mit
den Besonderheiten dieses Alters umgeht. Im Verhalten der Eltern zu ihren Kindern
treffen wir auf Erscheinungen wie Verstandnis, groBe Nihe, Herzlichkeit und das
Zeigen von Gefuhlen, grofle Sorge um die Kinder, Wahrnehmung der besonderen
Bediirfnisse wie Essen, Stillen, emotionale Zuwendung, irztliche Fiirsorge und
mehr." Traditionell existieren fiir die jlidische Gemeinschaft Verpflichtungen dem
Kind gegentiber, der Vater ist fiir dessen Erziehung verantwortlich, und es wird als
ein zartes (»gefihrdetes«) Geschopf betrachtet, das mehr Zuwendung braucht.” Im
Mittelalter wurde diese traditionelle Sorge und Riicksichtnahme noch intensiviert.

Die zweite Richtung betont, daf} das Kind von dem Zeitpunkt an, zu dem es das
Erziehungsalter erreicht, hochstens fiinfjihrig, einen ProzeB sehr schneller Integra-
tion in das Normensystem beginnt. Dieser Vorgang wird anhand des Kriteriums der
intellektuellen Fihigkeit des Kindes, ohne Abhingigkeit von seiner biologischen
Entwicklung oder seinem chronologischen Alter, bestimmt. Die Gemeinschaft
betrachtet das Kind von frithestem Alter an als ein vernunftbegabtes Wesen mit
eigener Personlichkeit, eigener Meinung und entsprechend eigener Verantwortung,
sie gibt ihm schwere Aufgaben auf und schenkt ihm sehr viel Vertrauen, wie ich im
folgenden darstellen werde. Die schnelle Integration des jidischen Kindes in das
Normensystem der Erwachsenengruppe basiert auf der Sichtweise, daf3 die Kindheit
eine ganz besondere Altersstufe sei. Trotz der Absicht, das kleine Kind frithestmog-
lich in die Gruppe der Erwachsenen einzugliedern, fihrt man fort, sich auf das Kind
als Kind zu beziehen und betont seine besonderen und andersartigen Bediirfnisse.
Derart hohe Anforderungen an das Kind annullieren nicht die Phase der Kindheit,
sondern betonen diese.

In den Quellen treffen wir auf eine klare Einschitzung vom »Weg des Kindes«
zur Beschreibung der Kindheitsphase.> Der »Weg des Kindes« liegt vor, wenn
Kinder die Welt entsprechend ihres jungen Alters wahrnehmen. Ihr Begreifen ist ein
anderes, besonderes und entwickelt sich stufenweise. Sie sind seelisch und natiirlich
auch physisch sehr sensibel. In diesem Alter erschrecken sie durch Stimmen, sind
kraftlos und sich selbst gefihrlich, man muf sich daher mit besonderer Umsicht um
sie kimmern. Eine derartige Auffassung bedingt ein besonderes Verhiltnis zwischen
Kindern und Erwachsenen im allgemeinen und zwischen Eltern und ihren Kindern

1 Kanarfogel 1985, 1—34; ders. 1992, 33—41; Goldin 1989, 211—233; im Gegensatz hierzu Ta-
Shema 1991, 263—280.

2 Ta-Shema 1991, 265—271.

3 Ssefer Chassidim, Abs. 160.



8 Juden und die Welt der Biicher in den Jahren 1100~1700

im besonderen. Wir treffen auf intensive korperliche und emotionale Nihe zwi-
schen den Eltern und ihren Kindern, auf eine grofe Sorge um die Gesundheit des
Kleinkindes vom Zeitpunkt des Stillens bis zum Auftreten von Krankheiten, es
existieren herzzerreiBende Schilderungen von Zeiten schwerer Krankheiten der
Kinder oder im Fall ihres Todes.*

Meines Wissens liegt der Grund fuir dieses Verhiltnis zur Kindheit in der christli-
chen Drohung, um die sich die Juden jener Zeit sorgten. Die Juden erkannten bei
den Christen eine klare Absicht, ihre jiidischen Kinder zu vereinnahmen und sie zu
christianisieren. Um dieser Drohung begegnen zu kénnen, verlangte die Gemeinde
nach der Konzeption eines effizienten Sozialisationsprogrammes, welches eine fest
zusammenhaltende jiidische Gemeinschaft formen wiirde, als Gegenstiick zur sie
umgebenden christlichen Gemeinschaft, die mit Verfiihrung und Gewalt drohte.
Einerseits wurden die besonderen Bediirfnisse der Kinder in praktischer Hinsicht
beachtet, andererseits wurden die Kinder im Rahmen des Sozialisationsprogrammes
in jungen Jahren fiir einen Standpunkt gegen das Christentum auf der theologischen
Ebene sowie im Befolgen der Gebote vorbereitet. Sie wurden schnell »erwachsen
gemacht«, indem sie die wesentlichen moralischen Grundsitze der hier thematisier-
ten Gemeinschaft verinnerlichen muften und sich mit diesen identifizierten. Hier-
durch wurde die innere jiidische Gemeinschaft gegen das Wertesystem der christli-
chen Gemeinschaften geformt, gegen ein Wertesystem, das mit Verfiihrung und
Gewalt die judische Gemeinschaft zu zerstoren drohte.

Im Verlauf des Sozialisierungsprozesses strebte die jiidische Gemeinschaft, Junge
und Erwachsene, danach, im Kampf ihrer Gesellschaft ihre gruppenspezifischen
Grundsitze zu verinnerlichen. Dies betraf insbesondere den Gedanken der Auser-
wihltheit Israels, der sich gegen den christlichen Beweis von der RechtmiBigkeit
der Nachfolge Jesu richtete und die damit verbundene Vorstellung, dafl Gott das
judische Volk verlassen wiirde und das Erstgeburtsrecht auf die christliche Gemein-
schaft iiberginge. Das Judentum unterscheidet sich von anderen Religionen vor
allem, weil es von der Einhaltung der Gebote und einer ginzlich anderen Lebens-
weise bestimmt wird. Den Gedanken der Auserwihltheit Israels verinnerlichte die
Gemeinde mittels der wichtigsten Sozialisierungsinstitution der Gemeinschaft, der
Synagoge, sowie mit Hilfe des stirksten Sozialisierungsinstrumentes jener Zeit, dem
Gebet. Der gesamte Wertekodex der Gemeinschaft ist in der kanonischen Literatur
enthalten: im Tanach und im Talmud und deren Auslegung sowie in der Gebets-
ordnung. Um den Sozialisationsprozel3 realisieren zu konnen und hierbei die
einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft im allgemeinen und die Kinder im be-
sonderen erreichen zu konnen, muf3 sich diese kanonische Literatur sowohl auf die
theoretische Lehre als auch auf praktische Erfahrungen beziehen.

Einer der dramatischsten Begriffe im Wettstreit um die Seele des Kindes taucht in
den jidischen Quellen beziiglich des ersten Kreuzzuges auf (1096 u.Z.). Dort
finden wir als Handlungsanleitung gegen die christliche Bedrohung den »Tod zur
Heiligung des Namens Gottes«.® Der Einzelne ist nicht bereit, seine Gemeinschaft
mit einer anderen zu tauschen, auch nicht, wenn er mit dem eigenen Leben daftir

4 Goldin 1989, 211—224.
s »Mawet al kidusch ha-Scheme«.



Bestimmung des Erziehungsalters 9

bezahlen mufl. Der Sozialisierungsprozel3, der diese Einstellung herbeiftihren soll,
muf dem Einzelnen die Auffassung vermitteln, daf3 seine Gemeinschaft den hochst-
moglichen Vorzug hat, und daB sich die auBerhalb liegende Gemeinschaft entspre-
chend auf niedrigstem Niveau befindet. Belohnung oder Bestrafung werden ent-
sprechend hoch bzw. hart ausfallen, wenn er an seiner Gemeinschaft festhilt bzw.
diese verliBt. Weil die Kinder als erstes Zielobjekt der Christen identifiziert wurden,
durchliefen sie einen duBerst tiefgehenden Sozialisierungsprozel3 und wurden daher
auch von ihren Miittern oder Vitern getotet, wenn diese jegliche Hofthung zur
Rettung der Kinder oder ihrer selbst aufgegeben hatten.®

Bestimmung des Erziehungsalters

Um das Verhiltnis der Gemeinschaft zu ihren Kindern beurteilen zu konnen, muf3
man ihre Bestimmungen des Alters untersuchen, in dem die Erziehung einsetzt.
Diese sind an die Schriften gebunden, die den Jungen im Verlauf ihres Erziehungs-
prozesses vorgelegt werden. Im Mittelalter verwendete man die im Talmud ge-
briuchlichen Begriffsdefinitionen, indem man den Begriffen eine andere oder
zusitzliche Bedeutung gab und zwar im Sinne eines besonderen Bezuges zum Kind
und zur Kindheit.”

Der erste Begriff, den man im Mittelalter aus der Mischna und dem Talmud
entlehnte und fiir die eigenen Zwecke weiterentwickelte, war »der Kleine, der in
das Alter der Erziehung kam«.® Die Talmudinterpretation der Tossafisten im 12. und
13. Jahrhundert zeigt uns hierzu in der Kommentierung des Traktates zum Laubhtit-
tenfest,” dal3 der »kleine« Junge, der an das Einhalten der Sukkot-Gebote gebunden
ist, als »der Kleine, der in das Alter der religiosen Pflichten kam«'® definiert wurde.
Threr Auffassung nach bestimmt der Talmud dieses Alter nicht nach biologischen
oder chronologischen Gesichtspunkten, sondern nach intellektuellen Fahigkeiten.
»Man sagt iiberall, dal nicht alle gleich sind, sondern jeder entsprechend seiner
Fihigkeiten« betrachtet werden soll."" Uberall wird gesagt, da Kinder nicht alle
gleich sind, daB es keinen allgemeingiiltigen Fall gibt, sondern Jedes entsprechend
seiner Eigenart behandelt werden soll."” In der Tat bringen die Menschen des
Mittelalters eine Altersdefinition hervor: Ein Junge ist aufgrund seines chronologi-
schen Alters »klein« (vkatan«), jlinger als dreizehn Jahre und einen Tag, »weil«
(»jodea«) aber aufgrund seiner intellektuellen Fihigkeit. Dieses Kind »kam ins
Erziehungsalter«, das heift, da3 es infolge dessen zum Einhalten und Praktizieren
bestimmter Gebote erzogen wird, obwohl es noch nicht miindig entsprechend
seines chronologischen Alters ist. Dieses Alter wird als »Kleiner, der weil3, der ins
Erziehungsalter kam« (»Katan, ha-jodea, sche-higi’a le-chinuch«) definiert.

[oN

Grayzel 1979, 159f.; Habermann 1946, 33—35, 37, ss5f., 95, 145; siche auch Chazan 1968.
Gilat 1992; Ta-Shema 1991, 265 ff.; Goldin 1989.
»Katan sche-higi’a le-chinuch.
9 Traktat Ssuka, 28b.
10 »Katan sche-higi’a le-mizwot«.
11 »En kulam schawim, ela kol echad lefi injanaw«.
12 Tossafisten zu Sukka 28b Khan.

[e=BRN |



	1: 3-476-01936-5   Völpel/Shavit, Deutsch-jüdische Kinder- und Jugendliteratur
	2: © 2002 Verlag J. B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


