
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Bayle, Pierre
Toleranz

Ein philosophischer Kommentar
Herausgegeben von Eva Buddeberg und Rainer Forst Aus dem Französischen von Eva

Buddeberg unter Mitwirkung von Franziska Heimburger

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2183

978-3-518-29783-4



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2183



1686, als Reaktion auf die Aufhebung des Edikts von Nantes durch Lud-
wig XIV., verfasste Pierre Bayle seinen Kommentar zu jener Stelle aus dem 
Lukas-Evangelium, die häufig zur Begründung religiöser Unterdrückung 
herangezogen wurde: »Nötige sie hereinzukommen«. Bayles Buch ist das 
radikalste und philosophisch umfassendste Plädoyer für Toleranz, das die 
Aufklärung hervorgebracht hat, da Bayle anders als seine Zeitgenossen 
die Toleranz nicht primär auf Basis der Religion oder um des friedlichen 
Zusammenlebens willen rechtfertigt. Vielmehr entwirft er Grundsätze der 
Vernunft und der Moral, die jenseits aller Glaubenslehren einsichtig und 
verbindlich sind. Die so entwickelte neue Lehre des Verhältnisses von Ver-
nunft, Moral und Religion ist heute noch so aktuell wie damals.

Pierre Bayle (1647-1706), französischer Philosoph und Schriftsteller huge-
nottischer Herkunft, ist einer der einflussreichsten und originellsten Den-
ker der französischen Aufklärung. Vor allem sein Historisches und kritisches 
Wörterbuch, das der Enzyklopädie von d’Alembert und Diderot als Vorbild 
diente, fand europaweit große Beachtung. 

Eva Buddeberg ist Akademische Rätin a. Z. am Arbeitsbereich für Politi-
sche Theorie und Philosophie an der Goethe-Universität in Frankfurt am 
Main. 
Rainer Forst ist Professor für Politische Theorie und Philosophie an der 
Goethe-Universität in Frankfurt am Main und Sprecher des Exzellenz-
clusters »Die Herausbildung normativer Ordnungen«. Zuletzt sind im 
Suhrkamp Verlag erschienen: Normativität und Macht (stw 2132), Kritik 
der Rechtfertigungsverhältnisse (stw 1962) sowie Das Recht auf Rechtfertigung 
(stw 1762).



Pierre Bayle
Toleranz

Ein philosophischer Kommentar

Herausgegeben von  
Eva Buddeberg und Rainer Forst

Aus dem Französischen von  
Eva Buddeberg unter Mitwirkung  

von Franziska Heimburger

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2183
Erste Auflage 2016

© Suhrkamp Verlag Berlin 2016
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile. 

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen von  
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt 

Für Inhalte von Webseiten Dritter, auf die in diesem Werk  
verwiesen wird, ist stets der jeweilige Anbieter oder Betreiber  

verantwortlich, wir übernehmen dafür keine Gewähr.  
Rechtswidrige Inhalte waren zum Zeitpunkt  

der Verlinkung nicht erkennbar.
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29783-4



Inhalt

Eva Buddeberg und Rainer Forst
Zur Einleitung: Pierre Bayles Theorie der Toleranz   . . . . . . . . .         	   11

Pierre Bayle 
Toleranz

Vorrede
Mehrere Bemerkungen, die sich von denen 
des Kommentars unterscheiden   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	   51

Philosophischer Kommentar zu folgenden Worten  
des Evangeliums nach Lukas, Kapitel 14, Vers 23:  
Und der Herr sprach zu dem Knechte: Gehe aus auf die  
Landstraßen und an die Zäune und nötige sie hereinzu- 
kommen, auf dass mein Haus voll werde   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	   87

Erster Teil 
Die Zurückweisung der wortgetreuen  

Auslegung dieser Passage

Erstes Kapitel
Dass das natürliche Licht oder die allgemeinen Grundsätze  
unserer Erkenntnisse der formgebende und ursprüngliche  
Maßstab aller Auslegung der Heiligen Schrift, besonders in  
Bezug auf die Sitten, sind   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	   89

Zweites Kapitel
Erste Widerlegung der wortgetreuen Auslegung der Worte  
Nötige sie hereinzukommen mit der Begründung, dass sie den  
ganz eindeutigen Ideen des natürlichen Lichts widerspricht   . . . . .     	  101

Drittes Kapitel
Zweite Zurückweisung derselben wortgetreuen Auslegung mit der 
Begründung, dass sie dem Geist des Evangeliums widerspricht   . .  	  106



Viertes Kapitel
Dritte Widerlegung der wortgetreuen Auslegung mit der  
Begründung, dass diese die Grenzen zunichtemacht, die  
Gerechtigkeit von Ungerechtigkeit trennen, und das Laster in  
Tugend verkehrt und so zum Zerfall der Gesellschaften führt   . . .   	  114

Fünftes Kapitel
Vierte Widerlegung der wortgetreuen Auslegung mit der  
Begründung, dass sie den Ungläubigen einen sehr plausiblen  
und sehr vernünftigen Vorwand liefert, keine Christen in ihr  
Land zu lassen und sie aus allen Orten zu verjagen, an denen  
sie sie finden   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	  122

Sechstes Kapitel
Fünfte Zurückweisung der wortgetreuen Auslegung mit der 
Begründung, dass für ihre Umsetzung Verbrechen unvermeidlich  
sind und dass es keine Entschuldigung ist zu sagen, man bestrafe  
die Ketzer nur, weil sie gegen Erlasse verstoßen haben   . . . . . . . . .         	  134

Siebtes Kapitel
Sechste Zurückweisung der wortgetreuen Auslegung mit der 
Begründung, dass sie der christlichen Religion ein starkes  
Argument nimmt, dessen sie sich gegen den Islam bedient   . . . . . .      	  155

Achtes Kapitel
Siebte Zurückweisung der wortgetreuen Auslegung mit der 
Begründung, dass sie den Kirchenvätern lange unbekannt war   . .  	  157

Neuntes Kapitel
Achte Widerlegung der wortgetreuen Auslegung mit der  
Begründung, dass sie die Klagen der ersten Christen gegen die 
heidnischen Verfolgungen gegenstandslos macht   . . . . . . . . . . . . . .              	  162

Zehntes Kapitel
Neunte und letzte Zurückweisung der wortgetreuen Auslegung  
mit der Begründung, dass sie die wahren Christen einer dauerhaften 
Unterdrückung aussetzen würde, ohne dass man irgendetwas anführen 
könnte, was diese Entwicklung aufhalten könnte, außer dem, was der 
Grund für den Kampf zwischen den Verfolgern  



und den Verfolgten war, was nichts als eine armselige petitio  
principii ist, die nicht verhindern würde, dass die Welt ein Ort  
des Grauens wird   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	  171

Zweiter Teil 
Die Antwort auf mögliche Einwände  

gegen das oben Bewiesene

Erstes Kapitel
Erster Einwand. Man wendet keine Gewalt an, um das  
Gewissen zu zwingen, sondern um diejenigen wachzurütteln,  
die die Prüfung der Wahrheit ablehnen. Der Trugschluss eines  
solchen Gedankens. Prüfung dessen, was man Verstocktheit  
nennt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	  176

Zweites Kapitel
Zweiter Einwand. Die wortgetreue Auslegung wird dadurch 
abscheulich, dass man Gottes Wege nach dem Maßstab mensch-
licher Wege beurteilt: Sobald Menschen aus Leidenschaft handeln, 
beeinträchtigt das ihr Urteilsvermögen; doch daraus folgt nicht,  
dass Gott darin nicht durch die wunderbaren Kräfte seiner  
Vorsehung sein Werk vollbringt. Über die Falschheit dieses  
Gedankens und über die gewöhnlichen Auswirkungen von  
Verfolgungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	  191

Drittes Kapitel
Dritter Einwand. Man verschärft die Dinge böswillig, indem  
man das von Jesus Christus gebotene Nötigen mit der Vorstellung  
von Schafott, Rad oder Galgen gleichsetzt, statt nur, wie man  
sollte, von Geldstrafen, von Verbannungen und anderen kleinen 
Widrigkeiten zu sprechen. Über die Absurdität dieser Ausrede  
und darüber, dass, wenn man eine wortgetreue Auslegung zu- 
grunde legt, die Todesstrafe plausibler ist als die Misshandlungen,  
die Plünderungen und die Verhaftungen, von denen man in  
Frankreich Gebrauch gemacht hat   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	  206



Viertes Kapitel
Vierter Einwand. Man kann die wortgetreue Auslegung der  
Worte Nötige sie hereinzukommen nicht verurteilen, ohne  
gleichzeitig auch die von Gott den Juden gegebenen Gesetze  
und das Verhalten zu verurteilen, das die Propheten bei  
mehreren Gelegenheiten gezeigt haben. Inkongruenz und  
besondere Gründe für das alte Gesetz, die für das Evangelium  
keine Anwendung finden   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	  223

Fünftes Kapitel
Fünfter Einwand. Die Protestanten können die wortgetreue  
Auslegung der Aufforderung zur Nötigung nicht beanstanden,  
ohne die weisesten Herrscher und Kirchenväter, ja ohne sich selbst  
zu verurteilen, denn sie dulden andernorts keine anderen  
Religionen, und sie selbst haben manches Mal Ketzer – beispiels- 
weise Servetus – zum Tode verurteilt. Die Täuschung derer, die  
diesen Einwand machen: besondere Gründe, die Papisten nicht  
zu tolerieren   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	  236

Sechstes Kapitel
Sechster Einwand. Toleranz zu lehren kann einen Staat nur in  
Wirren aller Art stürzen und zu einem grauenhaften Gemisch  
von Sekten führen, die das Christentum entstellen. – Antwort  
auf diesen Gedanken. In welchem Sinne sollten Fürsten der  
Kirche fürsorgliche Väter sein   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	  253

Siebtes Kapitel
Siebter Einwand. Man kann den Zwang in der wortgetreuen 
Auslegung nicht bestreiten, ohne eine allgemeine Toleranz  
zuzugestehen. Antwort darauf, und dass die Schlussfolgerung  
wahr, jedoch nicht absurd ist. Prüfung der Einschränkungen,  
die einige Verfechter einer teilweisen Toleranz fordern   . . . . . . . . .         	  268

Achtes Kapitel
Achter Einwand. Man verunglimpft die wortgetreue Auslegung  
des Zwanges auf bösartige Weise, indem man irrtümlich unterstellt,  
sie legitimiere Gewaltakte gegen die Wahrheit. Die Antwort  
darauf zeigt, dass die wortgetreue Auslegung in der Tat  
Verfolgungen, die sich gegen die Sache der Wahrheit richten,  



gutheißt und dass ein Gewissen, das sich irrt, dieselben Rechte  
wie ein einsichtiges Gewissen hat   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	  279

Neuntes Kapitel
Prüfung einiger Einwände gegen das, was im vorangehenden  
Kapitel über das Recht des irregeleiteten Gewissens dargelegt  
wurde. Bestätigung dieses Rechts anhand von Beispielen   . . . . . . .       	  296

Zehntes Kapitel
Fortsetzung der Antwort auf die Schwierigkeiten in Bezug auf  
das Recht des irregeleiteten Gewissens. Prüfung der oft geäußerten 
Ansicht, dass Ketzer unrecht haben, wenn sie gegen ihre Verfolger 
Vergeltung üben. Argumente, dass ein irregeleitetes Gewissen  
manchmal, wenn auch nicht immer, diejenigen, die ihm folgen, 
entlasten kann   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	  317

Elftes Kapitel
Ergebnis dessen, was in den zwei vorangegangenen Kapiteln  
bewiesen wurde und zumindest eine Zurückweisung der  
Interpretation von Zwang   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	  351

Danksagung der Übersetzerin   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	  354





11

Eva Buddeberg und Rainer Forst
Zur Einleitung: Pierre Bayles Theorie der Toleranz

Pierre Bayles Philosophischer Kommentar über Toleranz1 wurde 
1686 veröffentlicht und zählt neben Lockes Brief über die Toleranz 
(1689)2 und Spinozas Theologisch-Politischem Traktat (1670)3 zu 
den wichtigsten Schriften der neuzeitlichen Toleranzphilosophie. 
Zugleich ist sie im Vergleich zu diesen beiden anderen Schriften 
weniger bekannt, wenn auch sehr zu Unrecht, da sie ihnen in 
mancher Hinsicht überlegen ist. Bislang existierte auf Deutsch nur 
eine Übersetzung von Daniel Semerau4 aus dem 18. Jahrhundert; 
die vorliegende Neuübersetzung umfasst die zwei ursprünglichen 
(und die wesentliche Argumentation enthaltenden) Teile der Aus-
gabe von 1686, die Bayle 1687 noch um einen dritten Teil erweitert 
hat, in dem er Augustinus’ Argumente für die Zwangsbekehrung 
detailliert zurückweist. 1688 schließlich erschien als vierter Teil die 
»Ergänzung«, mit der er sich vor allem gegen einige von Pierre Ju-
rieu vorgebrachte Kritiken verteidigt.

Bayles Schrift beeindruckt besonders durch die Sorgfalt und Ra-
dikalität, mit der er jede Form von Zwang in religiösen Angelegen-
heiten zurückweist – und zwar nicht nur, weil die Anwendung von 
Gewalt dem Geist des Evangeliums widerspreche, sondern auch 
dem »natürlichen Licht« der Vernunft, das allen Menschen gegeben 
sei. Die dabei von Bayle entwickelten Grundsätze der Vernunft und 
der Moral, die jenseits aller Glaubenslehren verbindlich sind, und 
seine normativ-epistemische Begründung von Toleranz sind es, die 
diesem Text bis heute seine Aktualität verleihen.5

1 � Der vollständige Titel lautet Philosophischer Kommentar zu den Worten Jesu Chri-
sti »Nötige sie hereinzukommen«, in dem mit einigen beweisenden Gründen gezeigt 
wird, dass es nichts Schändlicheres gibt, als mit Zwang zu bekehren, und in dem 
alle Sophismen der Bekehrer zum Zwang sowie Augustinus’ Apologie der Verfolgungen 
zurückgewiesen werden.

2 � John Locke, Ein Brief über Toleranz, Hamburg 1996.
3 � Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, Hamburg 2012.
4 � Pierre Bayle, Tractat von der allgemeinen Toleranz oder Commentar über die Worte 

Christi: Nöthige sie herein zu kommen, in: Œuvres diverses, Ergänzungsband, Nach-
druck: Hildesheim 2013.

5 � Vgl. zu Bayles Toleranzkonzeption und -begründung insgesamt das entsprechen-



12

Das Thema der Toleranz hat sich seit Bayles Zeit zwar vielfach 
verändert, ist aber mit der Herausbildung säkularer Rechtsordnun-
gen nicht verschwunden. Nach wie vor wird die Frage erörtert, wo 
die Grenzen der freien Religionsausübung liegen und wie mögliche 
Konflikte zwischen rechtlichen, moralischen und religiösen Nor-
men gelöst werden können, ob es um Kopftücher und Burkas geht, 
um Kruzifixe in Klassenzimmern, um Bluttransfusionen, Beschnei-
dungspraktiken, Abtreibungen, Karikaturen von Religionsgrün-
dern, Moscheen und Minarette oder Formen der Eheschließung, 
um nur einige Beispiele zu nennen. Dabei geht es insbesondere 
um die Frage, wie tolerant oder entgegenkommend westliche Ge-
sellschaften sich gegenüber der wachsenden Anzahl von Mitglie-
dern aus anderen Kulturen und damit auch anderer Religionszu-
gehörigkeit verhalten sollten. Das beinhaltet zweierlei: Wie und 
in welchem Umfang können und sollen religiöse Überzeugungen 
toleriert werden, die gemessen an den bisherigen Traditionen fremd 
oder auch befremdlich sind – womit allerdings auch jene Traditio-
nen auf den Prüfstand gestellt werden? Zum anderen stellt sich die 
Frage, wo Verständnis und Toleranz an Grenzen stoßen, etwa dort, 
wo gesellschaftliche Grundprinzipien wie Rechte auf Selbstbestim-
mung, Meinungsfreiheit und Gleichberechtigung in Gefahr sind.

Inwiefern kann ein Text aus dem 17. Jahrhundert auf solche Fra-
gen Antworten geben? In unseren Augen lassen sich aus Bayles dif-
ferenzierter Bestimmung des Verhältnisses zwischen Glauben und 
Vernunft für einige der sich gegenwärtig stellenden Probleme wich-
tige Einsichten ableiten; insbesondere ist sein generelles Plädoyer 
für eine Praxis wechselseitiger Toleranz Andersgläubigen gegenüber 
auch auf gegenwärtige Konfliktfelder anwendbar. Denn nach Bayle 
können wir mithilfe der von allen Menschen geteilten Vernunft 
unabhängig vom jeweiligen religiösen Glauben die Grundsätze der 
Moral einsehen und erkennen, dass jede Auslegung der Religion, 
die diesen Grundsätzen widerspricht, falsch sein muss. Bayles Plä-
doyer für Toleranz zeichnet sich insbesondere dadurch aus, dass es 
die Probleme frühliberaler wie auch rein religiöser Begründungen 
vermeidet und sich so als die systematisch ergiebigste Theorie er-
weist. Dies gelingt ihm durch die Verbindung einer eigenständi-

de Kapitel in Rainer Forst, Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart 
eines umstrittenen Begriffs, Frankfurt/M. 2003, S. 312-351. Die hier vorliegende Ein-
leitung basiert in Teilen auf diesem Text.



13

gen Moral der wechselseitigen Rechtfertigung mit einer originellen 
Konzeption der Trennung von Glauben und Wissen; auf der Basis 
einer erkenntnistheoretischen Auffassung von der Endlichkeit der 
Vernunft entzieht er dem dogmatischen Religionsstreit den Boden, 
ohne religiöse Wahrheitsansprüche, sofern sie sich auf das Gebiet 
des Glaubens beschränken, infrage zu stellen. Weil Glaubensfragen 
jenseits der Grenzen dessen liegen, was wir mithilfe der Vernunft 
allein zu erkennen vermögen, ohne dabei irrational zu sein, kön-
nen wir nicht wissen, wer über den wahren Glauben verfügt. Die 
Normen des Zusammenlebens in einer pluralistischen Gesellschaft 
müssen demnach auf wechselseitig rechtfertigbare Gründe zurück-
gehen, die zwischen verschiedenen Glaubensgemeinschaften ak-
zeptabel sind und nicht eine Seite willkürlich bevorzugen.

Im Folgenden werden zunächst die wichtigsten Daten zu Pierre 
Bayles Biografie zusammengefasst (1), um im Anschluss daran die 
politische Situation Europas und insbesondere Frankreichs im 
17. Jahrhundert sowie die damit in Zusammenhang stehenden 
philosophisch-theologischen Debatten um die Frage der Toleranz 
zu skizzieren (2). Der dritte Teil des Textes gibt einen Überblick 
über die Hauptargumente von Bayles Schrift (3). Abschließend 
wird kurz auf die Wirkungsgeschichte von Bayles Schriften und die 
bisherigen Übersetzungen eingegangen (4).

1. Pierre Bayle – eine biografische Skizze

Pierre Bayle wurde am 18. November 1647 gegen Ende des Drei-
ßigjährigen Krieges als einer von drei Söhnen eines hugenottischen 
Geistlichen in Le Carla, einem kleinen Ort in der Nähe der Pyrenä-
en, geboren. Die calvinistischen Gemeinden wurden in Frankreich 
zu dieser Zeit staatlich und gesellschaftlich diskriminiert; daher war 
auch Bayles Familie weitgehend mittellos. Er besuchte zunächst 
eine calvinistische Schule, bevor er mit 19 Jahren ein Studium an 
der reformierten Akademie von Puylaurens im Osten von Toulouse 
aufnahm. Erst mit 22 Jahren, nachdem er im März 1669 zum katho-
lischen Glauben konvertiert war, kam er durch den Besuch eines Je-
suitenkollegs in Toulouse in den Genuss einer höheren Ausbildung. 
Allerdings kehrte er bereits im folgenden Jahr zum protestantischen 
Glauben zurück, was im damaligen Frankreich mit schweren Stra-



14

fen (von Bußgeldern bis hin zur Verbannung und Konfiszierung 
des Eigentums) geahndet wurde, sodass er, um einer solchen Be-
strafung zu entgehen, nach Genf floh. Dort setzte er sein Studium 
der calvinistischen Theologie sowie der Philosophie, insbesondere 
derjenigen Descartes’, fort, bevor er nach Beruhigung der Lage nach 
Frankreich zurückkehren konnte, wo er seinen Lebensunterhalt zu-
nächst als Hauslehrer in Rouen und später in Paris verdiente.

Ab 1675 lehrte er durch Vermittlung des Theologen Pierre Jurieu 
an der protestantischen Akademie von Sedan – zu dieser Zeit eine 
der wichtigsten Ausbildungsstätten für die hugenottische Führungs-
schicht und die Pfarrer der reformierten Gemeinden in Frankreich. 
Diese wurde jedoch 1681 (wie alle anderen protestantischen Akade-
mien in Frankreich) auf Befehl von König Ludwig XIV. geschlossen, 
und Bayle floh nach Rotterdam ins refuge, wo sich eine große Fran-
zösisch sprechende Gemeinde aus Exil-Hugenotten gebildet hatte. 
An der dortigen École Illustre unterrichtete er als Professor und er-
neut als Kollege von Jurieu Philosophie und Geschichte.

Bayle war ein äußerst produktiver Verfasser philosophischer 
und historischer Schriften. Noch während seiner Zeit in Sedan 
entstanden sein Système abrégé de Philosophie (1675-1677),6 die Ob-
jectiones in Libros quatuor de Deo, anima et malo (1679), die Thèses 
philosophiques (1680) und die Dissertation où on défend contre les 
Péripatéticiens les raisons par lesquelles quelques Cartésiens ont prouvé 
que l’essence du corps consiste dans l’étenduë (1680). In Rotterdam 
begann Bayle dann mit der Publikation einer Reihe von Schriften, 
in deren Fokus das Problem der Toleranz und in diesem Zusam-
menhang das Verhältnis von Moral, Vernunft und Glaube standen: 
In seinem 1682 zunächst anonym veröffentlichten Brief über den 
Kometen7 wandte sich Bayle gegen Aberglaube und Intoleranz; er 
publizierte ferner die Critique générale de l’histoire du calvinisme du 
P. Maimbourg,8 in der er Maimbourgs Darstellung der Geschichte 
des Calvinismus als tendenziös zurückweist. 1684 erschienen zum 

6 � Pierre Bayle, Système abrégé de philosophie, in: Œuvres diverses IV, Den Haag 1727, 
Nachdruck: Hildesheim 1965.

7 � Pierre Bayle, Verschiedene einem Doktor der Sorbonne mitgeteilte Gedanken über den 
Kometen, der im Monat Dezember 1680 erschienen ist, übers. von J. Faber, hg. von 
J. Gottsched, 1741, Leipzig 1975.

8 � Pierre Bayle, Critique générale de l’histoire du calvinisme du P. Maimbourg, in: Œu-
vres diverses II, Den Haag 1727, Nachdruck: Hildesheim 1965.



15

ersten Mal die von Bayle herausgegebenen französischsprachigen 
Nouvelles de la république des lettres, die erste monatlich erscheinen-
de Revue mit Rezensionen von Autoren verschiedener Herkunft 
und Konfession zu Neuerscheinungen in Philosophie, Theologie, 
Geschichte und den Naturwissenschaften. Die Herausgabe der 
Zeitschrift ermöglichte Bayle einen engen Kontakt mit führenden 
Theoretikern seiner Zeit. Außerdem veröffentlichte er die kurze 
Schrift Ce que c’est la France toute catholique sous le règne de Louis Le 
Grand (1686),9 in der er einerseits einen Protestanten eine bittere 
Anklage der Vorgänge in Frankreich vorbringen, andererseits aber 
auch einen hugenottischen Emigranten zu Wort kommen lässt, der 
zur Mäßigung mahnt. Im selben Jahr erschienen auch die ersten, 
hier vorgelegten zwei Teile seiner Toleranzschrift als Philosophischer 
Kommentar zu den Worten Jesu Christi Nötige sie hereinzukommen.

Auch wenn seine Schriften, bis auf sein Hauptwerk, das Philo-
sophisch-historische Wörterbuch, alle anonym veröffentlicht wurden, 
blieb Bayle als Verfasser nicht lange unbekannt, was zur Folge hat-
te, dass nach ihm gesucht wurde und man seine Schriften öffent-
lich verbrannte. Sein Bruder Jacob, ein reformierter Pfarrer, wur-
de 1685 an seiner statt ins Gefängnis gesperrt, wo er nach einigen 
Monaten kurz nach dem Widerruf des Edikts von Nantes starb. Es 
gehört zu Bayles intellektuellem Profil und auch zur Tragik seiner 
Situation, dass er sich zunehmend auch in seiner eigenen huge-
nottischen Gemeinde in Rotterdam heftiger Kritik ausgesetzt sah: 
Von 1691 an entwickelten sich die Konflikte mit seinem einstigen 
Mentor Pierre Jurieu zu einer erbitterten persönlichen Kontrover-
se.10 Jurieu, ein dogmatischer Calvinist, betrachtete es einerseits als 
Häresie, das Postulat von der wahren Religion infrage zu stellen, 
und warf andererseits Bayle politischen Quietismus vor. Denn die-
ser hielt in Übereinstimmung mit den »Politiques« – einer losen 
Gruppierung von Personen unterschiedlicher sozialer Herkunft 
und Weltanschauung, die auf religiösen Ausgleich bedacht war und 
im Staat den Garanten für öffentliche Ordnung als dem höchs-
ten Gut sah – zur Gewährleistung ziviler Toleranz einen starken 

  9 � Pierre Bayle, Ce que c’est la France toute catholique générale sous le règne de Louis 
Le Grand, in: Œuvres diverses II, Den Haag 1727, Nachdruck: Hildesheim 1965.

10 � Vgl. dazu Elisabeth Labrousse, »The Political Ideas of the Huguenot Diaspora 
(Bayle and Jurieu)«, in: R. M. Golden (Hg.), Church, State, and Society under the 
Bourbon Kings of France, Lawrence 1982, S. 222-283.



16

Herrscher wie Heinrich IV. für unerlässlich. Jurieu hingegen, ähn-
lich wie andere calvinistische Monarchomachen, proklamierte ein 
Widerstandsrecht gegen illegitime Herrschaft und hatte dabei eine 
Art theokratisches, auf der wahren Religion begründetes politisches 
Herrschaftssystem vor Augen.11 Entsprechend verteidigte Jurieu 
auch die Zwangsbekehrung Andersgläubiger, sofern sie Menschen 
zum richtigen Glauben führe. In verschiedenen Schriften verfasste 
Bayle Entgegnungen, so etwa in der Avis important aux refugiez sur 
leur prochain retour en France (1690),12 in der er den politischen 
Radikalismus der Hugenotten ebenso angriff wie deren religiöse In-
toleranz. 1693 gelang es Jurieu schließlich, Bayle seine Professur in 
Rotterdam zu entziehen; darüber hinaus sorgte er dafür, dass Bayle 
fortan auch keinen Privatunterricht mehr erteilen durfte.

Maßgeblich auf seinen für die von ihm selbst herausgegebene 
Monatsschrift verfassten Artikeln basierend, publizierte Bayle 1692 
eine erste Fassung seines Hauptwerks, des berühmten und vor al-
lem im 18. Jahrhundert viel gelesenen Philosophisch-historischen 
Wörterbuchs,13 zunächst unter dem Titel: Projet et fragmens d’un 
dictionnaire critique, nachdem er die Arbeit daran 1687 zunächst 
hatte unterbrechen müssen. Die eigentliche erste Ausgabe, die aus 
vier Teilen in zwei Bänden bestand, erschien vier Jahre später, Ende 
1696 (mit dem Erscheinungsjahr 1697). Bayles Methode, gegen-
sätzliche Positionen einander gleichrangig oder sie gegeneinander 
abwägend zu erörtern, ohne stets selbst explizit Position zu bezie-
hen, war ein Grund dafür, dass man Bayle auch in metaphysischen 
Fragen für einen radikalen Skeptiker und in religiösen gar für einen 

11 � Vgl. etwa das gegen Bayle gerichtete Werk von Jurieu mit dem aussagekräftigen 
Titel Traité des droits des deux souverains en matière de religion: la conscience et le 
prince. Pour détruire le dogme de l’indifférence des religions et de la tolérance uni-
verselle, Rotterdam 1687.

12 � Pierre Bayle, Avis important aux refugiez sur leur prochain retour en France, in: 
Œuvres diverses II, Den Haag 1727, Nachdruck: Hildesheim 1965. 

13 � Pierre Bayle, Historisches und Critisches Wörterbuch, übers. von J. Gottsched, 
Band I (1741), Nachdruck: Hildesheim 1974; Band II (1742), Nachdruck: Hil-
desheim: 1975; Band III (1743), Nachdruck: Hildesheim 1977; Band IV (1744), 
Nachdruck: Hildesheim 1978. (Französisch: Choix d’articles tirés du Dictionnaire 
historique et critique, in: Œuvres diverses, Vol. suppl., hg. von E. Labrousse, 2 
Bde., Hildesheim 1982.) Neuere deutsche Übersetzung einer Auswahl gekürzter 
Artikel in Historisches und kritisches Wörterbuch, hg. von G. Gawlick und L. Krei-
mendahl, Hamburg 2003.



17

materialistischen Atheisten hielt – so bezeichnete ihn etwa Ludwig 
Feuerbach in seiner Bayle gewidmeten Monografie als »den unge-
bundenen, losen Skeptiker, den dialektischen Guerillahäuptling 
aller antidogmatischen Polemiker«.14 Bis heute gibt es eine große 
Spannweite an Interpretationen und Bewertungen, die sich primär 
auf das Wörterbuch beziehen – während einige in Bayle einen un-
gläubigen Libertin15 zu erkennen meinen, sehen andere in ihm eher 
den rechtgläubigen Calvinisten.16 Dabei ist Bayle vor allem ein ra-
dikaler Kritiker eines dogmatischen, den Geboten der Vernunft wi-
derstreitenden Verständnisses von Religion. Gleichzeitig betont er 
die Begrenztheit der menschlichen Vernunft und lässt damit Raum 
für die Möglichkeit eines Glaubens, der weiß, dass er ein Glaube 
ist, und der sich somit seiner Grenzen bewusst ist. Dies hat er in 
den Klarstellungen, die er auf das Drängen seiner Rotterdamer Ge-
meinde hin 1701 dem Wörterbuch beigefügt hat, wie auch in späte-
ren Schriften, z. B. der 1703 erschienenen Réponse aux questions d’un 
provincial oder in der 1704 erschienenen Continuation des pensées 
diverses,17 erneut deutlich gemacht.

Bayle starb am 28. Dezember 1706, vermutlich an Tuberkulose. 
1707 erschien posthum sein letztes Werk, die Entretiens de Maxime et 
de Themiste,18 eine Abhandlung über das Theodizeeproblem.

2. Religiöse Konflikte in der Frühen Neuzeit  
und die Frage der Toleranz

Bayles Denken entwickelte sich in einer Zeit, in der der Wahrheits-
anspruch der römisch-katholischen Kirche durch die reformatori-
schen Bewegungen vor allem Luthers und Calvins herausgefordert 
wurde und in der die Versuche, kirchliche Autorität mit staatlichen 

14 � Ludwig Feuerbach, Pierre Bayle. Ein Beitrag zur Geschichte der Philosophie und 
Menschheit, Berlin 1967, S. 3.

15 � David Wootton, »Pierre Bayle, Libertine?«, in M. A. Stewart (Hg.), Studies in 
Seventeenth-Century European Philosophy, Oxford 1997, S. 197-226.

16 � Elisabeth Labrousse, Pierre Bayle, 2 Bde., Den Haag 1964.
17 � Pierre Bayle, Continuation des pensées diverses, in: Œuvres diverses IV, Den Haag 

1731, Nachdruck: Hildesheim 1968.
18 � Pierre Bayle, Entretiens de Maxime et de Themiste, in: Œuvres diverses IV, Den 

Haag 1731, Nachdruck: Hildesheim 1968.



18

und vor allem mit militärischen Mitteln wiederherzustellen oder 
neu zu begründen, zu keinem dauerhaften Erfolg, dafür aber zu 
immensen Opfern geführt hatten. In Frankreich wurden seit den 
1520er Jahren Luthers Thesen diskutiert, spätestens seit 1535 setzten 
sich im französischen Protestantismus jedoch Calvins Ideen durch: 
Zahlreiche, vorwiegend in Genf ausgebildete calvinistische Geist-
liche kamen ins Land. 1562 gab es bereits mehr als 2000 calvinis-
tische Kirchen. Caterina de’ Medici hatte als Regentin zeitweilig 
eine auf Ausgleich bedachte Politik gegenüber den Protestanten 
verfolgt, allerdings ohne dass dies nachhaltigen Einfluss auf die 
fast vierzig Jahre Religions- bzw. Bürgerkriege zwischen Katholiken 
und Protestanten gehabt hätte; deren Höhepunkt, das Massaker an 
den Hugenotten während der Bartholomäusnacht vom 24. August 
1572, wurde eingeleitet durch einen Befehl des französischen Kö-
nigshauses zur Ermordung der wichtigsten hugenottischen Führer.

1594 kam Heinrich von Navarra als Heinrich IV. an die Macht, 
nachdem er 1593 vom Protestantismus zum Katholizismus konver-
tiert war. Er erließ 1598 das Edikt von Nantes, das den Protestanten 
Gewissensfreiheit und in bestimmten Teilen des Landes das Recht 
auf freie Religionsausübung und somit eine gewisse soziale Sicher-
heit gewährte, ohne sie allerdings zu gleichberechtigten Bürgern 
zu machen. Außerdem überließ das Edikt den Protestanten eine 
Anzahl an Festungen, in denen sie sich gegen feindliche Attacken 
schützen konnten. Auch konnten sie nun in bestimmte öffentliche 
Positionen gewählt werden, die vorher nur Katholiken offenstan-
den, sowie Schulen und Universitäten besuchen.

Vier Jahre vor Bayles Geburt 1647 hatte Ludwig XIV. den Thron 
von Frankreich geerbt, 1654 wurde er offiziell zum König gekrönt 
und gesalbt. Als solcher versuchte er zunehmend, sein Königreich 
an dem Grundsatz un roi, une foi, une loi auszurichten. Hatte sich 
der französische Klerus in Fragen des Staates dem König zu fü-
gen, so unterstand dieser in Fragen des Glaubens und der Moral 
als »Abgesandter Gottes« dem Papst. In dem sich daraus ergeben-
den Spannungsfeld zwischen staatlicher und kirchlicher Autorität 
gewannen die Kirchenvertreter zunehmend an Einfluss. 1660 for-
derte eine Versammlung des französischen Klerus zunächst, huge-
nottische Schulen und Krankenhäuser zu schließen und außerdem 
Hugenotten von öffentlichen Ämtern auszuschließen. 1670 wurde 
Protestanten die Errichtung und der Unterhalt eigener Schulen un-



19

tersagt, die Emigration mit Enteignung und Haft bestraft; weiter 
wurde ein Fonds zur Belohnung von Protestanten, die sich bekeh-
ren ließen, eingerichtet, während gleichzeitig alle, die dies verwei-
gerten, bestraft wurden. Von 1670 an gingen die Forderungen des 
Klerus so weit, dass bereits siebenjährige Kinder dem Protestan-
tismus abschwören und dann von ihren Eltern getrennt werden 
sollten. Außerdem sollten gemischte Ehen annulliert werden und 
Kinder aus solchen Ehen als illegitim gelten. Bis in die 80er Jahre 
des 17. Jahrhunderts nahmen die Unterdrückungsmaßnahmen ge-
gen die Hugenotten stetig zu, und Ludwig XIV. gab den Forderun-
gen des katholischen Klerus immer weiter nach. Auf Initiative des 
Kriegsministers wurde von 1681 an versucht, Protestanten durch die 
Einquartierung von Soldaten (Dragonern) in protestantische Pri-
vathäuser – die sogenannten Dragonaden – zum Religionswechsel 
zu zwingen, wobei es zu körperlichen Übergriffen, Vergewaltigun-
gen und Plünderungen kam.

Bis 1685 wurden fast alle der noch bestehenden protestantischen 
Gotteshäuser entweder geschlossen oder zerstört. Eine wachsende 
Anzahl von Protestanten beugte sich dem öffentlichen Druck, zum 
katholischen Glauben überzutreten, die große Mehrzahl verließ je-
doch das Land, um in der Schweiz, England, den Niederlanden 
oder den deutschen Staaten Schutz zu finden. Schließlich wurde 
1685 das Edikt von Nantes – laut dessen erstem Artikel »immer-
während« und »unwiderrufbar« – durch das Edikt von Fontaine-
bleau außer Kraft gesetzt mit der offiziellen Begründung, dass es 
in Frankreich nunmehr keine Protestanten mehr gebe.19 Die ca. 
400 000 Hugenotten, die aufgrund der Verfolgungen Frankreich 
verlassen hatten, wurden in den Nachbarländern, z. B. den Nie-
derlanden und Deutschland und auch andernorts in Europa, über-
wiegend freundlich willkommen geheißen. So gewährte etwa der 
Große Kurfürst von Brandenburg im Potsdamer Toleranzedikt den 
Hugenotten Asyl, was zu einem entscheidenden wirtschaftlichen 
und geistigen Aufschwung Brandenburgs beitrug, das erheblich 
unter den Folgen des Dreißigjährigen Krieges gelitten hatte. In 
Frankreich hingegen wurden die Einquartierungen fortgesetzt, und 
nur eine Minderheit französischer Katholiken übte Kritik an den 
gewaltsamen Verfolgungen, während andere namhafte Vertreter 

19 � Vgl. dazu Elisabeth Labrousse, Bayle, Oxford 1983, Kap. 1.



20

des geistigen Lebens wie Jacques Bénigne Bossuet, François Féne-
lon oder Jean de La Fontaine Ludwig XIV. für seinen Mut und 
seine Entschlossenheit lobten.

Zwar wurde die Frage der Toleranz nicht erst im 16. Jahrhundert 
in Europa intensiv diskutiert, aber sie war von da an die zentrale 
politische Frage bis hin zur Aufklärung.20 Ein Jahrhundert zuvor 
hatte vor dem Hintergrund der Eroberung Konstantinopels durch 
die Türken zunächst Nikolaus von Kues mit seinem De pace fidei21 
(1453) einen ersten Schritt hin zu einer umfassenden Konzeption 
der Toleranz geliefert, indem er in einem fiktiven Dialog zwischen 
Vertretern verschiedener Religionsgemeinschaften die Idee entwi-
ckelte, dass die Menschen von Gott verschieden geschaffen worden 
sind und sie ihn deshalb auch auf verschiedene Weise erkennen. 
Gleichwohl gebe es Kerngehalte des Christentums, die von allen 
Gruppierungen geteilt würden und aufgrund deren sie sich gegen-
seitig tolerieren sollten.

Ähnliche Gedanken hatte zur Zeit der Reformation Eras-
mus von Rotterdam vor allem in seiner Schrift Liber de sarcienda 
ecclesiae concordia22 (1534) entwickelt – wobei er sich, was den Um-
gang mit Ketzern angeht, auf das biblische Gleichnis vom Unkraut 
zwischen dem Weizen (Matthäus 13,24-30) beruft, das man so lange 
stehen lassen sollte, bis beide klar unterschieden werden können. 
Toleranz auch gegenüber Nichtchristen forderte 1531 Sebastian 
Franck in seiner Chronica, Zeytbuch und Geschychtbibell.23 Da Gott 
der einzige Richter in Glaubensfragen sei, habe nur er das Recht zu 
entscheiden, wer rechtgläubig und wer Ketzer sei. Sebastian Cas-
tellio wandte sich in seiner Schrift de Haereticis, an sint persequendi  
(1554) gegen Calvin und die von ihm angeordnete gewaltsame Ver-
folgung von Häretikern, wie z. B. die Verbrennung des der Ketze-
rei beschuldigten Michael Servet. Gewissens- und Vernunftfreiheit 
erklärte er zur notwendigen Bedingung für wahren Glauben und 
wies daher den Anspruch jeder kirchlichen oder staatlichen Macht 
zurück, andere zwangsweise zum Glauben zu bekehren. Die erste 

20 � Vgl. zum Folgenden ausführlich Forst, Toleranz im Konflikt (wie Anm. 5), Teil 1.
21 � Nikolaus von Kues, Über den Frieden im Glauben, Leipzig 1943.
22 � Auf Deutsch: Von der Kirchen lieblichen Vereinigung.
23 � Sebastian Franck, Chronica, Zeytbuch und Geschychtbibell (Ausgabe von 1536), 

Darmstadt 1969.


