Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Pierre Bayle
Toleranz

Ein philosophischer

Kommentar
suhrkamp taschenbuch
wissenschaft

Bayle, Pierre
Toleranz

Ein philosophischer Kommentar
Herausgegeben von Eva Buddeberg und Rainer Forst Aus dem Franzdsischen von Eva
Buddeberg unter Mitwirkung von Franziska Heimburger

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2183
978-3-518-29783-4



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2183



1686, als Reaktion auf die Authebung des Edikts von Nantes durch Lud-
wig XIV., verfasste Pierre Bayle seinen Kommentar zu jener Stelle aus dem
Lukas-Evangelium, die hiufig zur Begriindung religiéser Unterdriickung
herangezogen wurde: »Nétige sie hereinzukommenc«. Bayles Buch ist das
radikalste und philosophisch umfassendste Plidoyer fiir Toleranz, das die
Aufklirung hervorgebracht hat, da Bayle anders als seine Zeitgenossen
die Toleranz nicht primir auf Basis der Religion oder um des friedlichen
Zusammenlebens willen rechtfertigt. Vielmehr entwirft er Grundsitze der
Vernunft und der Moral, die jenseits aller Glaubenslehren einsichtig und
verbindlich sind. Die so entwickelte neue Lehre des Verhiltnisses von Ver-
nunft, Moral und Religion ist heute noch so aktuell wie damals.

Pierre Bayle (1647-1706), franzosischer Philosoph und Schriftsteller huge-
nottischer Herkunft, ist einer der einflussreichsten und originellsten Den-
ker der franzésischen Aufklirung. Vor allem sein Historisches und kritisches
Warterbuch, das der Enzyklopidie von d’Alembert und Diderot als Vorbild
diente, fand europaweit grofe Beachtung.

Eva Buddeberg ist Akademische Ritin a. Z. am Arbeitsbereich fiir Politi-
sche Theorie und Philosophic an der Goethe-Universitit in Frankfurt am
Main.

Rainer Forst ist Professor fiir Politische Theorie und Philosophie an der
Goethe-Universitit in Frankfurt am Main und Sprecher des Exzellenz-
clusters »Die Herausbildung normativer Ordnungen«. Zuletzt sind im
Suhrkamp Verlag erschienen: Normativizit und Machr (stw 2132), Kritik
der Rechtfertigungsverhiltnisse (stw 1962) sowie Das Recht auf Rechtfertigung
(stw 1762).



Pierre Bayle

Toleranz
Ein philosophischer Kommentar

Herausgegeben von
Eva Buddeberg und Rainer Forst

Aus dem Franzosischen von
Eva Buddeberg unter Mitwirkung
von Franziska Heimburger

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2183
Erste Auflage 2016
© Suhrkamp Verlag Berlin 2016
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genechmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Umschlag nach Entwiirfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Fiir Inhalte von Webseiten Dritter, auf die in diesem Werk
verwiesen wird, ist stets der jeweilige Anbieter oder Betreiber
verantwortlich, wir {ibernehmen dafiir keine Gewihr.
Rechtswidrige Inhalte waren zum Zeitpunke
der Verlinkung nicht erkennbar.
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29783-4



Inhalt

Eva Buddeberg und Rainer Forst

Zur Einleitung: Pierre Bayles Theorie der Toleranz ......... I1
Pierre Bayle
Toleranz
Vorrede
Mebrere Bemerkungen, die sich von denen
des Kommentars unterscheiden . .......................... 5T

Philosophischer Kommentar zu folgenden Worten

des Evangeliums nach Lukas, Kapitel 14, Vers 23:

Und der Herr sprach zu dem Knechte: Gehe aus auf die

Landstraflen und an die Ziune und notige sie hereinzu-

kommen, auf dass mein Haus voll werde . .................. 87

Erster Teil
Die Zuriickweisung der wortgetreuen
Auslegung dieser Passage

Erstes Kapitel

Dass das natiirliche Licht oder die allgemeinen Grundsitze

unserer Erkenntnisse der formgebende und urspriingliche

MafSstab aller Auslegung der Heiligen Schrift, besonders in

Bezug auf die Sitten, sind ........ ... ... .. 0 o .. 89

Zweites Kapitel

Erste Widerlegung der wortgetreuen Auslegung der Worte

Notige sie hereinzukommen mit der Begriindung, dass sie den

ganz eindeutigen Ideen des natiirlichen Lichts widerspricht . ... 101

Drittes Kapitel
Zweite Zuriickweisung derselben wortgetreuen Auslegung mit der
Begriindung, dass sie dem Geist des Evangeliums widerspricht .. 106



Viertes Kapitel
Dritte Widerlegung der wortgetreuen Auslequng mit der
Begriindung, dass diese die Grenzen zunichtemacht, die

Gerechtighkeit von Ungerechtigkeit trennen, und das Laster in
Tugend verkehrt und so zum Zerfall der Gesellschaften fiibre . . .

Fiinftes Kapitel

Vierte Widerlegung der wortgetrenen Auslegung mit der
Begriindung, dass sie den Ungliubigen einen sehr plausiblen
und sehr verniinftigen Vorwand liefers, keine Christen in ibr
Land zu lassen und sie aus allen Orten zu verjagen, an denen
siesiefinden ... ..

Sechstes Kapitel

Fiinfte Zuriickweisung der wortgetreuen Auslegung mit der
Begriindung, dass fiir ibre Umsetzung Verbrechen unvermeidlich
sind und dass es keine Entschuldigung ist zu sagen, man bestrafe
die Ketzer nur, weil sie gegen Erlasse verstofSen haben . .. ... ...

Siebtes Kapitel

Sechste Zuriickweisung der wortgetreuen Auslegung mit der
Begriindung, dass sie der christlichen Religion ein starkes
Argument nimmt, dessen sie sich gegen den Islam bedient . . . . ..

Achtes Kapitel
Siebte Zuriickweisung der wortgetrenen Auslegung mit der
Begriindung, dass sie den Kirchenvitern lange unbekannt war . .

Neuntes Kapitel

Achte Widerlegung der wortgetreuen Auslegung mit der
Begriindung, dass sie die Klagen der ersten Christen gegen die
heidnischen Verfolgungen gegenstandslos macht . .............

Zehntes Kapitel
Neunte und letzte Zuriickweisung der wortgetrenen Auslegung

114

157

mit der Begriindung, dass sie die wahren Christen einer dauerhaften
Unterdriickung aussetzen wiirde, ohne dass man irgendetwas anfiibren
konnte, was diese Entwicklung aufhalten konnte, aufer dem, was der

Grund fiir den Kampf zwischen den Verfolgern



und den Verfolgten war, was nichts als eine armselige petitio
principii ist, die nicht verhindern wiirde, dass die Welt ein Ort
des Grauens wird . ...... ... . . . . . ..

Zweiter Teil
Die Antwort auf mégliche Einwinde
gegen das oben Bewiesene

Erstes Kapitel

Erster Einwand. Man wendet keine Gewalt an, um das
Gewissen zu zwingen, sondern um diejenigen wachzuriitteln,

die die Priifung der Wahrheit ablehnen. Der Trugschluss eines
solchen Gedankens. Priifung dessen, was man Verstocktheir
MEMME oo

Zweites Kapitel

Zweiter Einwand. Die wortgetreue Auslegung wird dadurch
abscheulich, dass man Gottes Wege nach dem MafSstab mensch-
licher Wege beurteilt: Sobald Menschen aus Leidenschaft handeln,
beeintriichtigt das ibr Urteilsvermaogen; doch daraus folgt nichr,
dass Gott darin nicht durch die wunderbaren Krifte seiner
Vorsehung sein Werk vollbringt. Uber die Falschheit dieses
Gedankens und iiber die gewéhnlichen Auswirkungen von
Verfolgungen —...... ... . .. . i i

Drittes Kapitel

Dritter Einwand. Man verschérft die Dinge boswillig, indem
man das von Jesus Christus gebotene Nitigen mit der Vorstellung
von Schafott, Rad oder Galgen gleichserzt, statt nur, wie man
sollte, von Geldstrafen, von Verbannungen und anderen kleinen
Widrigkeiten zu sprechen. Uber die Absurditiit dieser Ausrede
und dariiber, dass, wenn man eine wortgetrene Auslegung zu-
grunde legt, die Todesstrafe plausibler ist als die Misshandlungen,
die Pliinderungen und die Verhaftungen, von denen man in
Frankreich Gebrauch gemacht hat . .......................



Viertes Kapitel

Vierter Einwand. Man kann die wortgetreue Auslequng der

Worte Notige sie hereinzukommen nicht verurteilen, ohne
gleichzeitig auch die von Gott den Juden gegebenen Gesetze

und das Verhalten zu verurteilen, das die Propheten bei

mehreren Gelegenheiten gezeigt haben. Inkongruenz und

besondere Griinde fiir das alte Gesetz, die fiir das Evangelium

keine Anwendung finden .. ... ... .. o o oo o i 223

Fiinftes Kapitel

Fiinfter Einwand. Die Protestanten kinnen die wortgetreue

Auslegung der Aufforderung zur Notigung nicht beanstanden,

ohne die weisesten Herrscher und Kirchenviter, ja ohne sich selbst

zu verurteilen, denn sie dulden andernorts keine anderen

Religionen, und sie selbst haben manches Mal Ketzer — beispiels-

weise Servetus — zum Tode verurteilt. Die Tiauschung derer, die

diesen Einwand machen: besondere Griinde, die Papisten nicht

zu tolerieren ... ... ... 236

Sechstes Kapitel

Sechster Einwand. Toleranz zu lehren kann einen Staat nur in

Wirren aller Art stiirzen und zu einem grauenhaften Gemisch

von Sekten fiibren, die das Christentum entstellen. — Antwort

auf diesen Gedanken. In welchem Sinne sollten Fiirsten der

Kirche fiirsorgliche Viiter sein . ........................... 253

Siebtes Kapitel

Siebter Einwand. Man kann den Zwang in der wortgetreuen
Auslegung nicht bestreiten, ohne eine allgemeine Toleranz
zuzgugestehen. Antwort darauf, und dass die Schlussfolgerung

wabhr, jm’och nicht absurd ist. Prit'fung der Eimfhn'inkungm,

die einige Verfechter einer teilweisen Toleranz fordern . .. ... ... 268

Achtes Kapitel

Achter Einwand. Man verunglimpft die wortgetreue Auslegung
des Zwanges auf bosartige Weise, indem man irrtiimlich unterstellt,
sie legitimiere Gewaltakte gegen die Wahrheit. Die Antwort
darauf zeigt, dass die wortgetreue Auslegung in der Tar
Verfolgungen, die sich gegen die Sache der Wahrheit richten,



gutheifSt und dass ein Gewissen, das sich irrt, dieselben Rechre
wie ein einsichtiges Gewissen hat .........................

Neuntes Kapitel

Priifung einiger Einwinde gegen das, was im vorangehenden
Kapitel iiber das Recht des irregeleiteten Gewissens dargelegt
wurde. Bestiitigung dieses Rechts anhand von Beispielen . . . . . ..

Zehntes Kapitel

Fortsetzung der Antwort auf die Schwierigkeiten in Bezug auf
das Recht des irregeleiteten Gewissens. Priifung der oft geiufSerten
Ansicht, dass Ketzer unrecht haben, wenn sie gegen ibre Verfolger
Vergeltung iiben. Argumente, dass ein irregeleitetes Gewissen
manchmal, wenn auch nicht immer, diejenigen, die ihm folgen,
entlasten kann .. ... . oo o o

Elftes Kapitel

Ergebnis dessen, was in den zwei vorangegangenen Kapiteln
bewiesen wurde und zumindest eine Zuriickweisung der
Interpretation von Zwang .. ......... ... ... ... ... ......

Danksagung der Ubersetzerin  .................cooooi..

279

296

317






Eva Buddeberg und Rainer Forst
Zur Einleitung: Pierre Bayles Theorie der Toleranz

Pierre Bayles Philosophischer Kommentar iiber Toleranz' wurde
1686 veroffentlicht und zahle neben Lockes Brief diber die Toleranz
(1689)* und Spinozas Theologisch-Politischem Traktat (1670)° zu
den wichtigsten Schriften der neuzeitlichen Toleranzphilosophie.
Zugleich ist sie im Vergleich zu diesen beiden anderen Schriften
weniger bekannt, wenn auch sehr zu Unrecht, da sie ihnen in
mancher Hinsicht iiberlegen ist. Bislang existierte auf Deutsch nur
eine Ubersetzung von Daniel Semerau? aus dem 18. Jahrhundert;
die vorliegende Neuitibersetzung umfasst die zwei urspriinglichen
(und die wesentliche Argumentation enthaltenden) Teile der Aus-
gabe von 1686, die Bayle 1687 noch um einen dritten Teil erweitert
hat, in dem er Augustinus’ Argumente fiir die Zwangsbekehrung
detailliert zuriickweist. 1688 schliellich erschien als vierter Teil die
»Erginzunge, mit der er sich vor allem gegen einige von Pierre Ju-
rieu vorgebrachte Kritiken verteidigt.

Bayles Schrift beeindrucke besonders durch die Sorgfalt und Ra-
dikalitdt, mit der er jede Form von Zwang in religiosen Angelegen-
heiten zuriickweist — und zwar nicht nur, weil die Anwendung von
Gewalt dem Geist des Evangeliums widerspreche, sondern auch
dem »natiirlichen Licht« der Vernunft, das allen Menschen gegeben
sei. Die dabei von Bayle entwickelten Grundsitze der Vernunft und
der Moral, die jenseits aller Glaubenslehren verbindlich sind, und
seine normativ-epistemische Begriindung von Toleranz sind es, die
diesem Text bis heute seine Aktualitit verleihen.

—

Der vollstindige Titel lautet Philosophischer Kommentar zu den Worten Jesu Chri-
sti »INotige sie hereinzukommens, in dem mit einigen beweisenden Griinden gezeigt
wird, dass es nichts Schindlicheres gibt, als mit Zwang zu bekehren, und in dem
alle Sophismen der Bekehrer zum Zwang sowie Augustinus’ Apologie der Verfolgungen
zuriickgewiesen werden.

2 John Locke, Ein Briefiiber Toleranz, Hamburg 1996.

Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, Hamburg 2012.

Pierre Bayle, Tractat von der allgemeinen Toleranz oder Commentar iiber die Worte
Christi: Néthige sie herein zu kommen, in: (Euvres diverses, Erginzungsband, Nach-
druck: Hildesheim 2013.

Vgl. zu Bayles Toleranzkonzeption und -begriindung insgesamt das entsprechen-

NS

“

II



Das Thema der Toleranz hat sich seit Bayles Zeit zwar vielfach
verdndert, ist aber mit der Herausbildung sikularer Rechtsordnun-
gen nicht verschwunden. Nach wie vor wird die Frage erértert, wo
die Grenzen der freien Religionsaustibung liegen und wie maégliche
Konflikte zwischen rechtlichen, moralischen und religiésen Not-
men geldst werden kénnen, ob es um Kopftiicher und Burkas geht,
um Kruzifixe in Klassenzimmern, um Bluttransfusionen, Beschnei-
dungspraktiken, Abtreibungen, Karikaturen von Religionsgriin-
dern, Moscheen und Minarette oder Formen der EheschliefSung,
um nur einige Beispiele zu nennen. Dabei geht es insbesondere
um die Frage, wie tolerant oder entgegenkommend westliche Ge-
sellschaften sich gegeniiber der wachsenden Anzahl von Mitglie-
dern aus anderen Kulturen und damit auch anderer Religionszu-
gehorigkeit verhalten sollten. Das beinhaltet zweierlei: Wie und
in welchem Umfang kénnen und sollen religiose Uberzeugungen
toleriert werden, die gemessen an den bisherigen Traditionen fremd
oder auch befremdlich sind — womit allerdings auch jene Traditio-
nen auf den Priifstand gestellt werden? Zum anderen stellt sich die
Frage, wo Verstindnis und Toleranz an Grenzen stoflen, etwa dort,
wo gesellschaftliche Grundprinzipien wie Rechte auf Selbstbestim-
mung, Meinungsfreiheit und Gleichberechtigung in Gefahr sind.

Inwiefern kann ein Text aus dem 17. Jahrhundert auf solche Fra-
gen Antworten geben? In unseren Augen lassen sich aus Bayles dif-
ferenzierter Bestimmung des Verhiltnisses zwischen Glauben und
Vernunft fiir einige der sich gegenwirtig stellenden Probleme wich-
tige Einsichten ableiten; insbesondere ist sein generelles Plidoyer
fiir eine Praxis wechselseitiger Toleranz Andersgliubigen gegeniiber
auch auf gegenwirtige Konfliktfelder anwendbar. Denn nach Bayle
kénnen wir mithilfe der von allen Menschen geteilten Vernunft
unabhingig vom jeweiligen religiésen Glauben die Grundsitze der
Moral einschen und erkennen, dass jede Auslegung der Religion,
die diesen Grundsitzen widerspricht, falsch sein muss. Bayles Pla-
doyer fiir Toleranz zeichnet sich insbesondere dadurch aus, dass es
die Probleme friihliberaler wie auch rein religiser Begriindungen
vermeidet und sich so als die systematisch ergiebigste Theorie er-
weist. Dies gelingt ihm durch die Verbindung einer eigenstindi-

de Kapitel in Rainer Forst, Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart

eines umstrittenen Begriffs, Frankfurt/M. 2003, S. 312-351. Die hier vorliegende Ein-
leitung basiert in Teilen auf diesem Text.

I2



gen Moral der wechselseitigen Rechtfertigung mit einer originellen
Konzeption der Trennung von Glauben und Wissen; auf der Basis
einer erkenntnistheoretischen Auffassung von der Endlichkeit der
Vernunft entzieht er dem dogmatischen Religionsstreit den Boden,
ohne religiése Wahrheitsanspriiche, sofern sie sich auf das Gebiet
des Glaubens beschrinken, infrage zu stellen. Weil Glaubensfragen
jenseits der Grenzen dessen liegen, was wir mithilfe der Vernunft
allein zu erkennen vermdgen, ohne dabei irrational zu sein, kén-
nen wir nicht wissen, wer {iber den wahren Glauben verfigt. Die
Normen des Zusammenlebens in einer pluralistischen Gesellschaft
miissen demnach auf wechselseitig rechtfertigbare Griinde zuriick-
gehen, die zwischen verschiedenen Glaubensgemeinschaften ak-
zeptabel sind und nicht eine Seite willkiirlich bevorzugen.

Im Folgenden werden zunichst die wichtigsten Daten zu Pierre
Bayles Biografie zusammengefasst (1), um im Anschluss daran die
politische Situation Europas und insbesondere Frankreichs im
17. Jahrhundert sowie die damit in Zusammenhang stchenden
philosophisch-theologischen Debatten um die Frage der Toleranz
zu skizzieren (2). Der dritte Teil des Textes gibt einen Uberblick
iiber die Hauptargumente von Bayles Schrift (3). Abschliefend
wird kurz auf die Wirkungsgeschichte von Bayles Schriften und die
bisherigen Ubersetzungen eingegangen (4).

1. Pierre Bayle — eine biografische Skizze

Pierre Bayle wurde am 18. November 1647 gegen Ende des Drei-
Bigjahrigen Krieges als einer von drei Sohnen eines hugenottischen
Geistlichen in Le Carla, einem kleinen Ort in der Nihe der Pyreni-
en, geboren. Die calvinistischen Gemeinden wurden in Frankreich
zu dieser Zeit staatlich und gesellschaftlich diskriminiert; daher war
auch Bayles Familie weitgehend mittellos. Er besuchte zunichst
eine calvinistische Schule, bevor er mit 19 Jahren ein Studium an
der reformierten Akademie von Puylaurens im Osten von Toulouse
aufnahm. Erst mit 22 Jahren, nachdem er im Mirz 1669 zum katho-
lischen Glauben konvertiert war, kam er durch den Besuch eines Je-
suitenkollegs in Toulouse in den Genuss einer hoheren Ausbildung.
Allerdings kehrte er bereits im folgenden Jahr zum protestantischen
Glauben zuriick, was im damaligen Frankreich mit schweren Stra-

13



fen (von BufSgeldern bis hin zur Verbannung und Konfiszierung
des Eigentums) geahndet wurde, sodass er, um einer solchen Be-
strafung zu entgehen, nach Genf floh. Dort setzte er sein Studium
der calvinistischen Theologie sowie der Philosophie, insbesondere
derjenigen Descartes’, fort, bevor er nach Beruhigung der Lage nach
Frankreich zuriickkehren konnte, wo er seinen Lebensunterhalt zu-
nichst als Hauslehrer in Rouen und spiter in Paris verdiente.

Ab 1675 lehrte er durch Vermittlung des Theologen Pierre Jurieu
an der protestantischen Akademie von Sedan — zu dieser Zeit eine
der wichtigsten Ausbildungsstitten fiir die hugenottische Fithrungs-
schicht und die Pfarrer der reformierten Gemeinden in Frankreich.
Diese wurde jedoch 1681 (wie alle anderen protestantischen Akade-
mien in Frankreich) auf Befehl von Kénig Ludwig XIV. geschlossen,
und Bayle floh nach Rotterdam ins refizge, wo sich eine grof3e Fran-
zosisch sprechende Gemeinde aus Exil-Hugenotten gebildet hatte.
An der dortigen Ecole Illustre unterrichtete er als Professor und er-
neut als Kollege von Jurieu Philosophie und Geschichte.

Bayle war ein duflerst produktiver Verfasser philosophischer
und historischer Schriften. Noch wihrend seiner Zeit in Sedan
entstanden sein Systéme abrégé de Philosophie (1675-1677),° die Ob-
Jjectiones in Libros quatuor de Deo, anima et malo (1679), die Théses
philosophiques (1680) und die Disserration oii on défend contre les
Péripatéticiens les raisons par lesquelles quelques Cartésiens ont prouvé
que lessence du corps consiste dans ['étendué (1680). In Rotterdam
begann Bayle dann mit der Publikation einer Reihe von Schriften,
in deren Fokus das Problem der Toleranz und in diesem Zusam-
menhang das Verhiltnis von Moral, Vernunft und Glaube standen:
In seinem 1682 zunichst anonym veroffentlichten Brief iiber den
Kometen” wandte sich Bayle gegen Aberglaube und Intoleranz; er
publizierte ferner die Critique générale de ['histoire du calvinisme du
P Maimbourg,® in der er Maimbourgs Darstellung der Geschichte
des Calvinismus als tendenzits zuriickweist. 1684 erschienen zum

6 Pierre Bayle, Systéme abrégé de philosophie, in: (Euvres diverses IV, Den Haag 1727,
Nachdruck: Hildesheim 1965.

7 Pierre Bayle, Verschiedene einem Doktor der Sorbonne mitgeteilte Gedanken iiber den
Kometen, der im Monat Dezember 1680 erschienen ist, tibers. von J. Faber, hg. von
J. Gottsched, 1741, Leipzig 1975.

8 Pierre Bayle, Critique générale de ['histoire du calvinisme du P Maimbourg, in: (Eu-
vres diverses 11, Den Haag 1727, Nachdruck: Hildesheim 1965.

14



ersten Mal die von Bayle herausgegebenen franzésischsprachigen
Nouvelles de la république des lettres, die erste monatlich erscheinen-
de Revue mit Rezensionen von Autoren verschiedener Herkunft
und Konfession zu Neuerscheinungen in Philosophie, Theologie,
Geschichte und den Naturwissenschaften. Die Herausgabe der
Zeitschrift ermoglichte Bayle einen engen Kontake mit fithrenden
Theoretikern seiner Zeit. Auflerdem verdffentlichte er die kurze
Schrift Ce que cest la France toute catholique sous le régne de Louis Le
Grand (1686),° in der er einerseits einen Protestanten eine bittere
Anklage der Vorginge in Frankreich vorbringen, andererseits aber
auch einen hugenottischen Emigranten zu Wort kommen lisst, der
zur Mifligung mahnt. Im selben Jahr erschienen auch die ersten,
hier vorgelegten zwei Teile seiner Toleranzschrift als Philosophischer
Kommentar zu den Worten Jesu Christi Notige sie hereinzukommen.

Auch wenn seine Schriften, bis auf sein Hauptwerk, das Philo-
sophisch-historische Worterbuch, alle anonym veroffentlicht wurden,
blieb Bayle als Verfasser nicht lange unbekannt, was zur Folge hat-
te, dass nach ihm gesucht wurde und man seine Schriften 6ffent-
lich verbrannte. Sein Bruder Jacob, ein reformierter Pfarrer, wur-
de 1685 an seiner statt ins Gefingnis gesperrt, wo er nach einigen
Monaten kurz nach dem Widerruf des Edikts von Nantes starb. Es
gehort zu Bayles intellektuellem Profil und auch zur Tragik seiner
Situation, dass er sich zunehmend auch in seiner eigenen huge-
nottischen Gemeinde in Rotterdam heftiger Kritik ausgesetzt sah:
Von 1691 an entwickelten sich die Konflikte mit seinem einstigen
Mentor Pierre Jurieu zu einer erbitterten personlichen Kontrover-
se.'? Jurieu, ein dogmatischer Calvinist, betrachtete es einerseits als
Hiresie, das Postulat von der wahren Religion infrage zu stellen,
und warf andererseits Bayle politischen Quietismus vor. Denn die-
ser hielt in Ubereinstimmung mit den »Politiques« — einer losen
Gruppierung von Personen unterschiedlicher sozialer Herkunft
und Weltanschauung, die auf religiésen Ausgleich bedacht war und
im Staat den Garanten fiir 6ffentliche Ordnung als dem hochs-
ten Gut sah — zur Gewihrleistung ziviler Toleranz einen starken

9 Pierre Bayle, Ce que cest la France toute catholique générale sous le régne de Louis
Le Grand, in: (Euvres diverses 11, Den Haag 1727, Nachdruck: Hildesheim 1965.
10 Vgl. dazu Elisabeth Labrousse, »The Political Ideas of the Huguenot Diaspora
(Bayle and Jurieu)«, in: R. M. Golden (Hg.), Church, State, and Society under the
Bourbon Kings of France, Lawrence 1982, S.222-283.

15



Herrscher wie Heinrich IV. fiir unerlisslich. Jurieu hingegen, ihn-
lich wie andere calvinistische Monarchomachen, proklamierte ein
Widerstandsrecht gegen illegitime Herrschaft und hatte dabei eine
Art theokratisches, auf der wahren Religion begriindetes politisches
Herrschaftssystem vor Augen.'' Entsprechend verteidigte Jurieu
auch die Zwangsbekehrung Andersgliubiger, sofern sic Menschen
zum richtigen Glauben fiithre. In verschiedenen Schriften verfasste
Bayle Entgegnungen, so etwa in der Avis important aux refugiez sur
leur prochain retour en France (1690)," in der er den politischen
Radikalismus der Hugenotten ebenso angriff wie deren religiése In-
toleranz. 1693 gelang es Jurieu schliefilich, Bayle seine Professur in
Rotterdam zu entzichen; dariiber hinaus sorgte er dafiir, dass Bayle
fortan auch keinen Privatunterricht mehr erteilen durfte.
Maf3geblich auf seinen fiir die von ihm selbst herausgegebene
Monatsschrift verfassten Artikeln basierend, publizierte Bayle 1692
eine erste Fassung seines Hauptwerks, des berithmten und vor al-
lem im 18. Jahrhundert viel gelesenen Philosophisch-historischen
Wirterbuchs,”® zunichst unter dem Titel: Projet et fragmens d'un
dictionnaire critique, nachdem er die Arbeit daran 1687 zunichst
hatte unterbrechen miissen. Die eigentliche erste Ausgabe, die aus
vier Teilen in zwei Binden bestand, erschien vier Jahre spiter, Ende
1696 (mit dem Erscheinungsjahr 1697). Bayles Methode, gegen-
sitzliche Positionen einander gleichrangig oder sie gegeneinander
abwigend zu erdrtern, ohne stets selbst explizit Position zu bezie-
hen, war ein Grund dafiir, dass man Bayle auch in metaphysischen
Fragen fiir einen radikalen Skeptiker und in religiosen gar fiir einen

11 Vgl. etwa das gegen Bayle gerichtete Werk von Jurieu mit dem aussagekriftigen
Titel Traité des droits des deux souverains en matiére de religion: la conscience et le
prince. Pour détruire le dogme de l'indifférence des religions et de la tolérance uni-
verselle, Rotterdam 1687.

12 Pierre Bayle, Avis important aux refugiez sur leur prochain retour en France, in:
Euvres diverses 11, Den Haag 1727, Nachdruck: Hildesheim 1965.

13 Pierre Bayle, Historisches und Critisches Worterbuch, tibers. von J. Gottsched,
Band I (1741), Nachdruck: Hildesheim 1974; Band II (1742), Nachdruck: Hil-
desheim: 1975; Band III (1743), Nachdruck: Hildesheim 1977; Band IV (1744),
Nachdruck: Hildesheim 1978. (Franzésisch: Choix darticles tirés du Dictionnaire
historique et critique, in: (Euvres diverses, Vol. suppl., hg. von E. Labrousse, 2
Bde., Hildesheim 1982.) Neuere deutsche Ubersetzung einer Auswahl gekiirzeer
Artikel in Historisches und kritisches Worterbuch, hg. von G. Gawlick und L. Krei-
mendahl, Hamburg 2003.

16



materialistischen Atheisten hielt — so bezeichnete ihn etwa Ludwig
Feuerbach in seiner Bayle gewidmeten Monografie als »den unge-
bundenen, losen Skeptiker, den dialektischen Guerillahduptling
aller antidogmatischen Polemiker«.# Bis heute gibt es eine grofle
Spannweite an Interpretationen und Bewertungen, die sich primir
auf das Worterbuch beziehen — wihrend einige in Bayle einen un-
gldubigen Libertin® zu erkennen meinen, sehen andere in ihm eher
den rechtgliubigen Calvinisten.'® Dabei ist Bayle vor allem ein ra-
dikaler Kritiker eines dogmatischen, den Geboten der Vernunft wi-
derstreitenden Verstindnisses von Religion. Gleichzeitig betont er
die Begrenztheit der menschlichen Vernunft und lasst damit Raum
fir die Maglichkeit eines Glaubens, der weifS, dass er ein Glaube
ist, und der sich somit seiner Grenzen bewusst ist. Dies hat er in
den Klarstellungen, die er auf das Dringen seiner Rotterdamer Ge-
meinde hin 1701 dem Warterbuch beigefiigt hat, wie auch in spite-
ren Schriften, z. B. der 1703 erschienenen Réponse aux questions d’un
provincial oder in der 1704 erschienenen Continuation des pensées
diverses," erneut deutlich gemacht.

Bayle starb am 28. Dezember 1706, vermutlich an Tuberkulose.
1707 erschien posthum sein letztes Werk, die Entretiens de Maxime et
de Themiste,' eine Abhandlung tiber das Theodizeeproblem.

2. Religiose Konflikte in der Frithen Neuzeit
und die Frage der Toleranz

Bayles Denken entwickelte sich in einer Zeit, in der der Wahrheits-
anspruch der romisch-katholischen Kirche durch die reformatori-
schen Bewegungen vor allem Luthers und Calvins herausgefordert
wurde und in der die Versuche, kirchliche Autoritit mit staatlichen

14 Ludwig Feuerbach, Pierre Bayle. Ein Beitrag zur Geschichte der Philosophie und
Menschheit, Berlin 1967, S.3.

15 David Wootton, »Pierre Bayle, Libertine?, in M. A. Stewart (Hg.), Studies in
Seventeenth-Century European Philosophy, Oxford 1997, S.197-226.

16 Elisabeth Labrousse, Pierre Bayle, 2 Bde., Den Haag 1964.

17 Pierre Bayle, Continuation des pensées diverses, in: (Euvres diverses IV, Den Haag
1731, Nachdruck: Hildesheim 1968.

18 Pierre Bayle, Entretiens de Maxime et de Themiste, in: (Euvres diverses IV, Den
Haag 1731, Nachdruck: Hildesheim 1968.

17



und vor allem mit militirischen Mitteln wiederherzustellen oder
neu zu begriinden, zu keinem dauerhaften Erfolg, dafiir aber zu
immensen Opfern gefiihrt hatten. In Frankreich wurden seit den
1520er Jahren Luthers Thesen diskutiert, spitestens seit 1535 setzten
sich im franzésischen Protestantismus jedoch Calvins Ideen durch:
Zahlreiche, vorwiegend in Genf ausgebildete calvinistische Geist-
liche kamen ins Land. 1562 gab es bereits mehr als 2000 calvinis-
tische Kirchen. Caterina de’ Medici hatte als Regentin zeitweilig
eine auf Ausgleich bedachte Politik gegeniiber den Protestanten
verfolgt, allerdings ohne dass dies nachhaltigen Einfluss auf die
fast vierzig Jahre Religions- bzw. Biirgerkriege zwischen Katholiken
und Protestanten gehabt hitte; deren Hohepunke, das Massaker an
den Hugenotten wihrend der Bartholomiusnacht vom 24. August
1572, wurde eingeleitet durch einen Befehl des franzésischen Ko-
nigshauses zur Ermordung der wichtigsten hugenottischen Fiihrer.

1594 kam Heinrich von Navarra als Heinrich IV. an die Macht,
nachdem er 1593 vom Protestantismus zum Katholizismus konver-
tiert war. Er erlief§ 1598 das Edikt von Nantes, das den Protestanten
Gewissensfreiheit und in bestimmten Teilen des Landes das Recht
auf freie Religionsausiibung und somit eine gewisse soziale Sicher-
heit gewihrte, ohne sie allerdings zu gleichberechtigten Biirgern
zu machen. Auflerdem {iberlief§ das Edikt den Protestanten eine
Anzahl an Festungen, in denen sie sich gegen feindliche Attacken
schiitzen konnten. Auch konnten sie nun in bestimmte 6ffentliche
Positionen gewihlt werden, die vorher nur Katholiken offenstan-
den, sowie Schulen und Universititen besuchen.

Vier Jahre vor Bayles Geburt 1647 hatte Ludwig XIV. den Thron
von Frankreich geerbt, 1654 wurde er offiziell zum Kénig gekront
und gesalbt. Als solcher versuchte er zunehmend, sein Kénigreich
an dem Grundsatz un roi, une foi, une loi auszurichten. Hatte sich
der franzésische Klerus in Fragen des Staates dem Kénig zu fu-
gen, so unterstand dieser in Fragen des Glaubens und der Moral
als »Abgesandter Gottes« dem Papst. In dem sich daraus ergeben-
den Spannungsfeld zwischen staatlicher und kirchlicher Autoritit
gewannen die Kirchenvertreter zunehmend an Einfluss. 1660 for-
derte eine Versammlung des franzésischen Klerus zunichst, huge-
nottische Schulen und Krankenhiuser zu schlieflen und auflerdem
Hugenotten von 6ffentlichen Amtern auszuschlieen. 1670 wurde
Protestanten die Errichtung und der Unterhalt eigener Schulen un-

18



tersagt, die Emigration mit Enteignung und Haft bestraft; weiter
wurde ein Fonds zur Belohnung von Protestanten, die sich bekeh-
ren lieBen, eingerichtet, wihrend gleichzeitig alle, die dies verwei-
gerten, bestraft wurden. Von 1670 an gingen die Forderungen des
Klerus so weit, dass bereits siebenjihrige Kinder dem Protestan-
tismus abschworen und dann von ihren Eltern getrennt werden
sollten. Auferdem sollten gemischte Ehen annulliert werden und
Kinder aus solchen Ehen als illegitim gelten. Bis in die 8oer Jahre
des 17. Jahrhunderts nahmen die Unterdriickungsmafinahmen ge-
gen die Hugenotten stetig zu, und Ludwig XIV. gab den Forderun-
gen des katholischen Klerus immer weiter nach. Auf Initiative des
Kriegsministers wurde von 1681 an versucht, Protestanten durch die
Einquartierung von Soldaten (Dragonern) in protestantische Pri-
vathduser — die sogenannten Dragonaden — zum Religionswechsel
zu zwingen, wobei es zu korperlichen Ubergriffen, Vergewaltigun-
gen und Plinderungen kam.

Bis 1685 wurden fast alle der noch bestehenden protestantischen
Gotteshiuser entweder geschlossen oder zerstort. Eine wachsende
Anzahl von Protestanten beugte sich dem 6ffentlichen Druck, zum
katholischen Glauben iiberzutreten, die grofSe Mehrzahl verlief§ je-
doch das Land, um in der Schweiz, England, den Niederlanden
oder den deutschen Staaten Schutz zu finden. SchliefSlich wurde
1685 das Edikt von Nantes — laut dessen erstem Artikel »immer-
wihrend« und »unwiderrufbar« — durch das Edikt von Fontaine-
bleau auf8er Kraft gesetzt mit der offiziellen Begriindung, dass es
in Frankreich nunmehr keine Protestanten mehr gebe."” Die ca.
400000 Hugenotten, die aufgrund der Verfolgungen Frankreich
verlassen hatten, wurden in den Nachbarlindern, z.B. den Nie-
derlanden und Deutschland und auch andernorts in Europa, tiber-
wiegend freundlich willkommen geheiffen. So gewihrte etwa der
Grofle Kurfiirst von Brandenburg im Possdamer Toleranzedikr den
Hugenotten Asyl, was zu einem entscheidenden wirtschaftlichen
und geistigen Aufschwung Brandenburgs beitrug, das erheblich
unter den Folgen des DreifSigjahrigen Krieges gelitten hatte. In
Frankreich hingegen wurden die Einquartierungen fortgesetzt, und
nur eine Minderheit franzdsischer Katholiken {ibte Kritik an den
gewaltsamen Verfolgungen, wihrend andere namhafte Vertreter

19 Vgl. dazu Elisabeth Labrousse, Bayle, Oxford 1983, Kap. 1.

19



des geistigen Lebens wie Jacques Bénigne Bossuet, Francois Féne-
lon oder Jean de La Fontaine Ludwig XIV. fiir seinen Mut und
seine Entschlossenheit lobten.

Zwar wurde die Frage der Toleranz nicht erst im 16. Jahrhundert
in Europa intensiv diskutiert, aber sie war von da an die zentrale
politische Frage bis hin zur Aufklirung.*® Ein Jahrhundert zuvor
hatte vor dem Hintergrund der Eroberung Konstantinopels durch
die Tiirken zunichst Nikolaus von Kues mit seinem De pace fidei*!
(1453) einen ersten Schritt hin zu einer umfassenden Konzeption
der Toleranz geliefert, indem er in einem fiktiven Dialog zwischen
Vertretern verschiedener Religionsgemeinschaften die Idee entwi-
ckelte, dass die Menschen von Gott verschieden geschaffen worden
sind und sie ihn deshalb auch auf verschiedene Weise erkennen.
Gleichwohl gebe es Kerngehalte des Christentums, die von allen
Gruppierungen geteilt wiirden und aufgrund deren sie sich gegen-
seitig tolerieren sollten.

Ahnliche Gedanken hatte zur Zeit der Reformation FEras-
mus von Rotterdam vor allem in seiner Schrift Liber de sarcienda
ecclesiae concordia® (1534) entwickelt — wobei er sich, was den Um-
gang mit Ketzern angeht, auf das biblische Gleichnis vom Unkraut
zwischen dem Weizen (Matthdus 13,24-30) beruft, das man so lange
stehen lassen sollte, bis beide klar unterschieden werden kénnen.
Toleranz auch gegentiber Nichtchristen forderte 1531 Sebastian
Franck in seiner Chronica, Zeytbuch und Geschychtbibell.” Da Gott
der einzige Richter in Glaubensfragen sei, habe nur er das Recht zu
entscheiden, wer rechtgliubig und wer Ketzer sei. Sebastian Cas-
tellio wandete sich in seiner Schrift de Haereticis, an sint persequendi
(1554) gegen Calvin und die von ihm angeordnete gewaltsame Ver-
folgung von Hiretikern, wie z. B. die Verbrennung des der Ketze-
rei beschuldigten Michael Servet. Gewissens- und Vernunftfreiheit
erklirte er zur notwendigen Bedingung fiir wahren Glauben und
wies daher den Anspruch jeder kirchlichen oder staatlichen Macht
zuriick, andere zwangsweise zum Glauben zu bekehren. Die erste

20 Vgl. zum Folgenden ausfiihrlich Forst, Toleranz im Konflikt (wie Anm. ), Teil 1.

21 Nikolaus von Kues, Uber den Frieden im Glauben, Leipzig 1943.

22 Auf Deutsch: Von der Kirchen lieblichen Vereinigung.

23 Sebastian Franck, Chronica, Zeytbuch und Geschychtbibell (Ausgabe von 1536),
Darmstadt 1969.

20



