
Pidgin-Knowledge



Perspektiven der Wissensgeschichte



Harald Fischer-Tiné

Pidgin-Knowledge

Wissen und Kolonialismus

diaphanes



1. Auflage

ISBN 978-3-03734-377-7

© diaphanes, Zürich-Berlin 2013

www.diaphanes.net

Alle Rechte vorbehalten

Satz und Layout: 2edit, Zürich

Druck: Pustet, Regensburg



Inhalt

 

1.	Topographien des Wissens	 7
 

2.	Horizonterweiterung	 15
 

3.	Pidgin-Wissen I: Britische Kolonialmedizin	 29

4.	Pidgin-Wissen II: Ayurveda	 41

5.	Jenseits des Diffusionismus	 57

Anmerkungen	 63
Literaturverzeichnis	 81





7

 
 
 
 
 
 

1. Topographien des Wissens 1

Folgt man der Kernthese eines lange Zeit hegemonialen – 
und in der Wissenschaftsgeschichte noch immer wirk-
mächtigen – Narrativs, so fand im Gefolge der sogenannten 
›scientific revolution‹ des 17. Jahrhunderts eine unilaterale 
Ausbreitung rationalen Wissens von Europa aus in den 
Rest der Welt statt, oder, in Steven Shapins Worten, »an 
osmotic transfer of ideas from regions of high truth con-
centration to areas of low truth concentration«.2 Der ame-
rikanische Wissenschaftshistoriker George Basalla hatte 
diese Diffusionstheorie bereits in den 1960er Jahren wei-
ter verfeinert,3 indem er die Verbreitung von ›Western 
science‹ als einen dreistufigen Prozess erklärte, bei dem 
die Kolonien und Semikolonien von Gelehrten aus Europa 
zunächst ausschließlich als Material- und Datenreservoirs 
genutzt worden seien, bis sich in der zweiten Hälfte des 
19.  Jahrhunderts europäische Siedler und ›akkulturierte‹ 
indigene Eliten selbst wissenschaftlich betätigt hätten  – 
noch immer in nahezu vollständiger intellektueller und ins-
titutioneller Abhängigkeit von der imperialen ›Metropole‹4 
Europa. Erst in der dritten Stufe dieses langwierigen Lern-
prozesses haben sich Basalla zufolge im frühen 20.  Jahr-
hundert eigenständige wissenschaftliche Strukturen in den 



8

spät- und postkolonialen Regionen Außereuropas ausge-
bildet. Wenn nun auch keine direkte Abhängigkeit von 
Forschungsinstitutionen oder -geldern aus den (ehemali-
gen) Kolonialmächten mehr bestand, so hatte sich Europa 
durch Weitergabe seiner wissenschaftlichen Standards in 
die postkolonialen Forschungsinstitutionen und Universitä-
ten im Rest der Welt doch unauslöschlich eingeschrieben. 

Dieser Beitrag soll die Grenzen solcher eurozentrischen 
Modelle aufzeigen. Er demonstriert, dass wissenschaftliches 
(bzw. Wissenschaftlichkeit beanspruchendes) Wissen kein 
topographisch lokalisierbares Zentrum besaß, auch nicht 
im scheinbar so eindeutig von der Dominanz des Westens 
geprägten ›langen‹ 19. Jahrhundert.5 In der Globalgeschichte, 
den historisch orientierten Regionalwissenschaften und der 
sogenannten ›new imperial history‹6 hat sich in den letzten 
zwei Jahrzehnten immer stärker die These durchgesetzt, 
dass wir bereits seit Jahrhunderten in einer polyzentrischen 
Wissenswelt leben, die durch ›entangled knowledges‹, also 
ineinander verschränkte oder miteinander verflochtene Wis-
senssysteme charakterisiert ist.7 Eine gleichwertige Berück-
sichtigung nichtwestlicher Wissensformen, wie sie von 
diesen Ansätzen postuliert wird, legt die Schlussfolgerung 
nahe, dass eine europäische ›Blaupause‹ der Wissenschaft 
schlichtweg nicht existierte. Es gab, so die meist von post-
kolonialer Theorie inspirierten Autoren, kein fertiges westli-
ches Modell, welches in anderen Teilen der Welt mehr oder 
weniger gut hätte angeeignet werden können, sondern viel-
mehr eine Vielzahl verschiedener Wissens-›Systeme‹ oder 
-›Traditionen‹, die teils miteinander konkurrierten, teils ein-
ander befruchteten, aber nur selten in beziehungsloser Zeit-
genossenschaft nebeneinander existierten.8 



9

Wenn auch die Vorstellung einer unangefochtenen westli-
chen ›Wissenshoheit‹ somit offenbar ins Reich der imperia-
listischen Mythen gehört, ist doch gleichzeitig die Tatsache 
unbestreitbar, dass die sogenannte europäische Expansion – 
also die zwangsweise durchgesetzte Integration von afrika-
nischen, asiatischen und pazifischen Gesellschaften in ein 
disproportional von europäischen und nordamerikanischen 
Eliteninteressen geprägtes Weltsystem  – für diese Ver-
flechtung wie eine Art Katalysator wirkte. Das Zeitalter der 
imperialen Globalisierung9 führte allgemein zu einer Ver-
dichtung transkultureller Austauschbeziehungen und somit 
auch zu einer massiven Beschleunigung von Prozessen der 
Wissensproduktion und Wissenszirkulation über lange Dis-
tanzen und ethnische und kulturelle Grenzen hinweg. Die 
spezifischen Umstände und Vehikel dieser Zirkulation besa-
ßen allerdings einen nicht zu unterschätzenden Einfluss auf 
Inhalte und Ordnungen des Wissens. Die Tatsache, dass 
sich Wissen über imperiale Akteursnetzwerke, Institutionen 
und Kommunikationskanäle verbreitete,10 implizierte lang-
fristig eine Neukonstituierung von epistemischen Hierar-
chien, durch die nicht-westliche Experten diskreditiert und 
außereuropäische Wissensbestände in der Regel als ›primi-
tive knowledge‹11 abgewertet und europäischen untergeord-
net wurden. 

In den letzten Jahren wurde häufig postuliert, Wissen-
schaftsgeschichte und Globalgeschichte in einen für beide 
Seiten fruchtbaren Dialog zu bringen.12 Dieser Essay möchte  
mehr sein, als ein weiteres programmatisches Manifest 
für eine transnationale Wissenschaftsgeschichte. Er lotet 
das praktische Potenzial von historischen Perspektiven 
aus Globalgeschichte, Regionalwissenschaften und new 



10

imperial history für eine Bereicherung und in Teilen auch 
für eine Neujustierung der Wissenschafts- und Wissens
geschichte aus, indem er der Frage nach den Folgen der 
globalen Integration durch den europäischen Imperialismus 
für die Interaktion von Experten und die Veränderung von 
Wissensbeständen an empirischen Beispielen nachgeht. 
Konkret geht es um die Geschichte der westlichen (Kolo-
nial-)Medizin in Britisch-Indien und ihre Auseinanderset-
zung mit dem medizinischen Establishment im imperialen 
›Mutterland‹ zum einen sowie mit lokalen südasiatischen 
Heiltraditionen zum anderen. Die Fokussierung auf Medi-
zin als Platzhalter für die europäischen Wissenschaften 
allgemein bietet sich aus mehreren Gründen an. Erstens 
nahm Medizin im 18. und frühen 19. Jahrhundert die Rolle 
einer Art ›Leitdisziplin‹ ein, aus der sich viele naturwissen-
schaftliche Fächer (wie Botanik, Pharmakologie, ›physische 
Anthropologie‹ etc.) entwickelten. Zweitens eignet sich 
Medizin durch ihren engen Bezug zu kulturell und/oder 
religiös eingebetteten Körpervorstellungen hervorragend, 
um inter- und transkulturelle Prozesse zu untersuchen. Drit-
tens schließlich war Medizin seit dem späten 19. Jahrhun-
dert ein bevorzugtes ›tool of empire‹,13 das häufig genutzt 
wurde, um koloniale Herrschaft zu ermöglichen und zu legi-
timieren. So wäre beispielsweise die europäische Expansion 
in Afrika nicht denkbar gewesen, hätte man in Frankreich 
und Großbritannien nicht wirksame Malariaprophylaxen 
entwickelt.14 Gleichzeitig wurde vor allem im 20. Jahrhun-
dert immer wieder betont, ein Hauptgrund für die Perpetu-
ierung kolonialer Herrschaft über Afrikaner bestehe darin, 
»ihre Gebrechen zu heilen«.15 Das Wissensfeld der Medizin 
bietet sich auch aufgrund dieser Zusammenhänge an, um 



11

die epistemische Dimension kolonialer Austauschprozesse 
zu analysieren. Gleichwohl sollte nicht übersehen werden, 
dass der Charakter der Medizin als Wissenschaft auch in 
Europa während des Untersuchungszeitraums alles andere 
als gefestigt war: Sie wurde vielfach als praktische Heilkunst 
und nicht als wissenschaftliche Disziplin im eigentlichen 
Sinne aufgefasst. Es soll im Folgenden aber nicht darum 
gehen, normative Kriterien des Wissenschaftsbegriffs zu 
überprüfen. Im Mittelpunkt dieses Essays steht vielmehr 
eine Untersuchung der »ways of knowing and working«,16 
der Praktiken und Diskurse von medizinischen Akteuren 
im kolonialen Kontext. Wie im Folgenden deutlich werden 
wird, spielte der Topos der ›Wissenschaftlichkeit‹ aus der 
Perspektive von europäischen (aber auch bei einer Reihe 
von indischen) Heilkundigen eine zentrale Rolle. Mit ande-
ren Worten: Es gilt nicht zu entscheiden, was Wissenschaft 
ist und was nicht, sondern zu untersuchen, was die histo-
rischen Akteure dafür hielten oder dazu erklärten, welche 
Absichten sie damit verfolgten und welche Wirkungen ihre 
Äußerungen und Handlungen entfalteten. 

Daraufhin werden drei zentrale Aspekte der Verflechtung 
von kolonialer Weltdurchdringung und globaler Wissens
zirkulation und -transformation beleuchtet. Ausgehend von 
der Hypothese, dass sich Wissenschaften bereits seit der 
frühen Neuzeit als ›Polyzentrische Kommunikationsnetz-
werke‹17 beschreiben lassen, geht es dabei zunächst um die 
westlichen Akteure in den kolonialen Knotenpunkten des 
Wissens und ihren Austausch mit Fachkollegen in Europa. 
Konkreter Untersuchungsgegenstand ist die innovative For-
schung von Ärzten des Indian Medical Service in Bombay 
und Kalkutta im frühen 19.  Jahrhundert und ihre daraus 



12

resultierende Rolle in der transnationalen ›epistemic com-
munity‹ der Mediziner. Die Fallstudien machen deutlich, 
dass die kolonialen Submetropolen keineswegs, isolierte 
›Außenposten des Fortschritts‹ waren, die bestenfalls zur 
Materialsammlung taugten, sondern vielmehr wichtige Orte 
eigenständiger Wissensgenerierung, oder, um Bruno Latours 
Terminologie zu benutzen, ›centres of calculation‹.18 Von 
ihnen gingen zahlreiche (wiewohl in der Historiographie 
häufig übersehene oder vergessene) Impulse aus, die eine 
Reihe von wissenschaftlichen Debatten, Disziplinen und 
Institutionen in ganz Europa maßgeblich beeinflussten19 – 
auch in Ländern ohne Kolonien. 

Der darauffolgende Abschnitt nimmt einen Perspektiv-
wechsel vor, indem er den Fokus von den Orten und Akteu-
ren europäischer Wissensproduktion in der kolonialen 
Kontaktzone20 auf die Austauschprozesse verlegt, die dort 
stattfanden. Zunächst wird die Genese kolonialen ›Pidgin-
Wissens‹ am Beispiel der Transformation der westlichen 
Kolonialmedizin durch ihre Beziehung zu indigenen Heil-
traditionen analysiert. Der von mir hier benutzte Begriff 
des ›Pidgin‹ ist der Linguistik entlehnt21 und bezeichnet 
eine in einem multikulturellen Interaktionsraum entstan-
dene Kontaktsprache. Er bietet gegenüber der im postko-
lonialen Kontext weit verbreiteten (biologistischen) Hybri-
ditätsmetapher22 den doppelten Vorteil, dass er zum einen 
nicht eine Mischung von lediglich zwei eindeutig zu iden-
tifizierenden Ausgangsentitäten impliziert, sondern eine 
Vielzahl von unterschiedlichen Komponenten und Einflüs-
sen zulässt und zum anderen den pragmatischen, situati-
ven und zweckorientierten Charakter der wechselseitigen 
Anleihen betont.23 Bei ›pidgin-knowledge‹ handelt es sich 



13

also um ein Kontakt-Wissen, das sich in einem prinzipiell 
unabgeschlossenen Wandlungsprozess befindet und sich 
aus mehreren kulturell unterschiedlich eingebetteten Res-
sourcen speist. Diese unterschiedlichen Wissensressourcen 
wiederum sind ebenfalls nicht als containerartig abgeschlos-
sene, kulturell determinierte epistemische Bestände zu ver-
stehen, sondern als dynamische und durchlässige Forma-
tionen, die sich ihrerseits durch stete Prozesse der Anleihe 
bzw. des Austausches einzelner Wissensinhalte ändern. 
Eine eindeutige, kulturell/ethnisch/religiös kodierte Kom-
partimentierung von Wissensbeständen soll damit ebenso 
hinterfragt werden wie die Hierarchisierungen und Mythen-
bildungen, die häufig auf Grundlage solcher Taxonomien 
vorgenommen werden. 

Durch die konkrete Fallstudie britischer ›Pidgin-Medizin‹ 
im kolonialen Indien wird beispielsweise deutlich, dass 
jahrzehntelang von einem Wissensvorsprung Europas im 
Sinne einer Überlegenheit der westlichen Heilkunst keine 
Rede sein konnte, sondern dass diese dringend auf Anlei-
hen bei lokalen Wissensressourcen angewiesen war. Erst 
um die Wende zum 20.  Jahrhundert fand die imperiale 
Rechtfertigungsrhetorik, welche die europäische Gesund-
heitslehre bereits Jahrzehnte zuvor als Geschenk des ›zivili-
sierten‹ Westens an die rückständigen Teile der Welt geprie-
sen hatte, im Gefolge der ›bakteriologischen Revolution‹ 
allmählich ein Korrelat in den tatsächlichen Möglichkeiten 
und Leistungen der neuen Tropenmedizin. 

Der letzte Teil nimmt schließlich die nicht-westlichen 
Medizinpraktiken sowie die mit ihnen verbundenen Akteure 
und Institutionen eingehender in den Blick und analysiert 
ihre Rolle bei der Neuverhandlung epistemischer Autorität. 



14

In der kolonisierten Welt provozierten die spezifischen Rah-
menbedingungen des Kulturkontaktes in einer asymmetri-
schen Machtkonstellation eine ganze Bandbreite von Reak-
tionen auf die Konfrontation mit dem Wissen Europas,24 die 
von einer rigiden Abschottung gegenüber den neuen Wis-
sensquellen bis hin zu einer quasi bedingungslosen Unter-
werfung unter die Wissenshierarchien des ›Aggressors‹25 aus 
dem Westen reichte. Häufiger als solche Extrempositionen 
waren indes Prozesse der Übersetzung, selektiven Aneig-
nung und Umdeutung europäischer Wissensbestände im 
Sinne einer ›Nativisierung‹.26 Diese Phänomene werden am 
Beispiel der Transformation bzw. Genese zweier indigener 
Varianten der Medizin beleuchtet. Sowohl bei der indischen 
Spielart der westlichen Allopathie (oder: ›Schulmedizin‹) 
als auch bei der infolge kolonialer Kritik ›modernisierten‹ 
ayurvedischen Heilkunde handelte es sich, so das Argu-
ment, ebenfalls um eine Art ›Pidgin‹-Medizin, in die Wis-
sensbestände und Praktiken unterschiedlicher Provenienz 
einflossen. Der Fokus verschiebt sich dabei auf eine Gruppe 
von Akteuren, die zuvor nur als konturloses Gegenüber, 
als anonyme Dialogpartner der kolonialen Mediziner und 
Pharmakologen auftauchte: indische Rezipienten europäi-
scher Medizin und insbesondere indigene Ärzte und Heiler. 
Da eine intensive Auseinandersetzung mit den westlichen 
Heilpraktiken auf indischer Seite erst relativ spät einsetzte, 
muss der Betrachtungszeitraum dazu etwas nach hinten 
verschoben werden. Im Fokus ist nun die Periode zwischen 
1880 und 1930.


