
147

Heilende Ökologie

Wir sind hier, um aus der Illusion des Getrenntseins zu erwachen.
Thich Nhat Hanh

Ich habe klar erkannt, dass der Geist nichts anderes ist 
als Berge und Flüsse und die große weite Erde, 

die Sonne, der Mond und die Sterne.
Dogen

Was kann der Buddhismus zu unserem Verständnis 
der ökologischen Krise beitragen? Als komplexe 

religiöse Tradition, oder als eine Gruppe von Traditionen, 
hat der Buddhismus naturgemäß eine Menge über die na-
türliche Welt zu sagen. Passagen in vielen buddhistischen 
Texten zeigen Empfänglichkeit für die Schönheit der Natur 
und Respekt für ihre verschiedenartigen Wesen. Ein gutes 
Beispiel sind die Jataka-Erzählungen, die die früheren Leben 
des Buddha beschreiben. In vielen von ihnen wird er als ein 
Tier geboren, und in einigen der bekanntesten Geschichten 
opfert er sich für andere Tiere, etwa als er einer schwachen 
Tigerin seinen Kaninchenkörper anbietet, sodass sie ihre 
verhungernden Jungen füttern kann. Solche Geschichten 



148

schließen mit ein, dass die Dualität zwischen Mensch und 
»Natur« – als ob wir nicht Teil der Natur wären! – infrage 
gestellt wird. Sie legen nahe, dass das Wohlergehen jedes Le-
bewesens, egal wie unbedeutend es uns scheinen mag, spiri-
tuell wichtig ist und unsere Anteilnahme verdient. Alle We-
sen in den Jatakas sind imstande, Mitgefühl für andere zu 
empfinden und selbstlos zu handeln, um deren Leid lindern 
zu helfen. Im Gegensatz zum darwinistischen »survival of 
the fittest«, das oft gebraucht wird, um unseren Missbrauch 
anderer Arten zu rechtfertigen, bieten diese Geschichten die 
Vision eines Lebens, in dem wir alle miteinander verbunden 
sind, Teile des gleichen Netzes des Lebens und daher auch 
für jeden anderen verantwortlich.

Dieses Mitgefühl ist nicht auf das Tierreich beschränkt. 
Wenn wir den traditionellen Biografien glauben können, 
wurde der Buddha unter Bäumen geboren, meditierte un-
ter Bäumen, erlebte sein großes Erwachen unter Bäumen, 
lehrte oft unter Bäumen und verschied unter Bäumen. Es 
ist nicht überraschend, dass er oft seine Dankbarkeit den 
Bäumen und anderen Pflanzen gegenüber ausdrückte. Ei-
nige spätere buddhistische Texte leugnen ausdrücklich, 
dass Pflanzen Empfindungsvermögen haben, aber der Pali-
Kanon ist vieldeutiger. In einem Sutra erschien dem Bud-
dha im Traum der Geist eines Baumes und beklagte sich, 
dass sein Baum von einem Mönch gefällt worden sei. Am 
nächsten Morgen verbot der Buddha den Mitgliedern der 
Sangha, Bäume zu fällen. Mönchen und Nonnen ist es noch 
immer verboten, Äste abzubrechen, Blumen zu pflücken, ja 



149

sogar grüne Blätter von Pflanzen zu zupfen. Was hätte der 
Buddha über unsere mutwillige Zerstörung ganzer Ökosys-
teme zu sagen?

Doch eine große Sensibilität der Natur gegenüber gibt 
es nicht nur im Buddhismus. Allgemein haben sich die in-
dischen Traditionen mehr mit der natürlichen Welt iden-
tifiziert als die abrahamitischen Traditionen (Judentum, 
Christentum, Islam), die die Einzigartigkeit menschlicher 
Wesen und unsere Vorherrschaft über den Rest der Schöp-
fung betont haben. Alle diese Traditionen lehren »Du sollst 
nicht töten«, aber das abrahamitische Gebot schützt andere 
menschliche Wesen, während die indischen Traditionen die 
Heiligkeit allen Lebens herausstreichen. Dennoch hat der 
Westen auch viele wichtige Gegenbeispiele gefeiert: etwa 
den heiligen Franziskus im Mittelalter, später romantische 
Dichter und Visionäre und heute Umweltbewegungen wie 
die Tiefenökologie. Welche besondere Sichtweise – wenn 
überhaupt eine – bietet der Buddhismus zu diesem kriti-
schen Zeitpunkt in der Geschichte für ein besseres Verständ-
nis der Biosphäre und eine heilsamere Beziehung zu ihr, wo 
wir gerade dabei sind, sie zu zerstören? 

Um das zu beantworten, müssen wir zu einer grund-
legenden Frage zurückgehen: Was ist überhaupt das Un-
verwechselbare am Buddhismus? Bei den vier edlen (oder 
»veredelnden«) Wahrheiten geht es immer um dukkha, und 
der Buddha betonte, sein einziges Anliegen sei das Beenden 
von dukkha. Um unser dukkha zu beenden, müssen wir aber 
anatta verstehen und erfahren: das Fehlen eines Selbst, was 



150

von der anderen Seite betrachtet die gegenseitige Abhängig-
keit zwischen uns und allen anderen Dingen bedeutet.

Es gibt verschiedene Arten, anatta zu erklären, doch im 
Grunde leugnet es unser Getrenntsein von anderen Men-
schen und, ja, vom Rest der natürlichen Welt. Die psycho-
soziale Konstruktion eines getrennten Selbst hier drinnen 
bedeutet gleichzeitig die Konstruktion eines »anderen«, das 
sich von mir unterscheidet, da draußen. Das Besondere der 
buddhistischen Sichtweise ist ihre Betonung des dukkha, das 
in diesen Zustand eingebaut ist. Im Grunde ist das Selbst 
dukkha.

Eine Art, das Problem zu formulieren, ist, dass der 
Selbstsinn, ein Konstrukt, immer unsicher ist, weil von 
Natur aus ohne Grund. Er kann niemals Sicherheit fin-
den, weil es da nichts (»no-thing«) gibt, das Sicherheit fin-
den könnte. Das Selbst ist eher wie ein Prozess oder eine 
Funktion. Das Problem mit Prozessen aber ist, dass sie 
immer vorübergehend sind, notwendigerweise unbeständig 
– doch wir wollen nicht unbeständig sein, nichts, was sich 
laufend ändert. Wir wollen real sein! Also geben wir den 
Versuch nicht auf, Boden unter den Füßen zu finden, oft 
auf eine Art, die unsere Lage nur verschlimmert. Für den 
Buddhismus liegt die einzig wahre Lösung darin zu erken-
nen, dass wir nicht von »anderen« getrennt sind und unser 
und ihr Wohlbefinden nicht auseinandergehalten werden 
können.

Das bringt uns zur wirklich interessanten Frage in Bezug 
auf die Ökologie. Gilt diese grundlegende Einsicht über die 



151

enge Verbindung zwischen dem Selbstsinn und dukkha auch 
für das Gefühl des Getrenntseins zwischen uns und ihnen? 
Die Frage ist hier, ob »getrenntes Selbst = dukkha« auch für 
unseren größten kollektiven Selbstsinn zutrifft: die Dualität 
zwischen uns als Art, Homo sapiens sapiens, und dem Rest 
der Biosphäre.

So ausgedrückt scheint die Frage recht abstrakt zu sein, 
aber wenn diese besondere Parallele zwischen individuellem 
und kollektivem Selbst gilt, gibt es zwei wichtige Schluss-
folgerungen. Erstens muss unser kollektives Gefühl des Ge-
trenntseins von der natürlichen Welt auch eine beständige 
Quelle kollektiver Frustration für uns sein. Zweitens ver-
schlimmern unsere Reaktionen auf diese Entfremdung im 
Versuch, unser kollektives Arten-Selbst realer zu machen – 
in diesem Fall durch das Bestreben, ihm technologisch und 
ökonomisch Sicherheit zu verschaffen – in Wirklichkeit die 
Lage.

Das sind ziemlich schwerwiegende Behauptungen. Wor-
auf verweisen sie eigentlich? »Die Entfremdung unserer Spe-
zies von der Natur ist eine ständige Quelle von kollektivem 
dukkha« – was kann das bedeuten?

Ich habe weiter oben erwähnt, wie die abrahamitischen 
Religionen den Menschen einen besonderen Platz und eine 
besondere Rolle in der Schöpfung – die Überlegenheit über 
alle anderen Geschöpfe – zugewiesen haben. Die westliche 
Zivilisation hat sich aus dem Zusammenspiel zwischen Ju-
dentum und Christentum auf der einen und dem klassi-
schen Griechenland (beerbt von Rom) auf der anderen Seite 



152

entwickelt. Griechenland betonte unsere Einzigartigkeit auf 
andere Weise: indem es die Konventionen der menschli-
chen Gesellschaft (Kultur, Technologie und so weiter) von 
den Rhythmen der natürlichen Welt unterschied. An die-
ser Unterscheidung ist wichtig: Jede soziale Konvention kann 
geändert werden: wir können unsere eigenen Gesellschaften 
umbauen und auf diese Weise versuchen, unser eigenes kol-
lektives Schicksal zu beeinflussen.

Heute halten wir diese Einsicht für selbstverständlich, 
doch sie wäre in den meisten vormodernen, traditionell 
konservativen Gesellschaften nicht verstanden worden. Die-
se haben – ohne unseren Sinn für historische Entwicklung – 
ihre eigenen sozialen Konventionen meist als unvermeidlich, 
weil eben natürlich akzeptiert. Dies hat oft dazu gedient, 
soziale Einrichtungen, die wir heute für ungerecht halten, 
zu rechtfertigen; dennoch ergibt sich ein psychologischer 
Vorteil, wenn man so denkt: Solchen Gesellschaften war ein 
gemeinsames Gefühl von Sinn eigen, das wir heute verloren 
haben. Für sie war der Sinn ihres Lebens in den Kosmos 
eingebaut und durch ihre Religionen, die sie als gegeben 
annahmen, geoffenbart. Im Gegensatz dazu ist der Sinn un-
seres Lebens und unserer Gesellschaften zu etwas geworden, 
was wir für uns selbst festlegen müssen, und zwar in einem 
Universum, dessen Sinnhaftigkeit (wenn es sie überhaupt 
gibt) nicht mehr offenkundig ist. Sogar wenn wir beschlie-
ßen, religiös zu sein, müssen wir uns zwischen verschiedenen 
religiösen Möglichkeiten entscheiden, was die spirituelle Si-
cherheit, die Religionen traditionellerweise geboten haben, 



153

verringert. Wir haben zwar eine Freiheit, die vormoderne 
Gesellschaften nicht hatten, aber es mangelt uns an ihrer Art 
»sozialer Sicherheit«: dem grundlegenden sozialen Wohlge-
fühl, das daher rührt, dass jemand seinen Platz und seine 
Rolle in der Welt kennt.

Mit anderen Worten: Teil des reichen kulturellen Erbes, 
das die Griechen dem Westen hinterlassen haben – mit allen 
Vor- und Nachteilen – ist die wachsende Beunruhigung da-
rüber, wer wir sind und was es bedeutet, Mensch zu sein. Es 
besteht eine grundlegende Spannung zwischen Freiheit (wir 
entscheiden, was wir wertschätzen und was wir tun) und 
Sicherheit (in etwas Größerem, das für uns sorgt, verankert 
zu sein), und wir wollen beides. Sobald das eine stärker be-
tont wird, wollen wir mehr vom anderen. Im Allgemeinen 
aber ist die moderne Geschichte des Westens eine Geschich-
te wachsender Freiheit auf Kosten schwindender Sicherheit, 
in dem Sinn, dass der Verlust des Glaubens an Gott uns 
steuerlos gemacht hat. Dank immer leistungsfähigerer Tech-
nologien scheint es, als könnten wir alles, was wir tun wol-
len, zustande bringen – doch wir kennen unsere Rolle nicht, 
wissen nicht, was wir tun sollten. Dies ist weiterhin eine 
Quelle großer Beunruhigung, nicht nur für uns individuell, 
sondern auch kollektiv. In was für einer Welt wollen wir le-
ben? Was für eine Gesellschaft wollen wir haben? Wenn wir 
uns nicht auf Gott, der uns das sagt, verlassen können, sind 
wir auf uns selbst zurückgeworfen, und das Fehlen jeglichen 
Fundaments, das größer ist als wir selbst, ist eine tiefe Quel-
le von dukkha.



154

Ich denke, so können wir die oben erwähnte erste 
Schlussfolgerung verstehen: die Behauptung, dass unser kol-
lektives Gefühl des Getrenntseins von der natürlichen Welt 
eine beständige Quelle der Frustration ist. Je größer unsere 
Entfremdung von der Natur, desto größer unsere Befürch-
tungen. Sind nicht Narzissmus und Nihilismus, die heute so 
allgemein geworden sind, Ausdrucksformen dieser Befürch-
tungen? Es ist das Gleiche wie bei unserem individuellen 
Problem: Je größer mein persönliches Gefühl der Entfrem-
dung von anderen Menschen ist, desto wahrscheinlicher ist 
es, dass ich ängstlich und depressiv werde. In jüngster Zeit 
haben Psychologen erkannt, dass – die Grundversorgung 
mit Essen und Unterkunft vorausgesetzt – der wichtigste 
Faktor, der unser Glück bestimmt, in unseren Beziehungen 
zu anderen Menschen liegt. Könnte das auch kollektiv gel-
ten? Was bedeutet das für die Entfremdung unserer Art vom 
Rest der Biosphäre?

Wir müssen auch noch die zweite oben erwähnte Schluss-
folgerung prüfen, dass nämlich unsere kollektive Antwort 
auf dieses kollektive dukkha alles nur verschlimmert. Was 
bedeutet das?

Rufen wir uns zuerst in Erinnerung, wie Dinge individu-
ell schiefgehen. Normalerweise reagieren wir auf die falsche 
Vorstellung eines getrennten Selbst mit dem Versuch, diesen 
Selbstsinn realer zu machen – was nicht funktioniert und 
nicht funktionieren kann, da es ein solches Selbst, das von 
seinen Beziehungen zu anderen isoliert werden kann, nicht 
gibt. Weil wir das jedoch nicht zur Kenntnis nehmen, ge-



155

raten wir immer wieder in Teufelskreise. Ich habe niemals 
genug Geld oder Macht, ich bin niemals berühmt genug, 
attraktiv genug … Gibt es eine kollektive Parallele zu dieser 
Art von Zwangsvorstellungen?

Denken Sie an unsere Einstellung zum ökonomischen 
Wachstum und zur technologischen Entwicklung. Was regt 
sie an? Offenkundig freuen wir uns über unsere Bequemlich-
keit und unseren Reichtum – aber wann haben wir genug? 
Wann wird unser Bruttonationalprodukt groß genug sein? 
Wann werden wir alle Technologien haben, die wir brau-
chen? Vielleicht täuscht uns das Wort »Fortschritt«, denn 
wir können natürlich nie genug Fortschritt haben, wenn es 
wirklich Fortschritt ist. Doch warum glauben wir, dass mehr 
immer besser ist?

Mir scheint, wenn wir aus dieser Perspektive über unsere 
kollektive Antwort nachdenken, wird die Motivation klar. 
In Ermangelung der Sicherheit, die daher kommt, dass je-
mand seinen Platz und seine Rolle im Kosmos kennt, haben 
wir versucht, unsere eigene Sicherheit zu schaffen. Vor allem 
Technologie ist unser kollektiver Versuch, die Bedingungen 
unserer Existenz auf dieser Erde zu kontrollieren. Wir haben 
versucht, die Erde rundzuerneuern, damit sie vollständig 
unseren Bedürfnissen dient, bis alles unserem Willen un-
terworfen ist, eine »Ressource«, die wir gebrauchen können. 
Ironischerweise hat das nicht das Gefühl von Sicherheit und 
Sinnhaftigkeit hervorgerufen, das wir suchen. Wir haben 
mehr Angst, nicht weniger. Die Ursache liegt darin, dass 
Technologie ein großartiges Mittel sein kann, für sich al-



156

lein aber ein armseliges Ziel ist. Fragen Sie einen beliebigen 
Diktator: Sobald wir uns nach der Macht sehnen, können 
wir niemals so viel Sicherheit haben, dass wir uns wirklich 
sicher fühlen.

Technologie und ökonomisches Wachstum für sich al-
lein genommen können das grundlegende menschliche 
Problem des Sinns unseres Lebens nicht lösen. Doch da wir 
nicht sicher sind, wie wir dieses Problem sonst lösen sol-
len, sind Formen säkularer Erlösung, die wir suchen, aber 
niemals ganz erreichen, zu einem kollektiven Ersatz gewor-
den. Noch einmal: Mittel sind zu Zielen geworden. Da wir 
nicht wirklich wissen, wohin wir gehen wollen oder was wir 
wertschätzen sollen, sind wir auf Kontrolle versessen. Aus 
diesem Grund können wir von technologischem oder öko-
nomischem Wachstum nie genug haben.

Eine ökologische Krise so unvermeidbar. Früher oder 
später werden wir auf die eine oder andere Art an die Gren-
zen dieses zwanghaften, doch zum Scheitern verurteilten 
Projekts endlosen Wachstums stoßen. Das bedeutet nicht, 
dass es keine Lösung gibt. Aber es bedeutet, dass wir die 
Wurzeln des Problems besser verstehen und Wege finden 
müssen, direkter an diesen Wurzeln anzusetzen. Da die 
Tatsache, dass wir uns immer mehr auf Technologie als die 
Lösung für die Probleme des Lebens verlassen, ein großer 
Teil des Problems ist, bedarf es in der ökologischen Krise 
nicht einer in erster Linie technologischen Antwort (obwohl 
technologische Veränderungen sicher notwendig sind). Die 
Abhängigkeit von ausgeklügelten, immer leistungsfähigeren 



157

Technologien würde dazu führen, dass sich unser Gefühl des 
Getrenntseins von der natürlichen Welt verstärkt, während 
jede erfolgreiche Lösung (wenn die Parallele gültig bleibt) 
beinhalten muss, dass wir anerkennen, Teil der natürlichen 
Welt zu sein. Das bedeutet aber natürlich auch, unsere Ver-
antwortung für das Wohlergehen der Biosphäre anzuneh-
men, denn ihr Wohlergehen kann letztendlich von unserem 
nicht getrennt werden. Richtig verstanden bedeutet unsere 
Fürsorge für die Regenwälder der Erde dasselbe wie meine 
Fürsorge für mein eigenes Bein.

Besteht die Lösung also darin, irgendwie »zur Natur zu-
rückkehren«? Wir können nicht zur Natur zurückkehren, 
weil wir sie nie verlassen haben. Die Umwelt ist nicht wirk-
lich eine Umwelt. Das Wort »Umwelt« bedeutet wörtlich 
genommen die Bedingungen, unter denen eine Person oder 
ein Ding existiert. Diese Art, die natürliche Welt zu beschrei-
ben, ist schon dualistisch, denn sie zieht eine Trennungslinie 
zwischen uns und dem Ort, an dem wir uns befinden. Die 
Umwelt ist nicht nur der Ort, an dem wir leben und han-
deln, denn die Biosphäre ist die Basis, von der aus und in 
der wir entstehen. Die Erde ist nicht nur unser Heim, sie ist 
unsere Mutter. In Wirklichkeit ist unsere Beziehung noch 
enger, weil wir die Nabelschnur niemals durchschneiden 
können. Die Luft in meinen Lungen wie das Wasser und die 
Nahrung, die durch meinen Mund gehen, sind Teil eines 
großen Systems, das nicht mit mir aufhört, sondern ständig 
durch mich hindurch zirkuliert. Mein Leben ist ein Ener-
gie verbrauchender Prozess, der von dieser unaufhörlichen 



158

Zirkulation abhängig ist und zu ihr beiträgt. Letzten Endes 
werde auch ich Futter für die Würmer sein.

So verstanden ist unser Problem nicht die Technologie 
selbst, sondern die zwanghaften Formen, sie zu instrumen-
talisieren, zu denen wir uns haben motivieren lassen. Ohne 
diese Motivation könnten wir unsere Technologien besser 
einschätzen, sowohl bezüglich der ökologischen Probleme, 
zu denen sie beigetragen haben, als auch bezüglich der 
ökologischen Lösungen, zu denen sie beitragen könnten. 
Ein Beispiel: Angesichts der langfristigen Risiken, die mit 
der Atomenergie verbunden sind, kann ich deren Einsatz 
nur als eine kurzfristige Lösung für unseren Energiebedarf 
sehen. Statt in fossilen Brennstoffen wird die Antwort viel-
leicht – ich neige zu der Behauptung, muss – in erneuer-
baren Energiequellen liegen (Sonnen-, Windenergie und 
so weiter), in Verbindung mit einem radikal reduzierten 
Energieverbrauch. Solange wir von der Notwendigkeit einer 
ständigen ökonomischen und technologischen Expansion 
ausgehen, ist eine massive Reduzierung unseres Energiebe-
darfs absurd. Ein neues Verständnis unserer Ausgangslage 
eröffnet andere Möglichkeiten.

Aber Moment … wie löst irgendetwas davon das oben 
beschriebene Grundproblem: die Angst, die uns heute 
quält, weil wir in einer Welt, in der Gott gestorben ist, un-
seren eigenen Sinn schaffen müssen? Ob wir es wollen oder 
nicht: Das individuelle und das kollektive Selbstbewusstsein 
haben uns von der vormodernen Weltsicht und dem »natür-
lichen« Sinn des Lebens, den diese geboten hat, entfremdet. 



159

Außerdem würden wir zu einer derartigen Weltsicht – oft 
gewaltsam aufgezwungen und aufrechterhalten – nicht zu-
rückkehren wollen, auch wenn wir könnten. Doch welche 
Alternativen sind möglich? Oder ist es uns einfach vom 
Schicksal bestimmt, diese existenzielle Art von dukkha aus-
zuhalten?

Dieser Einwand verhilft uns zu der Einsicht, dass zu 
jeder echten Lösung der ökologischen Krise einiges mehr 
gehören muss als technologische Verbesserungen. Noch ein-
mal: Wenn die Wurzel des Problems spirituell ist, muss auch 
die Lösung eine spirituelle Dimension haben. Und wieder: 
Das bedeutet nicht die Rückkehr zu vormodernen religiö-
sen Überzeugungen, die uns heute unmöglich ist. Der Bud-
dhismus zeigt einen anderen Weg, der die Rolle von Dogma 
und Ritual erheblich verringert. Der buddhistische Zugang 
ist ganz pragmatisch. Das Ziel des buddhistischen Weges 
ist Weisheit im Dienst persönlicher und sozialer Verände-
rung. Das unterscheidet sich allerdings deutlich von der Art 
rationaler Selbsterneuerung, die die griechischen Denker 
anstrebten. Wenn wir beispielsweise meditieren, verändern 
wir uns nicht. Wir werden verändert. Ruhige, konzentrierte 
Aufmerksamkeit ermöglicht das Wirken von etwas anderem 
in uns und durch uns, etwas, das sich von unserem üblichen 
Ego-Selbst unterscheidet. Das öffnet uns und befreit uns zu 
einer tieferen Erdung in unserem Innern. Unser Mangel an 
Selbst (anatta) ist es, was diesen Prozess möglich macht.

Dieses »andere« befreit uns von dem Zwang, Sicherheit 
in der Welt zu finden. Wir müssen nicht realer werden, in-



160

dem wir reich, berühmt, mächtig oder schön werden. Und 
zwar nicht, weil wir uns mit einer anderen spirituellen Re-
alität außerhalb der Welt identifizieren, sondern weil wir, 
befreit von solchen Fixierungen, erkennen können, dass wir 
von der Welt nicht getrennt sind.

Wie wirkt sich das auf den Sinn unseres Lebens aus? Ob-
wohl die Anzahl der lebenden Wesen unendlich ist, gelobt 
ein Bodhisattva, sie alle zu retten. Er oder sie stellt sich der 
bedeutendsten Rolle auf einem Pfad, der nie zu einem Ende 
kommen kann. Obwohl eine solche Verpflichtung nicht 
zwingend ist, folgt sie natürlich aus der Erkenntnis, dass 
keines dieser Wesen von einem selbst getrennt ist.

Wir schließen also mit einer letzten Parallele zwischen 
dem Persönlichen und dem Kollektiven. Wir entdecken den 
Sinn, den wir suchen, in der fortwährenden, langfristigen 
Aufgabe, den Bruch zwischen uns und Mutter Erde, unse-
rem natürlichen Fundament, zu beheben. Diese Heilung 
wird uns verwandeln und ebenso die Biosphäre.




