HeiLenoe OkoLoGIE

Wir sind hier, um aus der Illusion des Getrenntseins zu erwachen.

Thich Nhat Hanh

Ich habe klar erkannt, dass der Geist nichts anderes ist
als Berge und Fliisse und die grofSe weite Erde,

die Sonne, der Mond und die Sterne.

Dogen

as kann der Buddhismus zu unserem Verstindnis

der okologischen Krise beitragen? Als komplexe
religiose Tradition, oder als eine Gruppe von Traditionen,
hat der Buddhismus naturgemifd eine Menge iiber die na-
tiirliche Welt zu sagen. Passagen in vielen buddhistischen
Texten zeigen Empfinglichkeit fiir die Schonheit der Natur
und Respekt fiir ihre verschiedenartigen Wesen. Ein gutes
Beispiel sind die Jataka-Erzihlungen, die die fritheren Leben
des Buddha beschreiben. In vielen von ihnen wird er als ein
Tier geboren, und in einigen der bekanntesten Geschichten
opfert er sich fiir andere Tiere, etwa als er einer schwachen
Tigerin seinen Kaninchenkérper anbietet, sodass sie ihre

verhungernden Jungen fiittern kann. Solche Geschichten

147



schliefSen mit ein, dass die Dualitit zwischen Mensch und
»Natur« — als ob wir nicht Teil der Natur wiren! — infrage
gestellt wird. Sie legen nahe, dass das Wohlergehen jedes Le-
bewesens, egal wie unbedeutend es uns scheinen mag, spiri-
tuell wichtig ist und unsere Anteilnahme verdient. Alle We-
sen in den Jatakas sind imstande, Mitgefiihl fiir andere zu
empfinden und selbstlos zu handeln, um deren Leid lindern
zu helfen. Im Gegensatz zum darwinistischen »survival of
the fittest«, das oft gebraucht wird, um unseren Missbrauch
anderer Arten zu rechtfertigen, bieten diese Geschichten die
Vision eines Lebens, in dem wir alle miteinander verbunden
sind, Teile des gleichen Netzes des Lebens und daher auch
fir jeden anderen verantwortlich.

Dieses Mitgeftihl ist nicht auf das Tierreich beschrinkt.
Wenn wir den traditionellen Biografien glauben kénnen,
wurde der Buddha unter Baumen geboren, meditierte un-
ter Biumen, erlebte sein grofles Erwachen unter Baumen,
lehrte oft unter Biumen und verschied unter Biumen. Es
ist nicht iiberraschend, dass er oft seine Dankbarkeit den
Bidumen und anderen Pflanzen gegeniiber ausdriickte. Ei-
nige spitere buddhistische Texte leugnen ausdriicklich,
dass Pflanzen Empfindungsvermégen haben, aber der Pali-
Kanon ist vieldeutiger. In einem Sutra erschien dem Bud-
dha im Traum der Geist eines Baumes und beklagte sich,
dass sein Baum von einem Monch gefillt worden sei. Am
nichsten Morgen verbot der Buddha den Mitgliedern der
Sangha, Biume zu fillen. Ménchen und Nonnen ist es noch

immer verboten, Aste abzubrechen, Blumen zu pfliicken, ja

148



sogar griine Bldtter von Pflanzen zu zupfen. Was hitte der
Buddha iiber unsere mutwillige Zerstérung ganzer Okosys-
teme zu sagen?

Doch eine grofie Sensibilitit der Natur gegeniiber gibt
es nicht nur im Buddhismus. Allgemein haben sich die in-
dischen Traditionen mehr mit der natiirlichen Welt iden-
tifiziert als die abrahamitischen Traditionen (Judentum,
Christentum, Islam), die die Einzigartigkeit menschlicher
Wesen und unsere Vorherrschaft tiber den Rest der Schop-
fung betont haben. Alle diese Traditionen lehren »Du sollst
nicht téten, aber das abrahamitische Gebot schiitzt andere
menschliche Wesen, wihrend die indischen Traditionen die
Heiligkeit allen Lebens herausstreichen. Dennoch hat der
Westen auch viele wichtige Gegenbeispiele gefeiert: etwa
den heiligen Franziskus im Mittelalter, spater romantische
Dichter und Visionire und heute Umweltbewegungen wie
die Tiefenckologie. Welche besondere Sichtweise — wenn
tiberhaupt eine — bietet der Buddhismus zu diesem kriti-
schen Zeitpunkt in der Geschichte fiir ein besseres Verstind-
nis der Biosphire und eine heilsamere Bezichung zu ihr, wo
wir gerade dabei sind, sie zu zerstoren?

Um das zu beantworten, miissen wir zu einer grund-
legenden Frage zuriickgehen: Was ist tiberhaupt das Un-
verwechselbare am Buddhismus? Bei den vier edlen (oder
»veredelnden«) Wahrheiten geht es immer um dukkha, und
der Buddha betonte, sein einziges Anliegen sei das Beenden
von dukkha. Um unser dukkha zu beenden, miissen wir aber

anatta verstehen und erfahren: das Fehlen eines Selbst, was

149



von der anderen Seite betrachtet die gegenseitige Abhingig-
keit zwischen uns und allen anderen Dingen bedeutet.

Es gibt verschiedene Arten, anatta zu erkliren, doch im
Grunde leugnet es unser Getrenntsein von anderen Men-
schen und, ja, vom Rest der natiirlichen Welt. Die psycho-
soziale Konstruktion eines getrennten Selbst hier drinnen
bedeutet gleichzeitig die Konstruktion eines »anderen«, das
sich von mir unterscheidet, da drauffen. Das Besondere der
buddhistischen Sichtweise ist ihre Betonung des dukkha, das
in diesen Zustand eingebaut ist. Im Grunde isz das Selbst
dukkha.

Eine Art, das Problem zu formulieren, ist, dass der
Selbstsinn, ein Konstrukt, immer unsicher ist, weil von
Natur aus ohne Grund. Er kann niemals Sicherheit fin-
den, weil es da nichts (»no-thing«) gibt, das Sicherheit fin-
den konnte. Das Selbst ist eher wie ein Prozess oder eine
Funktion. Das Problem mit Prozessen aber ist, dass sie
immer voriibergehend sind, notwendigerweise unbestindig
— doch wir wollen nicht unbestindig sein, nichts, was sich
laufend dndert. Wir wollen rea/ sein! Also geben wir den
Versuch nicht auf, Boden unter den Fiiflen zu finden, oft
auf eine Art, die unsere Lage nur verschlimmert. Fiir den
Buddhismus liegt die einzig wahre Losung darin zu erken-
nen, dass wir nicht von »anderen« getrennt sind und unser
und ihr Wohlbefinden nicht auseinandergehalten werden
kénnen.

Das bringt uns zur wirklich interessanten Frage in Bezug
auf die Okologie. Gilt diese grundlegende Einsicht iiber die

150



enge Verbindung zwischen dem Selbstsinn und dukkha auch
fiir das Gefiihl des Getrenntseins zwischen uns und ibnen?
Die Frage ist hier, ob »getrenntes Selbst = dukkha« auch fur
unseren grof$ten kollektiven Selbstsinn zutrifft: die Dualitit
zwischen uns als Art, Homo sapiens sapiens, und dem Rest
der Biosphire.

So ausgedriickt scheint die Frage recht abstrake zu sein,
aber wenn diese besondere Parallele zwischen individuellem
und kollektivem Selbst gilt, gibt es zwei wichtige Schluss-
folgerungen. Erstens muss unser kollektives Gefiihl des Ge-
trenntseins von der natiirlichen Welt auch eine bestindige
Quelle kollektiver Frustration fiir uns sein. Zweitens ver-
schlimmern unsere Reaktionen auf diese Entfremdung im
Versuch, unser kollektives Arten-Selbst realer zu machen —
in diesem Fall durch das Bestreben, ihm technologisch und
S6konomisch Sicherheit zu verschaffen — in Wirklichkeit die
Lage.

Das sind ziemlich schwerwiegende Behauptungen. Wor-
auf verweisen sie eigentlich? »Die Entfremdung unserer Spe-
zies von der Natur ist eine stindige Quelle von kollektivem
dukkha« — was kann das bedeuten?

Ich habe weiter oben erwihnt, wie die abrahamitischen
Religionen den Menschen einen besonderen Platz und eine
besondere Rolle in der Schopfung — die Uberlegenheit iiber
alle anderen Geschopfe — zugewiesen haben. Die westliche
Zivilisation hat sich aus dem Zusammenspiel zwischen Ju-
dentum und Christentum auf der einen und dem klassi-

schen Griechenland (beerbt von Rom) auf der anderen Seite

151



entwickelt. Griechenland betonte unsere Einzigartigkeit auf
andere Weise: indem es die Konventionen der menschli-
chen Gesellschaft (Kultur, Technologie und so weiter) von
den Rhythmen der natiirlichen Welt unterschied. An die-
ser Unterscheidung ist wichtig: Jede soziale Konvention kann
gedndert werden: wir konnen unsere eigenen Gesellschaften
umbauen und auf diese Weise versuchen, unser eigenes kol-
lektives Schicksal zu beeinflussen.

Heute halten wir diese Einsicht fiir selbstverstindlich,
doch sie wire in den meisten vormodernen, traditionell
konservativen Gesellschaften nicht verstanden worden. Die-
se haben — ohne unseren Sinn fiir historische Entwicklung —
ihre eigenen sozialen Konventionen meist als unvermeidlich,
weil eben natiirlich akzeptiert. Dies hat oft dazu gedient,
soziale Einrichtungen, die wir heute fiir ungerecht halten,
zu rechtfertigen; dennoch ergibt sich ein psychologischer
Vorteil, wenn man so denkt: Solchen Gesellschaften war ein
gemeinsames Gefiihl von Sinn eigen, das wir heute verloren
haben. Fiir sie war der Sinn ihres Lebens in den Kosmos
eingebaut und durch ihre Religionen, die sie als gegeben
annahmen, geoffenbart. Im Gegensatz dazu ist der Sinn un-
seres Lebens und unserer Gesellschaften zu etwas geworden,
was wir fiir uns selbst festlegen miissen, und zwar in einem
Universum, dessen Sinnhaftigkeit (wenn es sie tiberhaupt
gibt) nicht mehr offenkundig ist. Sogar wenn wir beschlie-
fSen, religios zu sein, miissen wir uns zwischen verschiedenen
religiosen Moglichkeiten entscheiden, was die spirituelle Si-

cherheit, die Religionen traditionellerweise geboten haben,

152



verringert. Wir haben zwar eine Freiheit, die vormoderne
Gesellschaften nicht hatten, aber es mangelt uns an ihrer Art
»sozialer Sicherheit«: dem grundlegenden sozialen Wohlge-
fihl, das daher rithrt, dass jemand seinen Platz und seine
Rolle in der Welt kennt.

Mit anderen Worten: Teil des reichen kulturellen Erbes,
das die Griechen dem Westen hinterlassen haben — mit allen
Vor- und Nachteilen — ist die wachsende Beunruhigung da-
riiber, wer wir sind und was es bedeutet, Mensch zu sein. Es
besteht eine grundlegende Spannung zwischen Freiheit (wir
entscheiden, was wir wertschitzen und was wir tun) und
Sicherheit (in etwas Groflerem, das fiir uns sorgt, verankert
zu sein), und wir wollen beides. Sobald das eine stirker be-
tont wird, wollen wir mehr vom anderen. Im Allgemeinen
aber ist die moderne Geschichte des Westens eine Geschich-
te wachsender Freiheit auf Kosten schwindender Sicherheit,
in dem Sinn, dass der Verlust des Glaubens an Gott uns
steuerlos gemacht hat. Dank immer leistungsfihigerer Tech-
nologien scheint es, als kdnnten wir alles, was wir tun wol-
len, zustande bringen — doch wir kennen unsere Rolle nicht,
wissen nicht, was wir tun sollten. Dies ist weiterhin eine
Quelle grofler Beunruhigung, nicht nur fir uns individuell,
sondern auch kollektiv. In was fiir einer Welt wollen wir le-
ben? Wias fiir eine Gesellschaft wollen wir haben? Wenn wir
uns nicht auf Gott, der uns das sagt, verlassen konnen, sind
wir auf uns selbst zurtickgeworfen, und das Fehlen jeglichen
Fundaments, das grofSer ist als wir selbst, ist eine tiefe Quel-

le von dukkha.

153



Ich denke, so konnen wir die oben erwihnte erste
Schlussfolgerung verstehen: die Behauptung, dass unser kol-
lektives Gefiihl des Getrenntseins von der natiirlichen Welt
eine bestindige Quelle der Frustration ist. Je grofSer unsere
Entfremdung von der Natur, desto grofler unsere Befiirch-
tungen. Sind nicht Narzissmus und Nihilismus, die heute so
allgemein geworden sind, Ausdrucksformen dieser Befiirch-
tungen? Es ist das Gleiche wie bei unserem individuellen
Problem: Je grofler mein persénliches Gefiihl der Entfrem-
dung von anderen Menschen ist, desto wahrscheinlicher ist
es, dass ich dngstlich und depressiv werde. In jiingster Zeit
haben Psychologen erkannt, dass — die Grundversorgung
mit Essen und Unterkunft vorausgesetzt — der wichtigste
Faktor, der unser Gliick bestimmyt, in unseren Beziehungen
zu anderen Menschen liegt. Konnte das auch kollektiv gel-
ten? Was bedeutet das fur die Entfremdung unserer Art vom
Rest der Biosphire?

Wir miissen auch noch die zweite oben erwihnte Schluss-
folgerung priifen, dass nimlich unsere kollektive Antwort
auf dieses kollektive dukkha alles nur verschlimmert. Was
bedeutet das?

Rufen wir uns zuerst in Erinnerung, wie Dinge individu-
ell schiefgehen. Normalerweise reagieren wir auf die falsche
Vorstellung eines getrennten Selbst mit dem Versuch, diesen
Selbstsinn realer zu machen — was nicht funktioniert und
nicht funktionieren kann, da es ein solches Selbst, das von
seinen Beziehungen zu anderen isoliert werden kann, nicht

gibt. Weil wir das jedoch nicht zur Kenntnis nehmen, ge-

154



raten wir immer wieder in Teufelskreise. Ich habe niemals
genug Geld oder Macht, ich bin niemals beriihmt genug,
attraktiv genug ... Gibt es eine kollektive Parallele zu dieser
Art von Zwangsvorstellungen?

Denken Sie an unsere Einstellung zum 6konomischen
Wachstum und zur technologischen Entwicklung. Was regt
sie an? Offenkundig freuen wir uns iiber unsere Bequemlich-
keit und unseren Reichtum — aber wann haben wir genug?
Wann wird unser Bruttonationalprodukt grof§ genug sein?
Wann werden wir alle Technologien haben, die wir brau-
chen? Vielleicht tiuscht uns das Wort »Fortschritt«, denn
wir konnen natiirlich nie genug Fortschritt haben, wenn es
wirklich Fortschritt ist. Doch warum glauben wir, dass mehr
immer besser ist?

Mir scheint, wenn wir aus dieser Perspektive tiber unsere
kollektive Antwort nachdenken, wird die Motivation klar.
In Ermangelung der Sicherheit, die daher kommt, dass je-
mand seinen Platz und seine Rolle im Kosmos kennt, haben
wir versucht, unsere eigene Sicherheit zu schaffen. Vor allem
Technologie ist unser kollektiver Versuch, die Bedingungen
unserer Existenz auf dieser Erde zu kontrollieren. Wir haben
versucht, die Erde rundzuerneuern, damit sie vollstindig
unseren Bediirfnissen dient, bis alles unserem Willen un-
terworfen ist, eine »Ressource, die wir gebrauchen konnen.
Ironischerweise hat das nicht das Gefiihl von Sicherheit und
Sinnhaftigkeit hervorgerufen, das wir suchen. Wir haben
mehr Angst, nicht weniger. Die Ursache liegt darin, dass

Technologie ein grof$artiges Mittel sein kann, fiir sich al-

155



lein aber ein armseliges Ziel ist. Fragen Sie einen beliebigen
Diktator: Sobald wir uns nach der Macht sehnen, kénnen
wir niemals so viel Sicherheit haben, dass wir uns wirklich
sicher fiithlen.

Technologie und 6konomisches Wachstum fiir sich al-
lein genommen konnen das grundlegende menschliche
Problem des Sinns unseres Lebens nicht 16sen. Doch da wir
nicht sicher sind, wie wir dieses Problem sonst 16sen sol-
len, sind Formen sikularer Erlosung, die wir suchen, aber
niemals ganz erreichen, zu einem kollektiven Ersatz gewor-
den. Noch einmal: Mittel sind zu Zielen geworden. Da wir
nicht wirklich wissen, wohin wir gehen wollen oder was wir
wertschitzen sollen, sind wir auf Kontrolle versessen. Aus
diesem Grund kénnen wir von technologischem oder 6ko-
nomischem Wachstum nie genug haben.

Eine 6kologische Krise so unvermeidbar. Frither oder
spiter werden wir auf die eine oder andere Art an die Gren-
zen dieses zwanghaften, doch zum Scheitern verurteilten
Projekts endlosen Wachstums stoffen. Das bedeutet nicht,
dass es keine Losung gibt. Aber es bedeutet, dass wir die
Whurzeln des Problems besser verstehen und Wege finden
miissen, direkter an diesen Wurzeln anzusetzen. Da die
Tatsache, dass wir uns immer mehr auf Technologie als die
Losung fiir die Probleme des Lebens verlassen, ein grof§er
Teil des Problems ist, bedarf es in der 6kologischen Krise
nicht einer in erster Linie technologischen Antwort (obwohl
technologische Verinderungen sicher notwendig sind). Die

Abhingigkeit von ausgekliigelten, immer leistungsfihigeren

156



Technologien wiirde dazu fithren, dass sich unser Gefiihl des
Getrenntseins von der natiirlichen Welt verstirkt, wihrend
jede erfolgreiche Losung (wenn die Parallele giiltig bleibt)
beinhalten muss, dass wir anerkennen, Teil der natiirlichen
Welt zu sein. Das bedeutet aber natiirlich auch, unsere Ver-
antwortung fiir das Wohlergehen der Biosphire anzuneh-
men, denn ihr Wohlergehen kann letztendlich von unserem
nicht getrennt werden. Richtig verstanden bedeutet unsere
Fiirsorge fiir die Regenwilder der Erde dasselbe wie meine
Fiirsorge fiir mein eigenes Bein.

Besteht die Losung also darin, irgendwie »zur Natur zu-
riickkehren«® Wir konnen nicht zur Natur zuriickkehren,
weil wir sie nie verlassen haben. Die Umwelt ist nicht wirk-
lich eine Umwelt. Das Wort »Umwelt« bedeutet wortlich
genommen die Bedingungen, unter denen eine Person oder
ein Ding existiert. Diese Art, die natiirliche Welt zu beschrei-
ben, ist schon dualistisch, denn sie zieht eine Trennungslinie
zwischen uns und dem Ort, an dem wir uns befinden. Die
Umwelt ist nicht nur der Ort, an dem wir leben und han-
deln, denn die Biosphire ist die Basis, von der aus und in
der wir entstehen. Die Erde ist nicht nur unser Heim, sie ist
unsere Mutter. In Wirklichkeit ist unsere Bezichung noch
enger, weil wir die Nabelschnur niemals durchschneiden
konnen. Die Luft in meinen Lungen wie das Wasser und die
Nahrung, die durch meinen Mund gehen, sind Teil eines
groflen Systems, das nicht mit mir authért, sondern stindig
durch mich hindurch zirkuliert. Mein Leben ist ein Ener-

gie verbrauchender Prozess, der von dieser unaufthérlichen

157



Zirkulation abhingig ist und zu ihr beitrigt. Letzten Endes
werde auch ich Futter fiir die Wiirmer sein.

So verstanden ist unser Problem nicht die Technologie
selbst, sondern die zwanghaften Formen, sie zu instrumen-
talisieren, zu denen wir uns haben motivieren lassen. Ohne
diese Motivation kénnten wir unsere Technologien besser
einschitzen, sowohl beziiglich der 6kologischen Probleme,
zu denen sie beigetragen haben, als auch beziiglich der
okologischen Losungen, zu denen sie beitragen konnten.
Ein Beispiel: Angesichts der langfristigen Risiken, die mit
der Atomenergie verbunden sind, kann ich deren Einsatz
nur als eine kurzfristige Losung fiir unseren Energiebedarf
sehen. Statt in fossilen Brennstoffen wird die Antwort viel-
leicht — ich neige zu der Behauptung, muss — in erneuer-
baren Energiequellen liegen (Sonnen-, Windenergie und
so weiter), in Verbindung mit einem radikal reduzierten
Energieverbrauch. Solange wir von der Notwendigkeit einer
stindigen okonomischen und technologischen Expansion
ausgehen, ist eine massive Reduzierung unseres Energiebe-
darfs absurd. Ein neues Verstindnis unserer Ausgangslage
erdffnet andere Moglichkeiten.

Aber Moment ... wie 16st irgendetwas davon das oben
beschriebene Grundproblem: die Angst, die uns heute
qualt, weil wir in einer Welt, in der Gott gestorben ist, un-
seren eigenen Sinn schaffen miissen? Ob wir es wollen oder
nicht: Das individuelle und das kollektive Selbstbewusstsein
haben uns von der vormodernen Weltsicht und dem »natiir-

lichen« Sinn des Lebens, den diese geboten hat, entfremdet.

158



AufSerdem wiirden wir zu einer derartigen Weltsicht — oft
gewaltsam aufgezwungen und aufrechterhalten — nicht zu-
riickkehren wollen, auch wenn wir kénnten. Doch welche
Alternativen sind méglich? Oder ist es uns einfach vom
Schicksal bestimmt, diese existenzielle Art von dukkha aus-
zuhalten?

Dieser Einwand verhilft uns zu der Einsicht, dass zu
jeder echten Losung der dkologischen Krise einiges mehr
gehoren muss als technologische Verbesserungen. Noch ein-
mal: Wenn die Wurzel des Problems spirituell ist, muss auch
die Losung eine spirituelle Dimension haben. Und wieder:
Das bedeutet nicht die Riickkehr zu vormodernen religio-
sen Uberzeugungen, die uns heute unméglich ist. Der Bud-
dhismus zeigt einen anderen Weg, der die Rolle von Dogma
und Ritual erheblich verringert. Der buddhistische Zugang
ist ganz pragmatisch. Das Ziel des buddhistischen Weges
ist Weisheit im Dienst persénlicher und sozialer Verinde-
rung. Das unterscheidet sich allerdings deutlich von der Art
rationaler Selbsterneuerung, die die griechischen Denker
anstrebten. Wenn wir beispielsweise meditieren, verindern
wir uns nicht. Wir werden verindert. Ruhige, konzentrierte
Aufmerksamkeit erméglicht das Wirken von etwas anderem
in uns und durch uns, etwas, das sich von unserem iiblichen
Ego-Selbst unterscheidet. Das 6ffnet uns und befreit uns zu
einer tieferen Erdung in unserem Innern. Unser Mangel an
Selbst (anatta) ist es, was diesen Prozess moglich macht.

Dieses »andere« befreit uns von dem Zwang, Sicherheit

in der Welt zu finden. Wir miissen nicht realer werden, in-

159



dem wir reich, beriihmt, michtig oder schon werden. Und
zwar nicht, weil wir uns mit einer anderen spirituellen Re-
alitit auflerhalb der Welt identifizieren, sondern weil wir,
befreit von solchen Fixierungen, erkennen kénnen, dass wir
von der Welt nicht getrennt sind.

Wie wirkt sich das auf den Sinn unseres Lebens aus? Ob-
wohl die Anzahl der lebenden Wesen unendlich ist, gelobt
ein Bodhisattva, sie alle zu retten. Er oder sie stellt sich der
bedeutendsten Rolle auf einem Pfad, der nie zu einem Ende
kommen kann. Obwohl eine solche Verpflichtung nicht
zwingend ist, folgt sie natiirlich aus der Erkenntnis, dass
keines dieser Wesen von einem selbst getrennt ist.

Wir schlieflen also mit einer letzten Parallele zwischen
dem Persénlichen und dem Kollektiven. Wir entdecken den
Sinn, den wir suchen, in der fortwihrenden, langfristigen
Aufgabe, den Bruch zwischen uns und Mutter Erde, unse-
rem natiirlichen Fundament, zu beheben. Diese Heilung

wird uns verwandeln und ebenso die Biosphire.

160





