
Weltanschauung, Philosophie und 

Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert

Band 2: Der Darwinismus-Streit

Herausgegeben von 

kurt bayertz, myriam gerhard 
und walter jaeschke

FELIX MEINER VERLAG • HAMBURG



Bibliographische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet
über <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1825-4

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2007. Alle Rechte, auch die des auszugsweisen 
Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung, vorbehalten. 
Dies betrifft auch die Vervielfältigung und Übertragung einzelner Textabschnitte 
durch alle Verfahren wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Film, Bänder, 
Platten und andere Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich gestat-
ten. Gestaltung: Marcel Simon-Gadhof. Umschlagabbildung: Johann Brandstetter, 
»Evolution des Menschen«. ©  akg-images. Druck und Bindung: Druckhaus »Tho-
mas Müntzer, Bad Langensalza«. Werkdruckpapier: alterungs beständig nach ANSI-
Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 
Printed in Germany.



Inhalt

Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7

I. DIE THEORIE DARWINS UND DER DARWINISMUS

Wolfgang Lefèvre

Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

Julia Voss

Das erste Bild der Evolution. Wie Charles Darwin die Unordnung 

der Naturgeschichte zeichnete und was daraus wurde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47

Michael Weingarten

Von Darwins Evolutionstheorie zum Darwinismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83

II. WELTANSCHAUUNG, RELIGION UND KULTUR

Jan Rohls 

Darwin und die Theologie. Zwischen Kritik und Adaption . . . . . . . . . . . . . . .  107

Bernhard Kleeberg

Zwischen Funktion und Telos. Evolutionistische Naturästhetik 

bei Haeckel, Wallace und Darwin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  132

Monika Ritzer

Darwin und der Darwinismus in der deutschsprachigen Literatur 

des 19. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  154

Paul Ziche

Wissenschaft als Weltanschauung, Weltanschauung als Wissenschaft. 

Der Darwinismus und die Verallgemeinerung von Wissenschaft 

um 1900 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  186



6 Inhalt

III. PHILOSOPHIE UND EVOLUTION

Dirk Solies 

Evolution oder Entwicklung? Kritik und Rezeption 

eines Darwinistischen Grundbegriffs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  207

Francesca Michelini 

Darwin und das Problem der Zweckmäßigkeit in der Natur . . . . . . . . . . . . . .  222

Reinhard Mocek

Darwin und die Moral. Überlegungen zu einem Problemkern der 

Weltanschauungsdebatten in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts . . .  245

Hinweise zu den Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  273



Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

Einleitung

I.

An der Schwelle zum 19. Jahrhundert nennt Friedrich Schlegel im Athenäumsfrag-
ment Nr. 216 als die drei »größten Tendenzen des Zeitalters«: die »Französische 
Revolution, Fichtes Wissenschaftslehre, und Goethes Meister«. Und er fährt fort: 
»Wer an dieser Zusammenstellung Anstoß nimmt, wem keine Revolution wichtig 
scheinen kann, die nicht laut und materiell ist, der hat sich noch nicht auf den ho-
hen weiten Standpunkt der Geschichte der Menschheit erhoben.«1 Diese letztere 
Einschätzung über den »nicht-martialischen« Charakter wichtiger Revolutionen 
wird durch einen Blick auf die Mitte des 19. Jahrhunderts gestützt: Auch hier 
sind die entscheidenden Revolutionen, die die »größten Tendenzen« bezeichnen, 
nicht »laut und materiell«, sondern literarisch. Inhaltlich aber könnte ihre Dif-
ferenz zu denjenigen des Jahrhundertbeginns kaum größer sein. Sie vollziehen 
sich nun auf gänzlich veränderten Gebieten: nicht mehr in einem »klassischen« 
Entwurf der Philosophie und in einem Werk der Dichtung, sondern als Revolu-
tionen wissenschaftlicher Weltbilder. Unter den nun herrschenden »Tendenzen 
des Zeitalters« ist vor allem das Hervortreten der Naturwissenschaften zu nen-
nen, und in ihrem Gefolge der Materialismus, dieser allerdings nie als eine zur 
Herrschaft gekommene Denkweise, sondern stets nur im Modus des »Streits« 
um ihn.2 Und im unmittelbaren Anschluß an den Höhepunkt dieses Materia-
lismus-Streits ist eine zweite Tendenz zu nennen, die nun auch eine veritable 
Revo lution vollzieht: Charles Darwins Lehre vom Ursprung der Arten.3 Griffi -
ge Formeln wie die damalige Rede vom 19. Jahrhundert als dem »Jahrhundert 
der Naturwissenschaften«4 oder von der Gegenwart als einem »Zeitalter Dar-

1 F. Schlegel, Athenäumsfragment 216, in: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 2, 
hrsg. von H. Eichner, München u. a. 1967, 198.

2 Siehe von den Herausgebern: Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft 
im 19. Jahrhundert. Bd. 1 Der Materialismus-Streit, Hamburg 2007.

3 Ch. Darwin, The Origin of Species by means of natural selection or the preservation of 
favoured races in the struggle for life, in: The Works of Charles Darwin, vol. 4, New York 1972.

4 So der berühmte Titel eines von Werner von Siemens 1886 gehaltenen Vortrags. 
Abgedruckt in: H. Autrum (Hg.), Von der Naturforschung zur Naturwissenschaft. Vor-
träge, gehalten auf Versammlungen der Gesellschaft Deutscher Naturforscher und Ärzte 
(1822–1958), Berlin u. a. 1987, 143–155.



8 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

win’s«5 fordern zwar stets – und oft genug mit gutem Recht – zum Widerspruch 
heraus, und so hat es auch an Protesten gegen die Einschätzung der Lehre Dar-
wins als einer epochalen Neuorientierung nicht gefehlt – von wissenschaftlichen 
Auseinandersetzungen über theologische Bedenken bis hin zu einigen ebenso 
skurrilen wie ignoranten Einwürfen unserer Tage, von denen zu sprechen hier 
nicht nötig ist. Doch ob man nun die genannten Formeln als angemessenen Aus-
druck dieser wissenschaftlichen Umwälzung festhalten will oder nicht: daß ihr 
eine epochale Bedeutung zukommt, zeigt sich nicht allein in der Intensität des 
Streits um sie, sondern in dem Umstand, daß die vorher schlechthin herrschende 
Denkweise durch sie zu einer (ignoranten) Subkultur herabgesunken ist.

Doch worin genau liegt die epochale Bedeutung der Theorie Darwins? Wer 
diese Frage mit Hilfe eigener Aussagen Darwins beantworten will, wird die ver-
breitete Erfahrung machen, daß die Selbstdeutungen der Urheber solcher »Re-
volutionen« den entscheidenden Punkt der Beschreibung ihrer Stellung in der 
Wissenschaftsgeschichte nicht selten verfehlen oder im Dunklen lassen. Dieser 
Vorbehalt bezieht sich nicht allein darauf, daß Darwin selbst, eher zurückhaltend, 
in einem Historical Sketch6 die Originalität seines Werks relativiert und seine 
theoretischen Überlegungen im Kontext der Wissenschaftsentwicklung verortet. 
Er präsentiert seine Theorie nicht als eine historisch unvermittelte, exzeptionelle 
Leistung, sondern er stellt sich in die Tradition der englischen Naturforscher, 
die die zu beobachtenden Naturerscheinungen auf ein allgemeines Gesetz zu-
rückzuführen suchten, und er sieht sein Werk als Frucht dieser langen Tradition 
empirischer Naturforschung, die unausweichlich auf die Idee der Evolution 
zugelaufen sei. In diesem Sinne ist auch das von Darwin allen Ausgaben seines 
Werkes vorangestellte Zitat des Wissenschaftsphilosophen William Whewell zu 
verstehen. Bezogen auf die materielle Welt könne man zumindest so weit gehen, 
daß »events are brought about not by insulated interpositions of Divine power, 
exerted in each particular case, but by the establishments of general laws.«7 Die 
Struktur der Lebewesen und ihre Veränderungen sind demnach ebenso auf ein 
allgemeines Naturgesetz zurückzuführen wie physikalische Phänomene. Dar-
win nennt Lamarck als den ersten Naturforscher, der die Aufmerksamkeit auf 
die Wahrscheinlichkeit lenkte, daß »all change in the organic, as well as in the 
inorganic world, being the result of law, and not of miraculous interposition«8.

5 E. Haeckel, Das Menschenproblem. Über unsere gegenwärtige Kenntnis vom Ur-
sprung des Menschen, Vortrag vom 26. März 1898, Stuttgart 1905, zit. n. G. Heberer, Der 
gerechtfertigte Haeckel, Stuttgart 1968, 405.

6 Ch. Darwin, The Origin of Species, a. a. O., xiii–xxvi.
7 W. Whewell, Astronomy and general physics considered with reference to natural 

theology (1833), Bridgewater Treatise Bd. III, zitiert nach Ch. Darwin, The origin of spe-
cies, a. a. O., xii.

8 Ch. Darwin, The Origin of Species, a. a. O., xiv.



Diese Selbstdarstellung aber geht an dem entscheidenden Punkt in doppel-
ter Weise vorbei.9 Zum einen verkürzt Darwins bzw. Whewells Kontrastierung 
isolierter, von Fall zu Fall erfolgender, also gleichsam »occasioneller« göttlicher 
Eingriffe einerseits und der Gesetzförmigkeit natürlicher Prozesse andererseits 
den Umstand, daß die Durchsetzung eben dieses Gedankens der Gesetzmä-
ßigkeit seit der Wende zum 17. Jahrhundert den roten Faden in den Auseinan-
dersetzungen der neuzeitlichen Wissenschaft mit der theologischen Deutung 
der Natur bildet. Während die Wissenschaft an der Zuverlässigkeit und Bere-
chenbarkeit der Natur als Bedingung der Möglichkeit ihrer wissenschaftlichen 
Behandlung essentiell interessiert ist, sucht die Theologie im Interesse der 
Sicherung der Allmacht Gottes und seiner Heilszusage am göttlichen Willen 
und am Wunder festzuhalten. Doch diese Auseinandersetzungen sind im 
Grundsätzlichen zu Beginn des 18. Jahrhunderts entschieden, wie schon der 
Briefwechsel zwischen Leibniz und Samuel Clarke zeigt. Selbst die einfl ußrei-
che, das 18. Jahrhundert dominierende Bewegung der Physikotheologie, in 
deren gedanklichem Umkreis der junge Darwin – etwas verspätet – noch steht, 
befriedigt ihr theologisches Interesse an der Erkenntnis des Wesens und des 
zweckmäßigen Handelns Gottes nicht mehr durch die Annahme einer »mira-
culous interposition« Gottes in bestehende Naturabläufe. Zumindest dort, wo 
sie nicht allein erbaulich ist, sondern sich als Wissenschaft formiert, teilt sie 
notwendiger Weise das unverzichtbare Interesse der Wissenschaft an der Zu-
verlässigkeit des Naturverlaufs. Deshalb extrahiert sie das Wunderbare aus ihm 
und verlegt es statt dessen in den uranfänglichen göttlichen Schöpfungsakt, in 
dem zugleich die Gesetzmäßigkeit der Natur ihren letzten Grund hat.

Zum anderen besteht das Neue der Theorie Darwins auch nicht darin, 
daß er die frühere Annahme der Konstanz der Arten preisgibt und sie durch 
einen Entwicklungsgedanken ersetzt – dies ist entschieden zu unspezifi sch. 
Nicht einmal der Gedanke der Veränderung der Arten durch »Anpassung« 
ist Darwins Specifi cum. Über eine Theorie der Evolution durch Anpassung 
verfügt, ein halbes Jahrhundert vor Darwin, bereits Jean Baptiste Lamarck, 
und auch in den Schriften Alexander von Humboldts, die Darwin bereits vor 
seiner berühmten Forschungsreise studiert, läßt er sich in wünschenswerter 
Deutlichkeit fi nden – worin wohl der Grund für die Bedeutung Humboldts 

9 Es deutet einiges darauf hin, daß Darwin in seiner öffentlichen Selbstdarstellung 
taktisch vorgegangen ist: Er hat den revolutionären Charakter seiner Theorie herunter-
gespielt, um ihre Rezeption in der zeitgenössischen scientifi c community nicht zu ge-
fährden. In seinen Briefen fi nden sich Hinweise darauf, daß er sich über diesen revolu-
tionären Charakter sehr wohl im Klaren war. So schreibt er am 11. Januar 1844 in einem 
Brief an J. D. Hooker im Hinblick auf die Einsicht, daß die Arten nicht unveränderlich 
seien: »es ist wie das Eingeständnis eines Mordes«. (Ch. Darwin, Ein Leben, hrsg. von 
S. Schmitz, München 1982, 128).

 Einleitung 9



10 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

für den jungen Naturforscher und Weltreisenden gelegen hat. Die »differentia 
specifi ca« der Theorie Darwins gegenüber anderen Evolutionstheorien liegt in 
seiner Annahme, daß die Veränderungen in der Formentwicklung nicht etwa 
auf Grund einer innerorganismischen Entwicklungstendenz erfolgen, daß sie 
aber auch nicht durch den intensiven Gebrauch oder die Vernachlässigung von 
Organen ausgelöst werden (wie bei Lamarck). Sie werden vielmehr ausgelöst 
durch die natürliche Zuchtwahl auf der Basis in sich varianter Populationen, 
und die dadurch entstehenden neuen Formen unterliegen jeweils der Anpas-
sung an (veränderte) Umweltbedingungen und müssen sich im »struggle for 
life« in jeweils unterschiedlicher Weise durchsetzen – oder wieder untergehen. 
Brisant – und unter den damaligen Rezeptionsbedingungen anstößig – ist 
nicht allein die Preisgabe des Prinzips der Konstanz der Arten, sondern es sind 
die in dieser spezifi schen Deutung der Evolution gelegenen Implikate: Die 
Veränderungen gelten nicht als durch eine immanente, innerorganismische 
Entwicklungstendenz bewirkt, wodurch sie noch als Ausdruck einer »schöpfe-
rischen Intention« Gottes umgedeutet werden könnten; für Darwin werden sie 
nicht einmal durch das Verfolgen von außen, etwa durch natürliche Verände-
rungen gesetzter Zwecke verursacht, sondern sie verdanken sich zunächst dem 
»blinden Zufall« – auch wenn das durch solchen Zufall entstandene Produkt 
unter Zweckmäßigkeitsgesichtspunkten von der Umwelt getestet wird: Um 
überleben zu können, muß es sich im »struggle for life« als »fi t« bewähren. 
Diese situative Zweckmäßigkeit, die den Erfolg des Überlebens sicherstellt, ist 
jedoch kein Äquivalent, ja nicht einmal ein dürftiges Surrogat für den tra-
ditionell-religiösen Gedanken einer zweckmäßigen und weisen Einrichtung 
der Welt durch ihren göttlichen Schöpfer. Die Ersetzung teleologischer Erklä-
rungsmuster durch mechanische bedeutet unvermeidlich den Verzicht auf die 
Annahme göttlicher Zwecksetzungen – und deshalb liegt in dieser Verabschie-
dung aller teleologischen und theologischen Erklärung zu Gunsten des Zufalls 
bzw. »mechanischer« Erklärungen das Spezifi sche – und damals weitgehend 
auch das Skandalöse – der Lehre Darwins vom »origin of species«.

Nach einem bekannten Wort Hegels bewährt sich eine Partei erst dadurch 
als die siegende, daß sie in zwei Parteien zerfällt, da sie hierbei das von ihr be-
kämpfte Prinzip in sich selber aufnimmt.10 Von einem derartigen »Zerfallen« 
ist im Blick auf Darwins Theorie zwar nicht zu sprechen, doch fi ndet hier ein 
funktional analoger Prozeß statt: In der unmittelbar nach der Publikation von 
On the Origin of Species einsetzenden stürmischen Rezeptionsgeschichte wird 
Darwins Lehre mit anderen – zumindest nicht in ihr enthaltenen und teils so-
gar ihr entgegengesetzten – Ansätzen amalgamiert, zu dem unter dem Namen 

10 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, in: Ders., Gesammelte Werke. Bd. 9, 
Hamburg 1980, 312.



 Einleitung 11

»Darwinismus« bekannten Konglomerat. Auch der Sieg der Lehre Darwins 
ist somit erkauft durch ihre zumindest phasenweise Überlagerung durch he-
terogene Prinzipien: sei es durch die Aufnahme von ihr fremden Elementen 
der Ansätze Lamarcks, Charles Lyells oder Alfred Russel Wallace, sei es durch 
ihre Umbiegung und Verbiegung im Sinne einer vom Fortschrittsgedanken 
getragenen Weltanschauung oder sei es durch die doppelte Umdeutung und 
Inanspruchnahme einerseits im theologischen, andererseits im materialisti-
schen Interesse. Ihre paradigmatische Bedeutung für das »Jahrhundert der 
Naturwissenschaften« ist erkauft um den Preis ihrer »Anpassung« an den 
Denk- und Erwartungshorizont der Zeitgenossen, und zwar weniger derer, die 
sie bekämpft, als derer, die sie propagiert haben. Deshalb bedarf es, um zum 
Kern der Lehre Darwins vorzustoßen, erst seiner Freilegung unter den sehr un-
terschiedlichen und sich wandelnden, vor allem aber sehr stark interessengelei-
teten Rezeptionsschichten. Trotz des Akzents, den Darwin auf den Zufall und 
die absichtslose Varianz bei der Veränderung der Arten legt, wird seine Lehre 
zum Kronzeugen eines – nunmehr angeblich »wissenschaftlich begründeten« 

– Fortschrittsdenkens ernannt, wozu allerdings sein Begriff der »Anpassung« 
ebenso wie mehrere teleologische und intentionale Wendungen eine bequeme 
Brücke bauen. Und während von der einen Seite die natürliche Zuchtwahl zu 
einem von Gott erwählten Mittel stilisiert wird, wird von der anderen Seite das 
in Darwins Theorie zwar angelegte, aber von ihr nicht aktualisierte antireligi-
öse Potential freigesetzt und ausgebaut zur Stützung eines weltanschaulichen 
Materialismus, der nun vorgibt, das von ihm zuvor etwas leichtfertig gegebene 
Versprechen einer Erklärung der Welt allein aus ihr selbst heraus, ohne Rück-
griff auf übernatürliche Instanzen, könne nun als eingelöst und das Rätsel des 
Lebens als aufgelöst gelten. Diese Rezeptionsprobleme, die aus dem Verste-
henshorizont und Interesse der Zeitgenossen erwachsen – ob nun aus einem 
Interesse an einer »religiösen« oder an einer »materialistischen« Weltdeutung 
oder an einer »naturwissenschaftlich fundierten« Ästhetik –, werden in der 
deutschsprachigen Rezeption zudem noch verschärft durch sprachliche Über-
setzungsprobleme (»struggle for life« durch »Kampf ums Dasein«).

Insofern bietet die Rezeption der Theorie Darwins und ineins damit ihre 
Umgestaltung zum »Darwinismus« einen exzeptionellen Modellfall für rezep-
tionsgeschichtliche Studien – exzeptionell nicht so sehr deshalb, weil die spezi-
fi sche Verlaufsform dieser Rezeption sich von anderen signifi kant unterschiede, 
als vielmehr wegen der Breite dieser Rezeption – von der Naturwissenschaft 
über die Philosophie, die Theologie und die Literatur bis hin zur Ausbildung 
einer allgemeinen »wissenschaftlich begründeten« Weltanschauung von viel-
leicht geringer intellektueller Solidität und Brillanz, aber von hoher bewußt-
seinsgeschichtlicher Relevanz. Bemerkenswert ist es, in welchem Grade dieje-
nigen Züge der Theorie Darwins, die eine antihumane Wirklichkeitserfahrung 



12 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

stützen, in eine optimistische Fortschrittstheorie umgebogen werden, die sich 
in der Konsequenz jedoch wiederum mit antihumanen Programmen (»So-
zialdarwinismus«) berühren kann. Die Möglichkeiten unterschiedlicher, ja 
gegensätzlicher Funktionalisierungen wissenschaftlicher Theoreme lassen sich 
hier in herausragender Weise studieren – ein Aspekt, der sich ähnlich bereits 
im Kontext des Materialismusstreits der 1850er Jahre gezeigt hat und später 
beim Ignorabismus-Streit der 1870er Jahre erneut hervorgetreten ist. 

II.

1. Darwins Theorie und der Darwinismus 

Der Ausführung der hier in sehr geraffter Form vorweggenannten Aspekte 
widmen sich die Beiträge des vorliegenden Bandes. Wolfgang Lefèvre legt dar, 
daß Darwin nicht der Begründer der Evolutionstheorie ist, sondern daß er eine 
bestimmte Version dieser Theorie entwickelt und ihr mit dieser Version zum 
wirkungsgeschichtlichen Durchbruch verholfen hat. Worin der Kern dieser 
Theorie und ihre Spezifi k bestand, war nicht nur innerhalb der philosophi-
schen und weltanschaulichen Auseinandersetzung strittig, sondern auch in 
der biologischen Diskussion. Erst allmählich wurden die verschiedenen Teile 
der Darwinschen Theorie, zum Beispiel die Deszendenz- und die Selektions-
theorie, voneinander unterschieden, womit zugleich eine unterschiedliche, 
zum Teil divergierende Rezeption dieser Teile einsetzte. Es waren nicht zuletzt 
weltanschauliche Interessen, die die Art und Weise dieser Rezeption bestimm-
ten. Die Krise des Darwinismus um 1900 ist zum nicht geringen Teil als eine 
Konsequenz dieser selektiven Rezeption zu verstehen.

Wie komplex die Prozesse der Entstehung und Rezeption der Darwinschen 
Theorie waren, zeigt auch der Beitrag von Julia Voss. Er lenkt die Aufmerk-
samkeit auf einen in der Literatur vielfach übersehenen oder vernachlässigten 
Aspekt dieser Prozesse: auf die eminente Rolle, die der bildlichen Darstellung 
zukommt. Darwin formte und formulierte seine Ideen nicht nur in Auseinan-
dersetzung mit naturwissenschaftlichen Texten, sondern auch mit vorgefunde-
nen Bildern. Die Genese seiner Theorie kann zumindest zum Teil als ein Pro-
zeß der Transformation dieser Bilder verstanden werden. Dasselbe gilt für die 
spätere Uminterpretation der Darwinschen Theorie in die als »Darwinismus« 
charakterisierte Weltanschauung: Von ihr wird das »unordentliche« Bild der 
Evolution als eines von Zufällen vorangetriebenen, ungerichteten Prozesses in 
das vertraute und verläßliche Bild eines Baumes überführt, in dem der Mensch 
die Krone einnimmt. 

Die Umdeutung der Theorie Darwins in die »darwinistische Weltanschau-



 Einleitung 13

ung« und in eine »neue«, und zwar wissenschaftliche »Schöpfungstheorie«, 
wie sie – nicht nur, aber vornehmlich – von Vertretern des naturwissenschaftli-
chen Materialismus betrieben wurde, kann aus einer anderen Perspektive aber 
auch als ein Übergang zu einem anderen, zumindest impliziten Wissenschafts-
verständnis analysiert werden. Den entscheidenden Umschlagspunkt loka-
lisiert Michael Weingarten in Veränderungen im methodischen Aufbau der 
Evolutionstheorie, die von Darwin-Interpreten sowohl in England als auch in 
Deutschland vorgenommen wurden. Dabei spielt die Art der Bezugnahme auf 
die Züchtungspraxis eine entscheidende Rolle. Darwin hatte in seiner Theorie 
vor allem auf gegenständliche Prozesse Bezug genommen – eben auf das Zucht-
verhalten – und in ihnen den Erklärungsmechanismus für die Entstehung der 
Arten gesehen, nicht aber auf dingliche Entitäten. Darwins Theorie ist dem-
nach strikt von jenen empiristischen und naturalistischen Begründungskon-
zepten der Evolution abzugrenzen, die für »Darwinisten« à la Büchner oder 
Haeckel grundlegend waren.

2. Weltanschauung, Religion und Kultur

Überraschend ist demgegenüber die sehr differenzierte Rezeption, die Darwin 
in den unterschiedlichen Spielarten der (protestantischen) Theologie in Eng-
land, Amerika und Deutschland gefunden hat. Sie ist keineswegs schlechthin 
ablehnend; neben der Ablehnung steht lange Zeit eine, der Verwandlung der 
Theorie Darwins in Weltanschauung analoge Tendenz, sie mit dem Schöp-
fungsgedanken kompatibel zu machen – bis hin zur Ausbildung eines »christ-
lichen Darwinismus«. Erst nach dem 1. Weltkrieg fi ndet die dogmatische 
Verhärtung statt, die gemeinhin in die erste Rezeptionsphase retrojiziert wird. 
Überraschend ist auch die Angemessenheit, mit der Momente von Darwins 
Theorie – wenn auch in sprachlicher Umformung – in der deutschsprachigen 
Literatur dieser Zeit aufgenommen werden. Während in der Umbiegung der 
Theorie Darwins zur »Weltanschauung« eine teleologische und ästhetische 
Uminterpretation stattfi ndet, tritt im »Realismus« die Härte der Theorie Dar-
wins offen zu Tage, auch noch bei Sacher-Masoch, der sie jedoch schließlich 
auf die aggressiv-agonale Form eines sozialen Egoismus reduziert, während 
sie in einer Ästhetik im Umkreis Haeckels wieder in einen »wissenschaftlich« 
begründeten Optimismus umgebogen wird.

Kaum ein Werk hatte einen ähnlichen Einfl uß auf das Wissenschaftsver-
ständnis des viktorianischen Großbritannien wie William Paleys Natural 
Theology; or Evidences of the Existences and Attributes of the Deity (1802). Im 
Geiste dieser Natural Theology unterstützte der achte Earl of Bridgewater die 
Publikation naturwissenschaftlicher Arbeiten »on the power, wisdom, and 



14 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

goodness of God as manifested in the Creation«11. Die gesellschaftliche Bedeu-
tung der Naturwissenschaften wird ihnen durch die religiöse Weltanschauung 
zugewiesen, die die wissenschaftliche Dokumentation der Existenz Gottes als 
die herausragende Aufgabe der Naturwissenschaften betrachtet. Die Variabilität 
innerhalb der Organismen und der Umwelt wird hierbei als eine zweckmäßige 
Einrichtung Gottes verstanden. Würden z. B. alle Tiere den gleichen Lebens-
raum, die gleichen Nahrungsmittel etc. beanspruchen, so würde eine geringere 
Anzahl überleben können, als bei einer zweckmäßigen Variabilität der notwen-
digen Subsistenzmittel.12 Daß Darwin, der mit den Schriften Paleys gut vertraut 
war, sich nach der Publikation seines Erstlingswerks einer scharfen Kritik von 
Seiten der Theologen ausgesetzt sah, überrascht deshalb nicht – eher schon die 
zunächst noch hörbaren vergleichsweise moderaten Töne, ja der Versuch einer 
produktiven Umdeutung im theologischen Interesse. Der Streit um Darwins 
Evolutionslehre läßt sich somit zwar zu einem guten Teil als ein Streit zwischen 
Vertretern der theologischen Orthodoxie und der modernen Wissenschaft be-
greifen, doch umfaßt das Thema ›Darwin und die Theologie‹ weit mehr als nur 
die streitbare Auseinandersetzung. Jan Rohls expliziert in seinem Beitrag die 
vielschichtige theologische Rezeption und Auseinandersetzung mit der Theorie 
Darwins, und er zeigt dabei nationale Besonderheiten auf: Während im angel-
sächsischem Raum die Kritik vom Vorwurf des Atheismus bis zur elaborierten 
Darlegung der Verträglichkeit von Darwinismus und Theismus reichte, kam 
für die deutschen Kritiker die Möglichkeit eines christlichen Darwinismus 
überhaupt nicht in Betracht. Im Vergleich der unterschiedlichen Rezeptionen 
zeigt Jan Rohls, inwieweit die positive Reaktion der orthodoxen Theologen im 
angloamerikanischen Raum auch durch einen gemeinsamen theologischen 
Hintergrund, den Einfl uß der Natural Theology Paleys, bedingt ist.

Aber nicht in jeder Hinsicht hat Darwins Theorie als Zäsur gewirkt. Bernd 
Kleeberg vertritt in seinem Aufsatz die These, daß sie für die Naturästhetik 
keineswegs einen »revolutionären Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts«13 
markiert. Die Abhängigkeit der evolutionären Ästhetik von naturtheologi-

11 The Bridgewater Treatises on the power, wisdom, and goodness of God as manifested 
in the Creation, London 1833 ff.

12 Vgl. W. Paley, Natural Theology or evidence of the existence and attributes of the 
deity, collected from the appearances of nature, London 1822, 229: »To this great variety 
in organized life, the Deity has given, or perhaps there arises out of it, a corresponding 
variety of animal appetites. For the fi nal cause of this we have not far to seek. Did all 
animals covet the same element, retreat, or food, it is evident how much fewer could be 
supplied and accomodated, than what at present live conveniently together, and fi nd a 
plentiful subsistence.«

13 K. Löwith, Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des neun-
zehnten Jahrhunderts (1939), Hamburg 1995.



 Einleitung 15

schen Überlegungen verweise vielmehr auf eine Stärkung des Verhältnisses 
von Wissenschaft und Religion als auf einen Bruch. Gegen Darwins Ersetzung 
der vormaligen Überzeugung von teleologischen Ordnungsstrukturen durch 
die neue Annahme eines blinden, kontingenten Naturgeschehens boten evo-
lutionäre Begründungskonzepte des Naturschönen der Idee eines sinnhaften 
Naturganzen ein ästhetisches Refugium, durch die Restitution der Natur als 
des Ortes einer transzendent begründeten Ordnung. Dieser Ästhetisierung der 
Natur steht jedoch eine Tendenz zur Naturalisierung der Literatur in der zwei-
ten Hälfte des 19. Jahrhunderts gegenüber. Monika Ritzer expliziert in ihrem 
Beitrag den Einfl uß, den Darwins Lehre auf die Konzeption der Natur und 
der Stellung des Menschen zu ihr auf die Literatur ausübt. An ausgewählten 
Beispielen zeigt sie, wie die Naturalisierung im Sinne einer Rückführung aller 
Lebensphänomene auf die Natur zu einem zentralen Thema der Literatur wird. 
Die Literatur läßt sich so als ein Spiegel der geistigen Strömungen ihrer Zeit 
begreifen. 

Der Einfl uß der Theorie Darwins und des Darwinismus beschränkte sich 
nicht auf spezifi sche Kulturformen. Paul Ziche erörtert in seinem Aufsatz, 
wie eine naturwissenschaftliche Theorie zur Grundlage einer umfassenden 
Weltanschauung werden konnte. Ohne Darwins Theorie, so seine These, wäre 
das Diktum vom 19. Jahrhundert als Jahrhundert der Naturwissenschaft nicht 
denkbar. Diese Rede vom Jahrhundert der Naturwissenschaft impliziert die 
Verallgemeinerung der Bedeutung der Naturwissenschaft über ihren spezi-
fi schen Geltungsbereich hinaus, eine Durchdringung aller Lebensbereiche 
durch diese neue Wissenschaft. Sie gewinnt eine generelle Bedeutung für die 
Ausbildung und Stützung einer »Weltanschauung«. Diese gesamtgesellschaftli-
che Tendenz zur Verallgemeinerung einer im Singular emphatisch als »die Wis-
senschaft« bezeichneten Form läßt sich als eine Reaktion auf die zunehmende 
Ausdifferenzierung und Vereinzelung der Wissenschaften begreifen; der Weg 
zu ihr führt aber insbesondere über die Rezeption der Theorie Darwins.

3. Philosophie und Evolution

Eine Erörterung der philosophischen Rezeption der Evolutionstheorie sieht 
sich zunächst vor die Schwierigkeit gestellt, die changierenden Bedeutungen 
des Begriffs der Entwicklung offenzulegen. Der von Darwin verwandte Begriff 
der Evolution ist oftmals weit von dem in der philosophischen Diskussion zu-
grundegelegten Begriff von Entwicklung entfernt. Dirk Solies zeigt in seinem 
Beitrag auf, welchen Einfl uß das »Mißverständnis« des Evolutionsbegriffs auf 
die philosophische Rezeption einer genuin naturwissenschaftlichen Theorie 
hatte. Der allseits bekannte Begriff der Entwicklung schien eine Anschlußfä-



16 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

higkeit an bestehende philosophische Konzepte zu bieten, die eine Eingliede-
rung des Darwinismus in den philosophiehistorischen Kontext nur konsequent 
erschienen ließ. Hierdurch ergaben sich selbst für einen scharfen Analytiker 
wie Friedrich Nietzsche Verbindungslinien zwischen Hegel und Darwin. Doch 
Hegel läßt sich weder rezeptionsgeschichtlich als Vorläufer Darwins erweisen, 
noch läßt sich sein Begriff der Entwicklung als eine systematische Vorberei-
tung des biologischen Evolutionsverständnisses verstehen. Der Versuch, so 
unterschiedliche Konzeptionen wie Hegels Entwicklungsbegriff und Darwins 
Evolutionsbegriff oder selbst nur den Gedanken orthogenetischer Entwicklung 
unter einen gemeinsamen Titel zu stellen, mußte deshalb das spezifi sche Profi l 
der Ansätze und damit auch das Neue der Lehre Darwins verstellen.

Weitere Probleme bereitet die Frage, ob die Entwicklung als ein intern oder 
als ein extern verursachter Prozeß zu begreifen ist. Wird die Entwicklung nicht 
nur der Art, sondern auch des Individuums auf ein allgemeines, das Individu-
um subsumierendes Gesetz zurückgeführt, so büßt das Individuum im Prozeß 
seiner Entwicklung jegliches Moment an Freiheit gegenüber dem Naturzwang 
ein. Wird nun das Verständnis des Individuums nicht auf ein biologisches 
Exemplar beschränkt, sondern auf alle möglichen Bestimmungen eines Einzel-
nen ausgeweitet, führt das allgemeine Entwicklungsgesetz zu einer durchgän-
gigen Bestimmung nicht nur der körperlichen, sondern auch der geistigen und 
moralischen Eigenschaften. Der Darwinismus wäre in dieser Konsequenz ein 
vollendeter Materialismus und ließe der Vorstellung einer möglichen teleolo-
gischen Ordnung keinen Raum. Die vielschichtige Diskussion um den Begriff 
der Teleologie und die Annahme einer Zweckmäßigkeit in der Natur wird von 
Francesca Michelini in ihrem Beitrag ausführlich erörtert. Die Einschätzung 
der Auswirkung der Theorie Darwins auf teleologische Konzepte erweist sich 
darin als überraschend kontrovers; sie reicht von der lapidaren Diagnose »To-
desstoß« (Marx) bis zur Annahme einer Verstärkung der Teleologie (Francis 
Darwin). Diese auf den ersten Blick widersprüchlichen Aussagen zur Bedeu-
tung der Teleologie lassen sich allerdings mit einander ins Verhältnis setzen, 
wenn der Begriff der Teleologie selbst präzisiert wird.

Langfristig wirkende philosophische Konsequenzen der Theorie Darwins 
und des Darwinismus lassen sich vor allem in der Moralphilosophie und der 
Ausbildung moralischer Vorstellungen aufzeigen. Diese weltanschaulich-ethi-
schen Implikationen des Darwinismus arbeitet Reinhard Mocek heraus. Wird 
die Evolution als allgemeines Weltgesetz begriffen, das auch die moralische 
Welt umfaßt, so zeitigt diese Überzeugung nicht unproblematische Konse-
quenzen: Die Geschichte wird zur Naturgeschichte, die sich zwar beobachten, 
aber von Menschenhand schwerlich verändern läßt. 



 Einleitung 17

Der hier vorliegende Band zum Darwinismus-Streit ist der zweite von insge-
samt drei Bänden, in denen das spannungsreiche und wechselvolle Verhältnis 
von Philosophie, Naturwissenschaft, Religion und Weltanschauung im 19. 
Jahrhundert aus interdisziplinärer Perspektive untersucht wird. Die anderen 
beiden Bände befassen sich mit dem Materialismus-Streit (Bd. I) und dem 
Ignorabimus-Streit (Bd. III). Mit den Beiträgen dieser drei Bände wird erstmals 
eine zusammenhängende Darstellung und Deutung der drei weit über das 19. 
Jahrhundert hinaus einfl ußreichen Debatten zum Materialismus, Darwinis-
mus und Ignorabimus vorgelegt. Die Bände sind hervorgegangen aus Tagun-
gen, die im November 2002, 2003 und 2004 am Zentrum für interdisziplinäre 
Forschung (ZiF) der Universität Bielefeld stattgefunden haben. Im Namen aller 
Teilnehmer möchten die Herausgeber der Leitung des ZiF für die freundliche 
und großzügige Förderung danken, die eine intensive Auseinandersetzung und 
Diskussion des Themas ermöglicht hat.



I. DIE THEORIE DARWINS UND DER DARWINISMUS

Wolfgang Lefèvre

Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen

Einleitung

Die Begriffe »Darwinismus« und »biologische Evolutionstheorie« bedeuten 
heute ein und dasselbe.1 Man unterscheidet beides nur, wenn mit dem Wort 
»Darwinismus« biologistische Sozialtheorien wie der Sozialdarwinismus asso-
ziiert werden. Ohne diese Konnotation bezeichnet der Begriff die biologische 
Theorie der geschichtlichen Entwicklung der Lebensformen auf diesem Plane-
ten. Dies war nicht immer so. Und dies war insbesondere in den letzten Dezen-
nien des 19. und den ersten des 20. Jahrhunderts nicht so, d. h. in den ersten 
60 bis 70 Jahren nach dem Erscheinen von Charles Darwins (1809–1882) On 
the Origin of Species by Means of Natural Selection im Jahre 1859. Wie damals 
das Verhältnis von Evolutionstheorie und Darwinismus gesehen wurde, zeigt 
ein nomenklatorischer Vorschlag, den 1866 der Zoologe und Vergleichende 
Anatom Ernst Haeckel (1834–1919) machte. Er schlug vor, mit dem Wort 
»Darwinismus« nicht die biologische Evolutionstheorie allgemein, sondern 
nur Darwins Selektionstheorie zu bezeichnen. Die Evolutionstheorie dage-
gen sei passender mit dem Wort »Lamarckismus« zu kennzeichnen und dem 
»Cuvierismus« entgegenzusetzen, d. h. der Auffassung, daß die Arten konstant 
seien und sich nicht geschichtlich entwickelt hätten.2

1 Darwins Evolutionstheorie wurde bereits von seinen Zeitgenossen als »Darwi-
nismus« bezeichnet. – Ungeachtet der vielen Modifi kationen, die die Biologen in den 
vergangenen 145 Jahren an Darwins Theorie vornahmen, bildet ihr Kern – Spezia-
tion aufgrund ungerichteter, minimaler Variationen und natürlicher Selektion – die 
Grundannahme auch der heutigen biologischen Evolutionstheorie. Diese verhält sich 
zur Theorie Darwins wie die klassische Mechanik zur Theorie Newtons: Sie läßt sich 
so nicht bei ihrem Namenspatron fi nden und verdankt ihm doch ihre entscheidende 
konzeptionelle Eigenart.

2 E. Haeckel, Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine Grundzüge der 
organischen Formen-Wissenschaft, Mechanisch begründet durch die von Charles Darwin 
reformirte Descendenz-Theorie, Berlin 1866, Bd. II, 166.



Ernst Haeckel war nicht irgendwer in Sachen Darwinismus. In den 1860er 
und 1870er Jahren galt er als der wichtigste »Vorkämpfer der Abstammungs-
lehre in Deutschland«, wie ihn 1874 Eduard von Hartmann (1842–1906) im 
Titel einer Abhandlung bezeichnete.3 Haeckels Schriften prägten – wahrschein-
lich mehr als die Darwins selbst4 – die Auffassung, die man sich damals in 
Deutschland von Darwins Theorie bildete. Der Sache nach lief der nomenkla-
torische Vorschlag Haeckels auf die Unterscheidung zweier Leistungen Dar-
wins hinaus: Zum einen hätte Darwin mit seinem epochemachenden Buch von 
1859 der Evolutionstheorie zum endgültigen Durchbruch verholfen, deren 
Grundgedanken seit dem 18. Jahrhundert von undogmatischen und vorurteils-
freien Geistern wie Darwins Großvater Erasmus, Goethe, Oken, Lamarck und 
Geoffroy Saint-Hilaire ausgesprochen worden seien.5 Zum anderen hätte er 
mit seiner Selektionstheorie eine erklärende Theorie der Evolution der Arten 
ausgearbeitet, an der Haeckel insbesondere schätzte, daß sie rein mechanisch 
sei, d. h. den Fallstricken der Teleologie entgehe.

Diese Unterscheidung machte Schule, wenn auch vielleicht nicht ganz im 
Sinne Haeckels. Es wurde zum Gemeinplatz, zwischen der Abstammungslehre 
und dem Erklärungsmechanismus zu unterscheiden, den Darwin vorgeschla-
gen hatte. Was die Abstammungslehre angeht, so waren von etwa 1870 an die 
meisten deutschen Biologen von ihrer Richtigkeit überzeugt und stimmten 
auch darin überein, daß Darwin für ihren Durchbruch das entscheidende 
Verdienst zukam.6 Was die Selektionstheorie als Erklärung der Abstammungs-
lehre angeht, so stimmten ebenfalls praktisch alle mit Haeckel darin überein, 
daß diese Theorie Darwins spezifi schen Beitrag zur Evolutionstheorie dar-
stelle, und zwar auch und gerade die Biologen, die diesem Beitrag skeptisch 
gegenüberstanden. Haeckel hatte – zweifellos unwissentlich und unfreiwillig 

– die Sollbruchstelle bezeichnet, die es erlaubte, Darwins Deszendenztheorie 

3 E. von Hartmann, Ernst Haeckel als Vorkämpfer der Abstammungslehre in Deutsch-
land (1874), in: Ders., Gesammelte Studien und Aufsätze gemeinverständlichen Inhalts, 
Berlin 1876.

4 Für die deutschen Ausgaben der verschiedenen Werke Darwins siehe R. B. Freeman, 
The works of Charles Darwin. An annotated bibliographical handlist, Folkestone 1977.

5 Zu der von Haeckel aufgestellten Ahnenreihe der Evolutionstheorie siehe z. B. den 
fünften Vortrag in: E. Haeckel, Natürliche Schöpfungsgeschichte. Gemeinverständliche 
wissenschaftliche Vorträge über die Entwickelungslehre im Allgemeinen und diejenige 
von Darwin, Goethe und Lamarck, im Besonderen über die Anwendung derselben auf den 
Ursprung des Menschen und andere damit zusammenhängende Grundfragen der Natur-
wissenschaft, Berlin 1868.

6 Interessanter Weise nahm niemand daran Anstoß, daß Haeckel Darwin um eine 
bedeutende Leistung schmälerte, indem er ihm dieses Verdienst zuerkannte. Die evolu-
tionistischen Spekulationen vor Darwin hatten zwar Artabwandlungen angenommen, 

20 Wolfgang Lefèvre



 Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen 21

zu übernehmen und zugleich seine Selektionstheorie entweder zu marginali-
sieren oder gar gänzlich zu verwerfen. Und genau diesen Bruch vollzogen von 
etwa 1875 an aus verschiedenen Gründen immer mehr unter den deutschen 
Biologen, die von der Richtigkeit der Deszendenztheorie überzeugt waren. Um 
1900 herum schließlich stellten die Anhänger der Selektionstheorie nur noch 
eine kleine Minderheit unter den Befürwortern der Evolutionstheorie dar, de-
ren baldiges Aussterben man allgemein erwartete.7 Was sie auch sonst trennte 
und worüber sie teilweise erbitterte Auseinandersetzungen führten, in einem 
waren sich zu diesem Zeitpunkt fast alle deutschen Biologen einig: Evolutions-
theorie – ja, Darwinismus – nein.

Ganz ähnlich lagen die Dinge in den Vereinigten Staaten von Amerika, wo 
Darwins Theorie zunächst einen ähnlich fruchtbaren Boden gefunden hatte 
wie in Deutschland.8 Und selbst in England hielt am Ende des 19. Jahrhunderts 
kaum noch jemand Darwins Selektionstheorie für rettbar.9 Auf diese Situation 
bezog sich das 1942 von Julian Huxley (1887–1975) geprägte Diktum von der 
»Eclipse of Darwinism«, das Peter Bowler als Titel seines Buches über Anti-
Darwinian Evolution Theories in the Decades around 1900 aufgriff.10 Mit diesem 
Buch sowohl wie mit seiner Studie The Non-Darwinian Revolution11 korrigier-
te Bowler die bis dahin vorherrschende Geschichtsschreibung über die Ent-
wicklung des Darwinismus, die – übrigens leicht anachronistisch – die mangel-
hafte genetische Fundierung des Darwinismus als den bedenklichsten Schatten 
auf seiner ersten Entwicklungsphase ansah, die nicht-darwinistischen Evoluti-

aber nicht einen realen genealogischen Zusammenhang unter den Arten. Einen solchen 
postulierte erst Darwin, der somit beanspruchen kann, als Urheber und nicht nur als 
Beförderer der Deszendenztheorie anerkannt zu werden. – Für Lamarcks Theorie, die 
einzige ausgearbeitete Evolutionstheorie vor Darwin, wird unten in einem Exkurs ge-
zeigt werden, daß sie eine Theorie der Arttransformation war, die einen realen genea-
logischen Zusammenhang unter den Arten gerade ausschloß. – Daß man dies damals 
nicht sah und die Begriffe »Deszendenztheorie«, »Mutationstheorie« und »Transfor-
mationstheorie« synonym gebrauchte (siehe z. B. E. Haeckel, Generelle Morphologie 
der Organismen, a. a. O., Bd. II, 148, Fn. 1), ist vielleicht so zu deuten, daß Darwins Des-
zendenztheorie vielen der damaligen Biologen bereits so »natürlich« erschien, daß sie 
sich nicht vorstellen konnten, daß evolutionistische Spekulationen vor Darwin etwas 
anderes beinhaltet haben könnten.

 7 Vgl. A. Wagner, Geschichte des Lamarckismus. Als Einführung in die psycho-biolo-
gische Bewegung der Gegenwart, Stuttgart 1908, 63; E. von Hartmann, Das Problem des 
Lebens. Biologische Studien (1906), Berlin ²1925, 61.

 8 Vgl. P. J. Bowler, The Eclipse of Darwinism. Anti-Darwinian Evolution Theories in 
the Decades around 1900, Baltimore / London 1983, 118 ff.

 9 Vgl. P. J. Bowler, The Non-Darwinian Revolution. Reinterpreting a Historical Myth, 
Baltimore / London 1988, 94 ff.

10 Vgl. P. J. Bowler, The Eclipse of Darwinism, a. a. O.
11 Vgl. P. J. Bowler, The Non-Darwinian Revolution, a. a. O.



22 Wolfgang Lefèvre

onstheorien der Zeit dagegen als unbedeutende Störungen abtat, weil sie sich 
letztendlich als unfundiert herausstellen sollten.

Die nicht-darwinistischen Evolutionstheorien um 1900 verdienen nicht 
nur biologiegeschichtlich Interesse, sondern ebenso im breiteren Rahmen 
des Darwinismus-Streits im Deutschland des späten 19. Jahrhunderts. Diese 
Theorien bezeugen nämlich nicht nur einen fachbiologischen Streit um eine 
befriedigende Erklärung der Abstammungslehre, wie die von Haeckel vorge-
gebene und von anderen aufgegriffene Unterscheidung zwischen der Deszen-
denztheorie und ihrer von Darwin vorgeschlagenen Erklärung nahelegt. In 
diesem Streit ging es keineswegs bloß um unterschiedliche Erklärungen für 
ein und dieselbe Evolutionstheorie, sondern um fundamental unterschiedliche 
Auffassungen von Evolution. Und die Evolutionsauffassungen, die in diesem 
Streit unter Biologen aufeinander prallten, manifestierten nicht allein, ja 
vielleicht nicht einmal in erster Linie, spezifi sch biologische Entwicklungskon-
zepte, sondern brachten zugleich allgemeine, philosophisch-weltanschauliche, 
Entwicklungsvorstellungen der Zeit zum Ausdruck. Diese Evolutionsauffas-
sungen sind daher als Teil des großen weltanschaulichen Darwinismus-Streits 
zu verstehen, in dem es ja nicht nur um den natürlichen Ursprung der Arten 
oder die Abstammung des Menschen von einer Affenart ging, sondern ebenso 
um die Frage, ob es in Natur und Geschichte Entwicklung gibt, vielleicht gar 
Höherentwicklung und Fortschritt, und wie eine solche Entwicklung gedacht 
werden kann oder sollte: als eine im Ursprung und Wesen der Lebewesen und 
des Menschen angelegte Tendenz, als Ausdruck eines inneren Strebens, als me-
chanisch determinierter Prozeß oder als Resultat von Interaktionen zwischen 
den Lebewesen und ihrer Umwelt, die vielleicht gewissen Gesetzmäßigkeiten 
unterliegen, deren Ausgang jedoch prinzipiell offen ist.

Ziel dieses Beitrags ist es daher, die unterschiedlichen Entwicklungsauf-
fassungen kenntlich zu machen, die in den damaligen fachbiologischen De-
batten12 explizit oder implizit den Hintergrund bildeten. Und zwar soll dieser 
Hintergrund in den fachspezifi schen Theoriebildungen selbst aufgedeckt und 
sichtbar gemacht werden. Der erste Teil versucht verständlich zu machen, wie 
sich Darwinismus und Lamarckismus zu alternativen Evolutionstheorien ent-
wickelten und worum es bei dieser Alternative im Kern ging. Der zweite Teil 
ist der Evolutionstheorie Ernst Haeckels gewidmet, die für den Streit um den 
Darwinismus in Deutschland von zentraler Bedeutung war und einen Bezugs-
punkt für alle damaligen Evolutionstheorien darstellte. Der dritte Teil schließ-

12 Da es hier um den deutschen Darwinismus-Streit geht, konzentriert sich dieser 
Beitrag auf biologische Theorien, die am Ende des 19. Jahrhunderts in Deutschland 
entwickelt wurden. Ferner kommen nur Theorien solcher Biologen zur Sprache, die von 
der Evolution der Arten überzeugt waren.



 Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen 23

lich beschäftigt sich mit orthogenetischen Evolutionstheorien, die als Alterna-
tive sowohl zum Darwinismus wie zum Lamarckismus anzusehen sind.

I. Lamarckismus

Es hat den Anschein, daß allen Beteiligten lange Zeit nicht wirklich klar war, 
was eigentlich den Kern der Darwinschen Auffassung der biologischen Evo-
lution ausmachte. Dieser Kern scheint vielmehr erst in einem historischen 
Klärungsprozeß in dem Maße erkennbar gemacht, wenn nicht gar formiert 
worden zu sein, in dem sich deutliche Alternativen zum Darwinismus her-
ausbildeten. Eine der Alternativen, die besonders zur Klärung der Eigenart 
der Darwinschen Evolutionstheorie beitrug, war der Lamarckismus – oder 
Neo-Lamarckismus, als der er aufgrund seines eher lockeren Verhältnisses zur 
Arttransformationstheorie des historischen Lamarck sicherlich treffender be-
zeichnet ist.13 Zu dieser erhellenden Alternative wurde der Neo-Lamarckismus 
ironischer Weise genau in dem Moment, als August Weismann (1834–1914), 
ein Darwinist, um die Mitte der 1880er Jahre eine Annahme bestritt, mit der 
diese Alternative steht und fällt. Es handelt sich um die Annahme der Verer-
bung erworbener Eigenschaften.14

Bis zum heutigen Tage gilt die Annahme der Vererbung erworbener Eigen-
schaften als das Markenzeichen des Lamarckismus. Kaum jemand weiß jedoch, 
daß diese Annahme vor ihrer Infragestellung durch Weismann keineswegs la-
marckistische Theorien spezifi sch auszeichnete. Darwinisten wie Haeckel setz-
ten in ihrer Theoriebildung auf diese Annahme, und Charles Darwin selbst 
hatte sie vertreten. Obwohl keineswegs unumstritten, war die Annahme der 
Vererbung erworbener Eigenschaften seit alters ein weitverbreitetes Element 
biologischen Denkens und vertrug sich mit allen möglichen biologischen 
Theorieansätzen auf anderen Feldern als dem der Vererbungsfrage. Erst als sie 
von Weismann ernsthaft in Frage gestellt wurde, zeigte sich, welche biolo-
gischen Theorien auf diese Annahme essentiell angewiesen sind und welche 
nicht. Und dies galt auch für die damaligen Evolutionstheorien: Während die 

13 Die Bezeichnung »Neo-Lamarckismus« war bereits damals eingeführt; vgl. z. B. 
A. Wagner, Geschichte des Lamarckismus, Stuttgart 1908, 121 ff., der sie aber anscheinend 
für die lamarckistische Reaktion gegen den Darwinismus vor 1900 reservieren wollte. 
Zu den theoretischen Aporien, die dem Lamarckismus immer wieder, und nicht nur vor 
1900, Konjunktur beschert haben, vgl. P. J. Beurton, Hintergründe des modernen Lamar-
ckismus, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie IL, 4 (2001), 537–548. – Auf die Evoluti-
onstheorie des historischen Lamarck wird ein Exkurs im dritten Teil näher eingehen.

14 Weismanns Arbeiten zur Vererbungsfrage aus den 1880er Jahren fi nden sich in: 
A. Weismann, Aufsätze über Vererbung, Jena 1892.



24 Wolfgang Lefèvre

Annahme der Vererbung erworbener Eigenschaften zum Kern der lamarckisti-
schen Evolutionstheorie gehörte, stellte sich heraus, daß der Darwinismus 
ohne sie auskommen konnte. Es lohnt sich, darauf etwas genauer einzugehen, 
um besser sehen zu können, was sich in dieser Konfrontation mit dem Neo-
Lamarckismus als Kernbestandteil des Darwinismus herausstellte.

Neo-Lamarckismus und Darwinismus teilten die Voraussetzung, daß die 
Evolution der Lebensformen als Ergebnis von Anpassungen an die sich im Lau-
fe der Erdgeschichte verändernden Lebensbedingungen zu verstehen sei. In 
diesem Punkt unterschieden sich beide gleichermaßen von Evolutionstheorien, 
die nicht die Anpassung, sondern eine innerorganismische Entwicklungsten-
denz als den entscheidenden Faktor der Evolution ansahen und sich übrigens 
ebenfalls auf Lamarck hätten berufen können, wie wir im 3. Teil sehen werden. 
Neo-Lamarckismus und Darwinismus stimmten auch darin überein, daß ver-
änderte Lebensbedingungen nicht direkt adaptive Modifi kationen der Orga-
nismen verursachen, wie das am Anfang des 19. Jahrhunderts Etienne Geoffroy 
Saint-Hilaire (1772–1844) aufgrund embryologischer Experimente angenom-
men hatte. Die Lamarckisten sprachen jedoch den veränderten Lebensbedin-
gungen eine indirekte Rolle bei der Entstehung adaptiver organischer Struktu-
ren zu. Sie nahmen bekanntlich an, daß Organismen auf veränderte Bedingun-
gen durch verändertes Verhalten reagieren, daß dies neue Verhalten einen 
neuen Gebrauch einiger ihrer Organe einschließt, daß ferner dieser neue Ge-
brauch oder auch Nichtgebrauch von Organen zu physischen Veränderungen 
dieser Organe führt, und schließlich, daß solche Veränderungen vererbt und 
Schritt für Schritt im Laufe der Generationen zu einer Struktur des betreffen-
den Lebewesens führen, die den neuen Lebensbedingungen besser angepaßt ist 
als die alte. Die Erklärung des Giraffenhalses durch diese lamarckistische An-
passungstheorie, die im Folgenden gelegentlich einfach Anpassung durch Ge-
brauch genannt werden wird, dürfte allgemein gegenwärtig sein. Und es dürfte 
auch unmittelbar deutlich sein, daß diese Theorie mit der Annahme steht und 
fällt, daß die durch neuartigen Gebrauch der Organe in einer Generation er-
worbenen Organmodifi kationen vererbt werden. Die Vererbung erworbener 
Eigenschaften ist in der Tat ein essentielles Moment des Lamarckismus.

Auch für den Darwinismus spielt die Umwelt eine Rolle bei der Herausbil-
dung angepaßter organischer Strukturen: Sie ist ja der Inbegriff der konkreten 
Bedingungen, unter denen im »Kampf ums Dasein« Strukturen nach ihrem 
adaptiven Wert selegiert werden. Das ist der Kern von Darwins Theorie der 
»natürlichen Selektion«. Diese Theorie geht jedoch nicht davon aus, daß in-
dividuelle Strukturabänderungen, »Variationen«, mit einem positiven Anpas-
sungswert von den neuen Lebensbedingungen direkt oder indirekt hervorge-
bracht oder induziert würden. Die Variationen, die der natürlichen Selektion 
dargeboten werden, sollen vielmehr prinzipiell zufällig sein. Für Variationen 



 Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen 25

mit, wie sich post festum herausstellen mag, adaptivem Wert werden prinzipiell 
keine anderen Ursachen unterstellt als für die ohne einen solchen Wert. D. h., 
der Darwinismus verneint, daß die (damals unbekannten) Ursachen der Varia-
tionen in irgendeiner Weise mit den Adaptionserfordernisssen korreliert seien, 
die neue Umweltbedingungen beinhalten. Variationen mit einem positiven 
adaptiven Wert sind also in dem Sinne zufällig, daß ihr Auftreten nichts mit 
diesem Wert zu tun hat.15

Dies ist der Hintergrund, warum die radikale Infragestellung der Vererbung 
erworbener Eigenschaften durch Weismann den Darwinismus nicht erschütter-
te, obwohl Darwin diese Vererbung wie die meisten damaligen Biologen unter-
stellt hatte. Die Vererbung erworbener Eigenschaften spielte keine entscheiden-
de Rolle für den Darwinismus, weil er sich nicht auf die Adaptionen stützt, die 
(Eltern-) Organismen in Reaktion auf Umweltänderungen entwickeln. Im 
Lichte der Weismannschen Destruktion der Vererbung erworbener Eigenschaf-
ten wurde klar, daß Darwins eigene Vererbungstheorie, seine berühmt-berüch-
tigte Pangenesistheorie,16 keine tragende Säule seiner Evolutionstheorie war. 
Was die Vererbungsfrage angeht, so setzte Darwins Evolutionstheorie nicht 
mehr voraus als die aufgrund von Züchtererfahrungen unbestreitbare Tatsache, 
daß es erbliche Variationen gibt. Diese simple Tatsache implizierte keine spezi-
fi sche Vererbungstheorie. Sie war mit der Annahme der Vererbung erworbener 
Eigenschaften verträglich gewesen und vertrug sich ebenso mit dem, was die 
gerade aus der Taufe gehobene statistische Vererbungslehre (Galton17) wie auch 
die Zytologie (Weismann) nahe legten: nämlich mit der Annahme, daß die El-
ternorganismen bloße Übermittler und Rekombinierer eines Erbguts sind, das 
von den Modifi kationen unberührt bleibt, die diese Organismen im Laufe ihres 
Lebens erwerben oder erleiden. Während diese neue Sicht des biologischen 
Vererbungsprozesses, die für sich eine wissenschaftliche Revolution darstellte, 
dem Lamarckismus die raison d’être entziehen sollte, ließ sie die nur vererbliche 
Zufallsvariationen voraussetzende Evolutionstheorie Darwins unberührt.

Vor dem Klärungs- und Scheidungsprozeß, den Weismanns Unterschei-
dung von Keim- und Körperplasma – von Geno- und Phänotyp18 – bewirkte, 

15 Zur Entwicklung von Darwins Auffassung der Variationen vgl. Kapitel 3 und 4 
von P. J. Vorzimmer, Charles Darwin: The Years of Controversy. The ›Origin of Species‹ 
and its Critics, 1859–82, London 1972.

16 Diese Theorie unterbreitete Darwin nicht in The Origin of Species, sondern erst in 
The Variation of Animals and Plants under Domestication, die 1868 erschien. Siehe dort 
das 27. Kapitel.

17 Zur Vererbungslehre von Darwins Cousin Francis Galton (1822–1911) vgl. W. B. 
Provine, The Origins of Theoretical Population Genetics, Chicago / London 2001, 14 ff.

18 Dieses Begriffspaar prägte Wilhelm Johannsen (1857–1927) erst 1909 in seinem 
Werk Elemente der exakten Erblichkeitslehre.



war nicht nur die Vererbung erworbener Eigenschaften von Darwinisten wie 
Lamarckisten angenommen worden. Auch einem geänderten Gebrauch bzw. 
Nichtgebrauch von Organen wurde nicht nur von Lamarckisten evolutive Be-
deutung zugesprochen, sondern ebenso von Darwinisten, Darwin selbst ein-
geschlossen.19 Allerdings hatte diese evolutive Bedeutung von Gebrauch und 
Nichtgebrauch in den beiden Evolutionstheorien von vornherein eine unter-
schiedliche Bewandtnis, an der sich der entscheidende Unterschied dieser, wie 
sich herausstellen sollte, inkompatiblen Theorien weiter verdeutlichen läßt.

Wie bereits kurz skizziert, kommt einem neuartigen Gebrauch bzw. Nicht-
gebrauch von Organen, mit dem Organismen auf veränderte Umweltbedin-
gungen reagieren, in lamarckistischer Sicht deswegen evolutive Bedeutung zu, 
weil er Strukturänderungen mit adaptivem Wert hervorbringt, die vererbt und 
im Laufe der Generationen verstärkt werden und so allmählich zu einer den 
neuen Bedingungen besser angepaßten Art führen. Der gleiche Vorgang stellt 
sich für einen Darwinisten wie folgt dar. Machen Organismen aufgrund ver-
änderter Lebensbedingungen von ihren Organen einen neuartigen Gebrauch 
(Funktionswechsel), so erhält jede zufällige Variation dieser Organe, die diesen 
neuen Gebrauch erleichtert oder effektiver macht, einen adaptiven Wert und 
damit, wenn sie erblich ist, eine höhere Wahrscheinlichkeit der Propagierung 
in der Abfolge der Generationen. Weiteren, ebenfalls zu solcher Effektsteige-
rung beitragenden erblichen Variationen, die zufällig auftreten, wird es ähnlich 
ergehen, und akkumuliert werden diese Modifi kationen allmählich zu einer im 
Erbgut verankerten Umbildung dieser Organe führen. Der Unterschied mag 
vielleicht auf den ersten Blick haarspalterisch scheinen: In beiden Sichtweisen 
verleiht der geänderte Gebrauch bzw. Nichtgebrauch den Strukturveränderun-
gen ihren adaptiven Wert. Aber während für einen Lamarckisten der Gebrauch 
bzw. Nichtgebrauch die adaptiven Modifi kationen direkt hervorbringt, spielt 
er für einen Darwinisten nur für die nachträgliche, von der natürlichen Se-
lektion vorgenommene Bewertung von Modifi kationen eine Rolle, die ganz 
unabhängig von diesem Gebrauch bzw. Nichtgebrauch auftreten.

Es ist nicht zu übersehen, welchen Vorteil eine lamarckistische Evolutions-
theorie hätte, wenn sie nur auch mit dem sonstigen biologischen Wissen, ins-
besondere mit der Vererbungslehre, vereinbar wäre: Nach dieser Theorie blie-
be es nicht dem Zufall überlassen, daß neuen Lebensbedingungen angepaßte 
Strukturveränderungen ausgebildet werden; vielmehr würden die zu solchen 
Veränderungen führenden Modifi kationen durch die Reaktion der Organis-
men auf diese neuen Bedingungen induziert. Vor diesem Hintergrund wird 
es verständlich, warum es den meisten zeitgenössischen Biologen schwer fi el, 

19 Zu Darwins Position vgl. z. B. P. J. Vorzimmer, Charles Darwin: The Years of 
Controversy, a. a. O., 39 ff. und 237 ff.

26 Wolfgang Lefèvre



 Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen 27

sich mit Darwins Theorie anzufreunden, die die historische Entwicklung der 
Lebensformen auf unserem Planeten allein durch die natürliche Selektion von 

– überdies minimalen – Variationen zu erklären versucht, die im erläuterten 
Sinne zufällig sind.20 Der Darwinismus beinhaltete eine Evolution ohne Si-
cherheitsnetz und doppelten Boden. Er stellte, das wurde in der Konfrontation 
mit dem Lamarckismus deutlich, eine Zumutung dar.

II. Haeckels Evolutionstheorie

August Weismanns radikale Infragestellung der Vererbung erworbener Ei-
genschaften klärte also die Fronten. Sie ließ scheinbare Spielarten ein und 
derselben Evolutionstheorie als alternative, inkompatible Evolutionstheorien 
erkennbar werden. Sie machte nicht nur klar, daß die in Reaktion auf Um-
weltveränderungen erworbenen Modifi kationen der Organismen für den 
La mar ckismus das zentrale Element der Anpassung und damit der geschicht-
lichen Evolution der Lebensformen darstellten. Sie machte ebenso klar, daß 
der Darwinismus diese Evolution zu erklären beansprucht, obwohl er allein 
zufällig zustande kommende Variationen unterstellt. Diese Klarstellung wirk-
te ernüchternd. Viele sahen in Weismanns Darwinismus eine Radikalisierung 
der ursprünglichen Theorie Darwins, weshalb ihn die Zeitgenossen auch als 
»Neo-Darwinismus« oder »Ultra-Darwinismus« etikettierten.21 Diese sich 
allein auf Zufallsvariationen und natürliche Selektion stützende Evoluti-
onstheorie22 mußte insbesondere in Deutschland als eine Radikalisierung 
und Reduktion des Darwinismus erscheinen, da hier die Evolutionstheorie 
Haeckels seit der zweiten Hälfte der 1860er Jahre das Verständnis des Darwi-
nismus geprägt hatte. Diese Theorie, die, wie wir heute sehen, weit weniger 
mit Darwins Theorie zu tun hat als Weismanns puristische Version, ist in un-
serem Zusammenhang nicht zuletzt deswegen bemerkenswert, weil sie gerade 
versucht hatte, lamarckistische und darwinistische Elemente zu kombinie-
ren.

Die Auffassung der geschichtlichen Evolution der Lebensformen, die sich 
Haeckel unter dem Einfl uß von Darwins On the Origin gebildet hatte, präsen-

20 Zur zeitgenössischen Fachkritik an Darwins Evolutionstheorie im einzelnen vgl. 
z. B. W. Lefèvre, Die Entstehung der biologischen Evolutionstheorie, Frankfurt / Berlin / 
Wien 1984, 80 ff.

21 G. Zirnstein, August Weismann, in: I. Jahn / M. Schmitt (Hg.), Darwin & Co. Eine 
Geschichte der Biologie in Portraits, München 2001, 428.

22 Weismanns Hypothese einer internen »Germinalselektion« sprengt diesen Rah-
men nicht und kann deswegen hier unbeachtet bleiben. Zu dieser Hypothese vgl. die 
Vorträge 25 und 26 in: A. Weismann, Aufsätze über Vererbung, a. a. O.



28 Wolfgang Lefèvre

tierte er 1866 den Fachkollegen in seiner zweibändigen Generellen Morphologie. 
Etwas populärer im Stil, aber der Sache nach weitgehend identisch, legte er sie 
in einem Vorlesungszyklus dar, den er zwei Jahre später unter dem Titel Na-
türliche Schöpfungsgeschichte veröffentlichte. Es gibt kein zweites Buch, das das 
anfängliche Darwin-Verständnis in Deutschland so maßgeblich bestimmte wie 
diese Natürliche Schöpfungsgeschichte.

Im Lichte der bisherigen Ausführungen springt an Haeckels Evolutions-
theorie als erstes die Marginalisierung der individuellen Variationen ins Auge, 
die bei Darwin den Ausgangspunkt und das Fundament der ganzen Theorie 
gebildet hatten. Bei Haeckel ist die »individuelle Abänderung«23 eine von drei 
Instanzen der »indirecten oder potentiellen Anpassung«24, die ihrerseits der 
»directen oder actuellen Anpassung«25 als Faktor der organismischen Evoluti-
on deutlich nachgeordnet ist. Bei dieser »directen oder actuellen Anpassung«26 
aber handelt es sich um nichts anderes als die besprochene lamarckistische 
Anpassung durch Gebrauch. Solche Anpassungen, und nicht zufällige indivi-
duelle Variationen, stehen im Zentrum der Haeckelschen Evolutionstheorie.27 
Als Vergleichender zoologischer Anatom ohnehin in erster Linie am Tierreich 

23 E. Haeckel, Generelle Morphologie der Organismen, a. a. O., Bd. II, 202.
24 Ebd.
25 Ebd., 207 ff.
26 Ebd.
27 Sowohl die Marginalisierung der individuellen Variationen als auch die zentrale 

Rolle der Anpassung durch Gebrauch müssen im Zusammenhang mit Haeckels grund-
legender Theorie der Wechselwirkung zweier allgemeiner »physiologischer Functionen« 
gesehen werden, nämlich der Wechselwirkung von Vererbung und Anpassung, auf der 
alle Formbildung beruhen soll. (E. Haeckel, Generelle Morphologie der Organismen, 
a. a. O., Bd. II, 167 f.) Haeckel bezeichnete die »Erblichkeit«, d. h. die Fähigkeit Struktur-
dispositionen zu vererben, auch als »inneren Bildungstrieb« (ebd., 168), weil organische 
Strukturen, die sich aufgrund solcher Dispositionen ausbilden, als innerorganismisch 
determiniert zu verstehen sind. Die »Anpassungsfähigkeit« bezeichnete er entsprechend 
als »äußeren Bildungstrieb« (ebd.), da es sich um die Fähigkeit eines Organismus 
handele, seine Struktur in Wechselwirkung mit seinen äußeren Lebensbedingungen 
zu modifi zieren. Die Wechselwirkung von Erblichkeit und Anpassungsfähigkeit bil-
dete für Haeckel das physiologische Fundament der Evolution: »Die ganze unendliche 
Mannichfaltigkeit der organischen Formen wird also in letzter Instanz lediglich durch 
die Wechselwirkung dieser beiden physiologischen Functionen, der Anpassung und 
der Vererbung hervorgebracht.« (Ebd., 169). Die natürliche Selektion, der »Kampf 
ums Dasein«, kam erst als »Summe« der »besonderen Verhältnisse« ins Spiel, »unter 
denen diese Wechselwirkung überall stattfi ndet, und von denen sie in hohem Maasse 
begünstigt wird«. (Ebd.). Haeckel war überzeugt, mit dieser Theorie des Zusammen-
wirkens von Vererbung, Anpassung und natürlicher Selektion den »Grundgedanke(n) 
von Darwin’s Selections-Theorie« erfaßt und ausgesprochen zu haben. (Ebd., 167). Tat-
sächlich präsentierte er eine Theorie, die Antworten auf Fragen gab, die nicht Darwins 
Fragen gewesen waren.



 Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen 29

orientiert, maß Haeckel dabei dem aktiven Verhalten besonderes Gewicht bei, 
mit dem Lebewesen auf veränderte Lebensbedingungen reagieren.

»Indem sich der thierische Wille den veränderten Existenzbedingungen durch an-
dauernde Gewöhnung, Uebung u. s. w. anpaßt, vermag er die bedeutendsten Umbil-
dungen der organischen Formen zu bewirken.«28

Der Umstand, daß Haeckel seine Evolutionstheorie im Rahmen seiner Generel-
len Morphologie ausarbeitete, erweist sich als ein wichtiger Schlüssel zum Ver-
ständnis dieser Theorie. Seine Konzeption der Evolution stand damit von 
vornherein im Kontext einer – wie es im Untertitel dieses Werkes heißt – orga-
nischen Formen-Wissenschaft. In diese Wissenschaft, die beanspruchte, für die 
organischen Formbildungen übergreifende Gesetze aufzustellen und einheitli-
che Erklärungen anzubieten,29 lag der Akzent auf tatsächlichen oder vermeint-
lichen Regularitäten in den Bildungen bzw. Abwandlungen der organischen 
Formen, die sich dem Embryologen in den Metamorphosen der Embryonal-
entwicklung der verschiedenen Arten einer Klasse oder dem Vergleichenden 
Anatomen in den Abwandlungsreihen ihrer homologen Organe darboten. Die-
se Regularitäten schienen vor allem eine Entwicklungsgesetzmäßigkeit organi-
scher Formen nahezulegen, nämlich die einer Entwicklung vom Einfachen 
zum Komplexen, von homogenen organischen Strukturen zu solchen mit 
funktionsdifferenzierten Organen. Dies sah nicht nur Haeckel so. Embryolo-
gen wie z. B. Karl Ernst von Baer (1792–1876) und Vergleichende Anatomen 
wie Richard Owen (1804–1892) hatten entsprechende Form bil dungs ge setz-
mäßigkeiten zu formulieren versucht, dabei aber an eine Formlogik des Orga-
nischen gedacht, die als idealistische oder transzendentale Morphologie be-

28 E. Haeckel, Natürliche Schöpfungsgeschichte, a. a. O., 190. Welche geradezu persön-
liche Note diese Betonung des Willens hat, läßt eine Stelle in der Generellen Morphologie 
erahnen: »Der Umfang meiner ganz ungeübten Oberarme hatte sich innerhalb eines 
Zeitraumes von anderthalb Jahren durch fortgesetzte energische Turn-Uebungen fast 
genau verdoppelt. Dieses enorme Muskelwachsthum und die damit verbundene Ue-
bung der Willens-Vorstellungen wirkte nun mächtig zurück auf die übrigen Vorstellun-
gen meines Gehirns und insbesondere auf diejenigen des Denkens. Ihnen verdanke ich 
zum grossen Theile (zum großen Theile allerdings auch anderen cumulativ einwirken-
den Ursachen), daß die in meinem Gehirne vorherrschenden dualistischen und teleolo-
gischen Irrthümer immer mehr den monistischen und causalen Vorstellungen wichen 
und ihnen zuletzt vollständig das Feld liessen.« (E. Haeckel, Generelle Morphologie der 
Organismen, a. a. O., Bd. II, 213).

29 Zu Haeckels Projekt einer generellen Morphologie, das nichts geringeres als 
den Versuch einer Synthese von Vergleichender Anatomie, Entwicklungsgeschichte 
und Zytologie darstellte, vgl. z. B. Paul Weindling im Teil Darwinism in Germany, in: 
P. Corsi / P.  J. Weindling, Darwinism in Germany, France, and Italy, in: D. Kohn (Hg.), The 
Darwinian Heritage, Princeton 1985, 690 ff., insbes. 693.



30 Wolfgang Lefèvre

zeichnet werden kann.30 Im Gegensatz dazu ging es Haeckel jedoch gerade 
darum, diese Gesetzmäßigkeiten »mechanisch« zu erklären. Und genau dafür 
schien ihm Darwins Deszendenztheorie oder das, was er darunter verstand, 
das geeignete Mittel. Sie schien ihm die Möglichkeit zu eröffnen, die morpho-
logischen Regularitäten aus der realgeschichtlichen Entwicklung der Arten 
abzuleiten.

Haeckels »Biogenetisches Grundgesetz«, nach dem die Ontogenese eine 
abgekürzte Rekapitulation der Phylogenese darstellt, stand im Zentrum dieses 
Versuchs, die Gesetzmäßigkeiten der organischen Formbildung mechanisch 
zu erklären.31 Wenn nämlich die Formen, die der Embryo in der Ontogenese 
durchlief, als Rekapitulationen stammesgeschichtlicher Stadien der betreffen-
den Art gedeutet werden konnten, dann waren die Gesetzmäßigkeiten dieser 
Formenabfolge weder in transzendentalen Formlogiken noch in einer der 
Teleologie Tür und Tor öffnenden Entwicklungstendenz des Organismus zu 
suchen, sondern in der Stammesgeschichte der Art. Diese aber erklärte sich 
aus der ständigen Anpassung an sich ändernde Lebensbedingungen.32 Die 

30 Für Owen vgl. z. B. N. Rupke, Richard Owen, in: I. Jahn / M. Schmitt (Hg.), Dar-
win & Co., a. a. O., 252; für van Baer siehe z. B. E. Muzrukova, Karl Ernst von Baer, in: 
I. Jahn / M. Schmitt (Hg.), Darwin & Co., a. a. O., 307.

31 Obwohl Haeckel die Bezeichnung »Biogenetisches Grundgesetz« erst in seiner 
Monographie über die Kalkschwämme einführte und dort auch den Inhalt dieses Ge-
setzes ausführlich darlegte (E. Haeckel, Die Kalkschwämme, 2 Bde., Berlin 1872, Bd. I, 
471 ff.), war die Verknüpfung von Onto- und Phylogenese bereits für die Argumentation 
der Generellen Morphologie von entscheidender Bedeutung – vgl. insbes. das 20. und 
26. Kapitel des zweiten Bandes, wo sich auch die klassische Formulierung des Gesetzes 
fi ndet: »Die Ontogenesis ist die kurze und schnelle Recapitulation der Phylogenesis, be-
dingt durch die physiologischen Functionen der Vererbung (Fortpfl anzung) und Ernäh-
rung (Anpassung). […] Das organische Individuum wiederholt während des raschen 
und kurzen Laufes seiner individuellen Entwicklung die wichtigsten von denjenigen 
Formveränderungen, welche seine Voreltern während des langsamen und langen Laufes 
ihrer paläontologischen Entwicklung nach den Gesetzen der Vererbung und Anpassung 
durchlaufen haben.« (E. Haeckel, Generelle Morphologie der Organismen, a. a. O., Bd. II, 
300). 1872 unterstrich er ausdrücklich, daß auf dieser Theorie »nach meiner unerschüt-
terlichen Ueberzeugung das ganze innere Verständniss der Entwicklungsgeschichte 
beruht« und daß mit »diesem ›ersten Grundgesetze der organischen Entwicklung‹ […] 
die ganze Descendenz-Theorie untrennbar verbunden (ist); beide stehen und fallen mit 
einander«. (E. Haeckel, Die Kalkschwämme, a. a. O., Bd. I, 471). – Auch die Termini 
»Ontogenese« und »Phylogenese« wurden von Haeckel in der Generellen Morphologie 
eingeführt.

32 Formabänderungen eines Organismus infolge Anpassung durch Gebrauch wur-
den dabei als ein Entwicklungsschritt verstanden, der zur abgeschlossenen Ontogenese 
noch hinzu kam. Bei den Nachkommen erfolgte dann diese neu hinzugekommene 
Formänderung als letzter Schritt in der normalen Ontogenese. Unterstellte man aber 
das, was für diesen letzten Schritt gilt, für alle Schritte der Ontogenese, so stellte sich die 



 Der Darwinismus-Streit der Evolutionsbiologen 31

Regularitäten und Gesetzmäßigkeiten der organischen Morphogenese, die bis 
dahin immer wieder idealistische Deutungen aufgedrängt hatten, erschienen 
so als Resultate eines phylogenetischen Prozesses, der auf einer mechanischen 
Interaktion zwischen Organismus und Umwelt beruhte. Die Grundzüge der 
mechanischen Wissenschaft von den entstehenden Formen – wie der Untertitel 
des zweiten Bandes der Generellen Morphologie lautet – konnten geschrieben 
werden.

Das Biogenetische Grundgesetz beinhaltete jedoch eine Verschränkung von 
Ontogenese und Phylogenese, die sich als folgenreich für das Verständnis der 
letzteren erweisen sollte. Denn wie die Ontogenese nach diesem Gesetz zur 
Rekapitulation der Phylogenese wurde, so die Phylogenese zur Fortschreibung 
der Ontogenese. Die Phylogenese geriet aber damit in den Bann der Entwick-
lungsvorstellungen, die mit der Ontogenese verknüpft waren.

Zum einen geriet sie so in den Bann einer linearen Auffassung von Ent-
wicklung. Bei Darwin hatte sich die Evolution der Arten als eine divergierende 
Entwicklung in alle Richtungen dargestellt, wobei abgebrochene Entwicklun-
gen (Aussterben) und ungleichmäßige Divergenzbildungen in den einzelnen 
Entwicklungszweigen ein eher chaotisches und »unordentliches« Bild erga-
ben.33 Nicht die Entwicklungslinien der einzelnen Taxa bestimmten dies Bild, 
sondern eine wirre Verzweigung dieser Linien in alle Richtungen, die es verbot, 
eine erdgeschichtlich ältere Form – z. B. die Fische – nur als Vorfahren jüngerer 
Formen – der Reptilien, Vögel und letztlich der Säuger – anzusehen, anstatt als 
die Form, die sich in alle rezenten Wirbeltierklassen ausdifferenzierte, die der 
Fische eingeschlossen. Bei Haeckel dagegen dominierten Entwicklungslinien 
das Bild der Evolution der Formen. Dies wird besonders an den phylogene-
tischen Stammbäumen deutlich, die er rekonstruierte. Am eindrücklichsten 
in dieser Hinsicht ist der wiederholt wieder abgedruckte Eichbaum aus der 
Anthropogenie von 1874, der die zum homo sapiens führende Entwicklung 
repräsentiert.34 Peter Bowler hat gezeigt, daß auch die weniger verdächtig 
aussehenden Stammbäume der Generellen Morphologie von einer linearen 
Entwicklungsauffassung her konzipiert sind.

Sequenz ihrer Formänderungen als die additive Sequenz der adaptiven Formänderun-
gen dar, die die Art im Laufe ihrer Geschichte Schritt für Schritt in Anpassung an sich 
ändernde Lebensbedingungen erworben hatte. Die Ontogenese war dann in der Tat in 
einem ganz unspektakulären Sinn Rekapitulation der Phylogenese.

33 Zu Darwins phylogenetischen Diagrammen vgl. J. Voss, Darwins Diagramme 
– Bilder von der Entdeckung der Unordnung, Preprint des Max-Planck-Instituts für Wis-
senschaftsgeschichte, Berlin 2003.

34 E. Haeckel, Anthropogenie oder Entwickelungsgeschichte des Menschen. Gemeinver-
ständliche wissenschaftliche Vorträge über die Grundzüge der menschlichen Keimes- und 
Stammes-Geschichte, 2 Bde., Leipzig 1874, Tafel XII.



32 Wolfgang Lefèvre

Abb. 1: Ernst Haeckels monophyletischer Stammbaum der Wirbeltiere. 
 (Haeckel 1866, Tafel VII)

Abb. 2: Diagramm des Haeckelschen Stammbaums von Peter Bowler. 
 (Bowler 1988, 88)

Solche Stammbäume bringen nicht allein plastisch zum Ausdruck, wie die 
Phylogenese durch die Verzahnung mit der Ontogenese in den Bann einer 
linearen Entwicklungsvorstellung gebracht wurde. Sie zeigen darüber hinaus 
eine weitere Konsequenz dieser Verzahnung an, nämlich daß in dieser linearen 




