
Foerster
Textfeld
978-3-476-02543-2   Heine-Jahrbuch 2014
© 2014 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)



Aufsätze

I.

Auf die Verlierer
Heines »Nordsee«-Oden

Von Michael Auer, München

Nicht umsonst bezeichnet sich Heinrich Heine in einem Brief an Julius Campe 
einmal als den »Hofdichter der Nordsee« (HSA XX, 254). Hat er doch mit der 
»Nordsee« freirhythmische Verse vorgelegt, die über Goethe auf die höfisch-aristo-
kratische Tradition der Ode, vor allem auf das pindarische Siegeslied, zurückwei-
sen. Diesen in der Forschung – soweit ich sehen kann – bislang vernachlässigten 
Traditionszusammenhang will ich untersuchen; und zwar, weil ich davon ausge-
he, dass dadurch die sonderbare Tatsache erklärt werden kann, dass Heine zwar 
mehrfach und nachdrücklich den innovativen Charakter seiner »Nordsee«-Lyrik 
betont, aber nie wieder an ihre Form anschließt.1 Dieser Widerspruch, der in der 
Forschung nach wie vor nicht zufriedenstellend plausibilisiert wurde, lässt sich 
m. E. auf die paradoxe Geste zurückführen, mit der sich Heine in die Tradition der 
Ode einschreibt. Da er nicht mehr die Sieger der Geschichte, sondern deren Ver-
lierer feiern will, mutet er der Form eine unerhörte Verkehrung zu, die nur einmal 
möglich ist. Dass er die Odenform in dieser Verkehrung auch gleichsam zu Ende 
schreibt, hat Folgen für das Selbstverständnis von Heines eigenem Schreiben, das 
sich zeitlebens zwischen Poesie und Prosa ansiedelt. Denn in der gegen sich selbst 
gewendeten Form der Ode artikuliert sich eine gegen sich selbst gewendete Dia-
lektik, die nicht wie Hegel den Siegeszug der Prosa der Moderne als Überwindung 
einer Poesie der Heldenzeit verkündet, sondern aufzeigt, wie selbst noch diese Ge-
schichtserzählung Hegels an der angeblich abgetanen Heldenpoesie fortschreibt. 

Meine Betrachtungen gliedern sich in drei Teile: zwei längere, gefolgt von 
einem kürzeren, abschließenden und ausblickenden Abschnitt. 



2 Michael Auer · Auf die Verlierer. Heines »Nordsee«-Oden

1.

Bevor ich mich Heine selbst zuwende, muss ich – in aller gebotenen Kürze – auf 
die Tradition der Ode eingehen. Die folgenden formhistorischen Ausführungen 
werden notwendig holzschnittartig bleiben und dienen nur dem Zweck, meine 
Thesen zu profilieren.

Das, was man im 18. Jahrhundert als Ode bezeichnet, erweist sich schnell 
als eine seltsam zusammengewürfelte Gattung. Herder, der in ihr die Wurzel 
jeglicher Dichtung suchte, fand keine durchweg gültigen Merkmale der Form, 
weshalb er sie als »Proteus unter den Nationen« charakterisierte.2 Tatsächlich gal-
ten damals so unterschiedliche Dichtungen wie altgriechische Dithyramben und 
römische Carmina, germanische Bardengesänge und alttestamentarische Psalmen 
als Oden.3 Zum wohl wichtigsten Bezugsautor dieser Tradition avanciert im 18. 
Jahrhundert der altgriechische Dichter Pindar.4 Immer wieder wird auf seine Epi-
nikien Bezug genommen, die Sieger bei den Panhellenischen Spielen feiern. Die 
Gründe für die Bedeutung Pindars sind zugleich poetologischer und politischer 
Natur. Seine Siegeslieder nehmen für sich in Anspruch, das glückliche Gescheh-
nis eines Sieges, das ansonsten der Vergessenheit anheimfallen würde, zu etwas 
Ruhmwürdigem zu machen, dieses Geschehnis also gewissermaßen selbst erst 
hervorzubringen, indem er ihm einen Sinn zuspricht. Der Held konstituiert sich 
also Pindars Konzeption zufolge dadurch, dass er besungen wird.

Dieses Verhältnis von Held und Sänger wird in der folgenden Tradition auf 
die Beziehung von Souverän und Dichter übertragen. Modellbildend sind hier 
Horaz’ berühmte Augustus-Oden. Mit Horaz werden aus den aristokratischen 
Siegesliedern Pindars höfische Herrscheroden, die dank der Komplexität des 
Verhältnisses von Potentat und Poet panegyrische, aber auch paränetische Züge 
annehmen können: Der Dichter kann sich im Lob des Herrschers ergehen, aber 
auch Ansprüche an ihn anmelden. Die solchermaßen der Form innewohnen-
den Spannungen sind es auch, die der Ode erlauben, eine Schlüsselrolle bei der 
Autonomisierung der Literatur zu spielen, die sich vor allem im Laufe des 18. 
Jahrhunderts von den höfischen Kontexten emanzipiert. Dabei wird insbesondere 
das pindarische Siegeslied zum Vorbild, von dem schon Horaz behauptet hat, 
es erhebe sich über die Gesetze der dichterischen Form.5 Weil Pindar außerdem 
über die Gestaltung von Held und Herrscher gewissermaßen verfügen will, wird 
er zum Vorbild eines Dichters, der sich nicht nur unabhängig vom Herrscher, 
sondern über diesen sogar erhoben weiß.6

Die sich auf Pindar berufende erhabene Dichtung zwischen Klopstock und 
Goethe tritt in Konkurrenz zum politischen Souverän, indem sie sich in einer 
autonomen Sphäre selbst gleichsam souverän setzt. Legitimieren kann sich dieser 



3Michael Auer · Auf die Verlierer. Heines »Nordsee«-Oden

quasi-souveräne Charakter dadurch, dass Dichtung als eine »heilige« ausgegeben 
wird.7 Damit tritt also ein sakraler, mithin religiöser Aspekt hinzu, der vornehm-
lich aus der Psalmendichtung herrührt und der den ausdrücklich politischen Cha-
rakter solcher Autonomie tendenziell in den Hintergrund drängt (aber niemals 
ganz verdrängt). Diese Verdrängung ließe sich etwa anhand von Goethes frühen 
Sturm-und-Drang-Oden, vor allem der »Harzreise im Winter« zeigen. Soweit in 
aller Kürze zur unförmig-›proteischen‹ Form der Ode.

An Goethes früher, erhaben-religiöser und zugleich implizit politischer Lyrik 
scheint sich mir Heine in den ersten beiden Abteilungen der »Nordsee« abzuar-
beiten. Im Gegensatz zur folgenden dritten (und letzten) Abteilung sind diese 
nicht in Prosa, sondern in Versen verfasst. Formal zeigt sich der Rückgriff auf 
die durch Goethe vermittelte Ode in der zumeist freirhythmischen Anlage der 
Gedichte, inhaltlich in der erhabenen Verklärung der Natur. Das Meer wird für 
Heine – das eingangs angeführte Zitat vom »Hofdichter der Nordsee« legt dies 
bereits nahe – damit aber nicht nur zum Element einer individuellen Natur- und 
Selbsterfahrung. Als Hof verstanden, wohnt dem Meer schon eine gesellschaft-
liche und politische Dimension inne. Sinnfällig wird der Rückgriff auf die Ode 
spätestens im fünften Gedicht, das von der Inthronisation einer Königin kündet, 
die vom lyrischen Ich mit der Sonne gekrönt und dem blauen Himmel umman-
telt wird. Da hier, wie die ironische Wendung des Gedichts zeigt, eigentlich die 
Überhöhung einer Geliebten gemeint ist, werden das höfisch-politische Ereignis 
der Krönung und eine intim-private Situation überblendet: Der Hof der Nordsee 
entsteht, indem das lyrische Ich einer Geliebten den Hof macht. Wie viele der 
anderen parodistischen Wendungen dient diese Ironisierung höfischer Repräsen-
tation nicht zuletzt dem Zweck, aufzuzeigen, dass die in der Ode verliehene Sou-
veränität (sei es, wie hier, die eines Herrschers bzw. einer Herrscherin, sei es, wie 
anderswo, die des lyrischen Ichs) eine bloße Illusion ist.

Heine hat das Gedicht, das in der Fassung der »Reisebilder« »Huldigung« 
überschrieben ist, für die Neuausgabe im »Buch der Lieder« in »Krönung« umbe-
nannt – und gleich an den Anfang der Sammlung gestellt. Durch diese Eingriffe 
in den Text wird die Tradition höfischer Gelegenheitsdichtung also gleich zu 
Beginn aufgerufen. Die Verschiebung des Gedichts an den Anfang hat den wei-
teren Effekt, dass sich die Frage nach der lyrischen Form der »Nordsee« schon im 
Eingangsgedicht aufdrängt. Heben sich doch die freien Rhythmen dieses und der 
meisten der nun folgenden Gedichte ganz entschieden von der strengen Regel-
mäßigkeit der »Sonette[ ]«, »Terzinen« und »Stanzen« ab, die das lyrische Ich hier 
angeblich zum »Hofstaat« seiner Herrscherin machen will (DHA I, 359).

Die im Eingangsgedicht anklingende (und schon ironisierte) Verbindung von 
hoher Lyrik und höfischer Politik wird im tragenden Motiv der Seefahrt weiter 



4

verfolgt. Seit der altgriechischen Odentradition kann die Schifffahrtsmetapher so-
wohl für die Geschicke des Gemeinwesens als auch für den Gang der Lyrik stehen. 
Wie die »Reise von München nach Genua« bezeugt, ist Heine mit dieser Tradition 
durch die einflussreiche horazische Ode »O navis referent« vertraut, in der die 
Schifffahrtsmetapher im Zentrum steht (s. DHA VII, 33). Während der spätere 
Heine vor allem auf die politische Dimension des Motivs abhebt – die Metapher 
des Staatsschiffs findet sich bis in die Journalistik der späten 40er Jahre hinein –, 
sind die poetologischen Aspekte der Seefahrt in seiner »Nordsee«-Lyrik ebenfalls 
präsent. Nicht nur das Motiv der Seefahrt, sondern auch die Motive, die während 
dieser Fahrt ins Spiel gebracht werden, verweisen auf die Tradition der Ode. Hei-
nes lyrische Odyssee auf der »Nordsee« ist durch eine Hypertrophie miteinander 
konkurrierender mythologischer und geschichtlicher Erzählungen charakterisiert, 
die das poetologische Prinzip, das hinter Pindars politischer Dichtung steht, ge-
radezu überborden lässt. Um das zufällige Ereignis eines Sieges in eine historisch-
mythologische Erzählung einzubetten, konnte Pindar aus einer Vielzahl verschie-
dener Mythen und sogar von Varianten einer bestimmten Mythe auswählen, eine 
Situation, auf die seine Gedichte immer wieder reflektieren. Welche Versatzstücke 
er – teilweise sogar unter explizitem Ausschluss anderer sich anbietender – in einer 
bestimmten Ode verarbeitet, hängt vor allem davon ab, in welchem der griechi-
schen Stadtstaaten sie aufgeführt werden soll.8 Die Wahl des Mythos hat also für 
Pindar eine gesellschaftspolitische wie auch poetologische Bedeutung.

An Heines ›Hof‹ der Nordsee wird dieses poetologische Modell in eine ande-
re Art von politischer Öffentlichkeit verlagert, wobei sich Pindars Ansatz noch 
verschärft. Himmel und Meer werden zu Projektionsflächen, auf denen verschie-
dene, inkompatible Narrative mythischer Sinngebung – und zwar offenbar ganz 
bewusst – neben- und übereinander projiziert werden. Die Mythen, die dabei ins 
Spiel kommen, stammen zudem nicht nur wie bei Pindar aus der griechischen 
Tradition, sondern gleich aus mehreren Mythologien. Dies ist nicht nur deshalb 
eine wichtige Neuerung, weil sich Heine damit auf markante Weise in die Tra-
dition der pindarischen Ode einschreibt, sondern auch, weil sich hier andeutet, 
in welcher Weise er die Ode gegen geschichtsphilosophische Teleologien mobili-
sieren kann. »Die Nordsee« ruft nämlich die gesamte Hegel’sche Weltgeschichte 
noch einmal auf. In den »Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte«, die 
Heine, wie man weiß, im Wintersemester 1822/23 gehört hat9, unterscheidet He-
gel vier aufeinanderfolgende Stadien dieser Weltgeschichte: die orientalische, die 
griechische, die römische und die germanische Welt.10 Diese Einteilung hat eine 
Entsprechung in der Ode des 18. Jahrhunderts, die – wie oben bereits gesagt – ori-
entalische, griechische, römische und germanische Dichtungen auf einen Begriff 
zu bekommen versucht.

Michael Auer · Auf die Verlierer. Heines »Nordsee«-Oden



5

Dass dieser Synkretismus der Ode bei Heine geradezu ausgestellt wird, lässt sich 
besonders gut am Beispiel der Sonne belegen, hier wohl die Zentralfigur mythisie-
render Deutung. Ich wähle dieses Beispiel übrigens auch deshalb, weil der Bezug 
von Ode und Geschichtsphilosophie darin augenfällig wird. In einem der ersten 
Gedichte wird die Sonne in die römische Tradition gestellt und als eine männli-
che Figur gedeutet. »Luna, die Göttin, und Sol, der Gott« (DHA I, 361), hätten 
sich, wie der anschließende, offenbar erfundene Mythos berichtet, einst zerstritten 
und wanderten seither getrennt übers Himmelszelt. Am Ende des ersten Zyklus’ 
– in der berühmten Christus-Epiphanie auf hoher See – wird aus dem heidnisch-
römischen Sonnengott auf einmal das »Sonnenherz[ ]« (DHA I, 391) des christ-
lichen Heilsbringers. Im zweiten Zyklus sodann ändert sich sogar das Geschlecht 
der Sonne. Nun tritt sie als eine weibliche Figur auf, die nicht mehr vom Mond 
geschieden, sondern mit dem »alten Meergott« (DHA I, 405) unglücklich verhei-
ratet ist. Und zu guter Letzt entpuppt sich die Sonne als die Nase des Weltgeistes:

Die glühende Sonne dort oben
Ist nur eine rothe, betrunkene Nase,
Die Nase des Weltgeist’s;
Und um die rothe Weltgeist-Nase
Dreht sich die ganze, betrunkene Welt. (DHA I, 425)

Die Reihe mythischer Sinngebungen endet mithin in der Geschichtsphilosophie 
Hegels.

2.

Wenn man so will, führt »Die Nordsee« ihre Leser an der »Weltgeist-Nase« herum. 
Und zwar nicht nur inhaltlich, sondern auch strukturell. Die in den Gedichten 
erfolgende gegenseitige Relativierung der mythologisch-religiösen Geschichten 
steht – ähnlich wie Hegels Dialektik der Religion oder Kants Dialektik des tran-
szendentalen Scheins – im Dienste der Aufklärung. Dieser Aufklärung verfällt 
nun aber auch noch Hegels Anspruch, Philosophie und Geschichte durch seine 
dialektische Methode zu vollenden. Zwar kommt der zweite Zyklus, wie es im 
Titel des »Weltgeist«-Gedichts heißt, »Im Hafen« (und dort im Bremer Ratskeller) 
an, doch hat das lyrische Ich auch hier keinen festen Grund unter den Füßen. 
Das betrunkene Drehen der Welt lässt keine Verinnerlichung der Weltgeschichte 
in einem zu sich gekommenen Weltgeist zu. Anstatt zu einer »Er-Innerung«11 im 
Hegel’schen Sinne werden die Erinnerungen veräußerlicht und zwar in das spie-
gelnde Glas mit Wein, der taumeln macht, indem man ihn trinkt:

Michael Auer · Auf die Verlierer. Heines »Nordsee«-Oden



6

Wie doch die Welt so traulich und lieblich
Im Römerglas’ sich wiederspiegelt, 
Und wie der wogende Mikrokosmus
Sonnig hinabfließt in’s durstige Herz!
Alles erblick’ ich im Glas, 
Alte und neue Völkergeschichte […]. (DHA I, 423)

Diese Bewegung von Verinnerlichung und Veräußerlichung wird auch in der 
Verlaufsform des Gedichts dargestellt, das in seinem Gang eine unmögliche Be-
wegung inszeniert: Das lyrische Ich wird in einer Art Initiation in die innersten 
Gemächer des Kellers eingelassen, zugleich aber am Schopfe gepackt und aus dem 
Lokal geworfen. Dabei wird die Initiation durch den Rauswurf textlich gerahmt: 
In Vers 27 heißt es, der Kellermeister packe das lyrische Ich am Schopfe, sodann 
wird von der Initiation berichtet – aber nur um dann zu erzählen, wie das lyrische 
Ich auf die Straße gesetzt wurde. Weil so nicht klar wird, ob die Initiation tat-
sächlich stattgefunden hat oder nur geträumt wurde, wird sie durch die textliche 
Rahmung gleichsam eingeklammert.

Welche Dialektik Heines torkelndes Weltgeschehen bestimmt, wird in dem 
oft als zentrales Gedicht der »Nordsee« geltenden »Die Götter Griechenlands« 
verhandelt. »Die Götter Griechenlands« sind eine Art Kontrafaktur des gleich-
namigen Schiller-Gedichts, gegen das es inhaltlich wie formal jedoch markant 
absticht. Wo Schillers lyrisches Ich die mythische Verbrämung der Natur als äs-
thetisierende Weltanschauung feiert und deren Ende betrauert, macht dasjenige 
Heines aus seiner grundlegenden Antipathie keinen Hehl:

Ich hab euch niemals geliebt, ihr Götter!
Denn widerwärtig sind mit die Griechen,
Und gar die Römer sind mir verhaßt. (DHA I, 415)

Auch formal heben sich Heines freie Rhythmen gegen Schillers regelmäßige, ge-
reimte Strophen ab, in denen die ästhetische Ordnung des mythischen Kosmos, 
von der sein Gedicht spricht, metrisch sinnfällig wird.

Die freien Rhythmen der »Nordsee« orientieren sich dagegen eher an Goethes 
Sturm-und-Drang-Lyrik.12 Was hinter Heines nicht Goethe’scher, sondern pseu-
do-Goethe’scher Umschrift des Schiller-Gedichts steht, wird in einer Anekdote 
aus der »Dritten Abteilung« der »Nordsee« deutlich: Dort wird in adliger Runde 
die Frage gestellt, ob Schiller oder Goethe größer sei. Entgegen den für Schil-
ler optierenden Aristokraten, die die angebliche »Irreligiösität« Goethes und die 
daraus möglicherweise entspringenden »falschen politischen Ansichten« fürchten 
(DHA VI, 146), spricht sich der hinzugezogene Erzähler für Goethe aus: Weil 
dieser »mit seinem klaren Griechenauge, Alles sieht, das Dunkle und das Helle, 

Michael Auer · Auf die Verlierer. Heines »Nordsee«-Oden




