
Anselm Grün / Hsin-Ju Wu

Das kleine Buch vom Helfen



Originalausgabe
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlagkonzeption: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Stock-Fotografie-ID: 488244902

Satz: Arnold & Domnick, Leipzig
Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-39039-5



Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   9

1. Biblische Bilder  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           16

Das Gleichnis vom barmherzigen Samariter  

(Lk 10,25–37) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  16

Die blutflüssige Frau, die alles gegeben hat  

(Mk 5,24–34) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 22

Die vier Worte, die das Abendmahl beschreiben  

(Mk 1,11) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 28

Wie Maria auf die Bedürfnisse der Menschen hören (Lk 

10,38–42) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  31

Jesus sorgt für sich selbst (Mk 6, 31–34) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 34

2. Sorge für sich selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       36

Sorge für die eigene Gesundheit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 40

Höre auf die eigenen Emotionen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 43

Achte auf die eigene Seele  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 47

Höre auf die Träume . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  53

Höre auf die inneren Bilder .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  54

Suche nach dem Sinn für die Arbeit durch Werte . .  .  .  .  .  .  .  .  58



Für sich sorgen in schwierigen Arbeitsverhältnissen .  .  .  .  .  .  .  63

Für sich sorgen bei Enttäuschung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  71

Für sich sorgen bei Überforderung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  75

Für sich sorgen durch Neinsagen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 77

Für sich sorgen durch Hingabe . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 80

Das richtige Maß der Sorge für sich selbst .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  83

3. Rituale als konkrete  
Selbstfürsorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              87

Rituale am Morgen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 92

Rituale vor schwierigen Sitzungen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 94

Rituale vor einem schwierigen Gespräch .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 96

Rituale als Schutz vor Verletzungen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 97

Rituale am Ende der Arbeit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 99

Rituale am Ende des Tages . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         103

Schluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   105

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 109

Die Autoren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              111







- 9 -

Einleitung

Helfende Berufe sorgen für Menschen, die in Not sind, 
für bedürftige Menschen, für Menschen, die sich selbst 
nicht helfen können. Ohne die vielen Erzieher und 
Erzieherinnen, ohne die Sozialarbeiter und Sozialarbei-
terinnen, ohne die vielen Krankenschwestern und Pfle-
ger wäre unsere Gesellschaft kälter. Und viele hilfsbe-
dürftige Menschen würden sich alleingelassen fühlen. 
Die Menschen, die einen helfenden Beruf für sich 
gewählt haben, sind ein Segen für die Gesellschaft. Aber 
das können sie nur sein, wenn sie auch für sich selbst gut 
sorgen. 

Neben den helfenden Berufen gibt es viele Menschen 
in unserer Gesellschaft, die ehrenamtlich anderen Men-
schen helfen. Sie besuchen kranke Menschen in der 
Gemeinde, sie engagieren sich für Menschen, die allein-
stehen, die alt sind und Hilfe brauchen. Sie setzen sich 
für die Pfarrgemeinde ein. Viele ehrenamtlich Tätige 
machen das neben ihrer Berufsarbeit. Andere sind 



- 10 -

schon pensioniert und denken, sie hätten jetzt Zeit, sich 
für andere Menschen einzusetzen. Aber oft genug gehen 
sie an die Grenze ihrer Belastbarkeit. Sie überfordern 
sich und werden dann manchmal müde in ihrem Ein-
satz. Auch die ehrenamtlichen Helfer brauchen ein 
Gleichgewicht zwischen der Fürsorge für andere Men-
schen und der Sorge für sich selbst. 

Im Jahre 1977 hat der deutsche Psychotherapeut Wolf-
gang Schmidbauer ein Buch geschrieben mit dem Titel 
„Die hilflosen Helfer“. Darin beschreibt er, dass viele 
Helfer ihren Beruf ergriffen haben, weil sie selbst hilfs-
bedürftig sind. Sie projizieren in ihrem Helfen für 
andere oft nur ihre eigene Hilfsbedürftigkeit auf die 
andern. Sie brauchen das Helfen, damit sie ihr Selbst-
wertgefühl steigern. Dieses Buch hat viele Helfer 
erschüttert und sie oft in ihrer Motivation gelähmt. 
Auch wenn Schmidbauer ein wichtiges Thema in die-
sem Buch anschneidet, dürfen wir auf keinen Fall allen 
Helfern und Helferinnen dieses egoistische Motiv 
unterstellen. Es gibt viele Helfer, die anderen aus Lei-
denschaft helfen und für die ihre Hilfe Ausdruck ihrer 
Liebe zu den Menschen ist. Daher sollten wir die Helfer 
nicht verunsichern, sondern sie stärken. Das ist das 
Anliegen dieses Buches, die vielen Menschen, die sich 



- 11 -

für andere engagieren, in ihrer Arbeit zu ermutigen und 
zu stärken, damit sie sich mit neuer Freude und Zuver-
sicht auf ihre Arbeit einlassen. Zugleich wollen wir 
ihnen Hilfen anbieten, wie sie auch gut mit sich selbst 
umgehen können. Das ist kein egoistisches Motiv. Viel-
mehr ist die gute Sorge für sich selbst eine Voraussetzung, 
dass sie dann auch für andere gut sorgen können, ohne 
Angst haben zu müssen, dass sie sich in ihrer Fürsorge 
verausgaben.

Die Sorge für andere ist ein Akt der Liebe. Erich 
Fromm definiert in seinem Buch „Die Kunst des Lie-
bens“ die Liebe so: „Liebe ist die tätige Sorge für das 
Leben und das Wachstum dessen, was wir lieben. Wo 
diese tätige Sorge fehlt, ist auch keine Liebe vorhan-
den.“ (Fromm 37) Für Fromm braucht die Liebe immer 
vier Grundelemente, damit sie gelingt: Fürsorge, Ver-
antwortungsgefühl, Achtung vor dem anderen und 
Erkenntnis. Damit die Sorge für andere zum Segen 
wird, braucht es die Verantwortung: Ich antworte auf 
die Not des andern Menschen. Aber es braucht auch die 
Achtung. Ich achte auf die Einmaligkeit dieses Men-
schen. Er wird nicht zum Objekt meiner Hilfe, sondern 
ich achte den anderen um seiner selbst willen. Diese 
Achtung ist für Fromm „nicht möglich ohne ein wirkli-
ches Kennen des anderen“ (Ebd. 39). Die Erkenntnis 



- 12 -

sieht hinter der Oberfläche die eigentliche Bedürftig-
keit des Menschen und das, was ihn im Grunde bewegt. 
So kann ich oft hinter seinem Ärger „den verängstigten 
und verwirrten, das heißt den leidenden und nicht den 
verärgerten Menschen“ erkennen. 

Die Aufgabe der helfenden Berufe ist es, für hilfsbedürf-
tige Menschen zu sorgen, für Menschen zu sorgen, die 
nicht ausreichend für sich selbst sorgen können. Es ist 
ihr Ausdruck von Liebe. Aber es ist keine blinde Liebe, 
sondern eine Liebe, die von der Achtung dessen geprägt 
ist, für den wir sorgen. Jesus hat uns gemahnt, dass wir 
in dem Hungernden und Fremden und Kranken nicht 
in erster Linie den Hilfsbedürftigen sehen, sondern 
einen König oder eine Königin. (Vgl. Mt 25,31–46) 
Diese Achtung des anderen als königlichen Menschen 
bewahrt uns davor, dass wir ein Gefälle zwischen uns 
und den Notleidenden errichten. Zur Achtung bedarf 
es auch der Erkenntnis darüber, was die wirklichen 
Bedürfnisse der Menschen sind, für die wir sorgen. 
Indem wir für diese Menschen sorgen, antworten wir 
auf ihre Not und möchten, dass diese Not, soweit es 
möglich ist, gewendet wird. 

Bei dieser Sorge für andere erleben viele Menschen, 
dass sie für sich selbst zu wenig sorgen. Doch auf Dauer 



- 13 -

können wir für andere nur dann gut sorgen, wenn wir 
für uns gut sorgen. Ohne eine gute Sorge für uns selbst 
wird unsere Hilfe nicht wirklich beim anderen ankom-
men. Wir kreisen in der Sorge für uns selbst nicht ego-
zentrisch um uns selbst und um unsere eigenen Bedürf-
nisse. Vielmehr wollen wir durch die Sorge für uns 
selbst unsere Arbeit für die notleidenden Menschen auf 
Dauer effektiver, menschlicher und wärmer machen. 
Ohne Sorge für uns selbst wird die Sorge für andere oft 
zur leeren Routine. Wir achten dann weder auf uns 
noch auf die Notleidenden, sondern nur auf unsere 
Beschäftigung, die sich verselbstständigt.

So möchten wir in diesem Buch einige Anregungen 
geben, wie wir gut für uns sorgen können. Das Buch 
möchte ein guter Begleiter werden für helfende Berufe 
und für alle Menschen, die sich ehrenamtlich für andere 
einsetzen. Es möchte ihre Motivation, anderen zu hel-
fen, stärken und zugleich eine Hilfe sein, dass sie dabei 
auch gut mit sich selbst umgehen. Das Buch will den 
Lesern und Leserinnen zeigen, wie sie beide Pole gut 
miteinander verbinden können: die Sorge für andere 
und die Sorge für sich selbst. Nur wenn beide Pole in ein 
gutes Gleichgewicht kommen, wird unser Helfen für 
die Menschen zum Segen werden. Und wir werden uns 



- 14 -

in unserem Helfen nicht ausgebeutet fühlen. Vielmehr 
wird uns das Helfen Freude bereiten, weil wir beim Hel-
fen in Berührung kommen mit den inneren Quellen, 
die auf dem Grund unserer Seele strömen. Wenn wir 
aus dieser inneren Quelle der Freude, der Dankbarkeit, 
der Liebe – oder theologisch ausgedrückt: aus der Quelle 
des Heiligen Geistes – schöpfen, werden wir in unserem 
Helfen nie erschöpft werden. Das Leben und die Liebe 
wird in uns fließen und uns selbst beglücken.

Wir gehen in diesem Buch von biblischen Stellen aus, 
in denen uns Jesus eine klare Weisung gibt, wie wir die 
Sorge für die anderen mit der Sorge für uns gut verbin-
den können. Jesus selbst hat auf die Not der Menschen 
geantwortet und viele Menschen geheilt. Aber er hat 
immer auch gut für sich selbst gesorgt. Er ist ganze 
Nächte allein auf den Berg gestiegen um zu beten, um 
mit sich und seinem Vater eins zu werden. So ist Jesus 
für uns ein Vorbild, wie wir die Sorge für andere mit der 
Sorge für uns selbst verbinden können. 

Nach der biblischen Begründung wollen wir einige 
Wege beschreiben, wie die Sorge für uns konkret ausse-
hen kann, je nach der Situation, in der wir uns befinden, 
und je nach der Arbeit, die wir tun. Viele, die anderen 
helfen, haben für sich schon gute Wege gefunden, wie 
sie für sich selbst sorgen, damit sie in der Sorge für 



- 15 -

andere nicht erschöpft werden. Wir wollen die Helfer 
und Helferinnen darin bestärken, dass sie ohne schlech-
tes Gewissen auch auf sich selbst schauen können, 
damit sie im Blick auf die anderen die wirklichen Nöte 
erkennen und angemessen darauf antworten.



- 16 -

1. Biblische Bilder

Ich möchte nun ein paar biblische Bilder betrachten, 
die uns einen Weg aufzeigen, wie wir die Hilfe für 
andere mit der Sorge für uns selbst verbinden können.

Das Gleichnis vom barmherzigen Samariter  
(Lk 10,25–37)

Das Gleichnis vom barmherzigen Samariter zeigt wun-
derbar, wie wir die Sorge für andere Menschen mit der 
Sorge für uns auf gute Weise verbinden können. Johann 
Baptist Metz sieht in diesem Gleichnis die Mystik der 
offenen Augen verwirklicht. Es ist die Mystik, die die 
Notlage der Menschen sieht und auf sie aufmerksam 
macht. Diese Mystik hat ein Auge für die, die am Weg-
rand ausgeplündert herumliegen, ausgeplündert von 
einer gnadenlosen kapitalistischen Gesellschaft, ausge-
plündert von den Menschen, die nur auf den eigenen 



- 17 -

Vorteil aus sind, ausgeplündert von ungerechten Struk-
turen und von unmenschlichen Lebensbedingungen.

Der evangelische Neutestamentler Gerd Theißen hat 
dieses Gleichnis so ausgelegt, dass es drei christliche wie 
nicht-christliche Problematisierungen der Hilfsmotiva-
tion überwindet. Das erste psychologische Argument 
gegen die Motivation zu helfen ist das der Selbstausbeu-
tung. Doch das Gleichnis zeigt, dass die Hilfe zum 
Nächsten begrenzt ist. Der Samariter nimmt Abschied 
von dem Hilfsbedürftigen und gibt ihn dem Wirt der 
Herberge weiter zur Pflege. Der Helfende ist nicht iso-
liert, sondern in einem positiven Hilfsklima, damit er 
nicht am Helfersyndrom leidet. 

Das zweite Argument gegen die Motivation zu helfen 
ist ein soziologisches. Es spricht von der kaschierten 
Herrschaft des Helfers. Gegen dieses Argument zeigt 
das Gleichnis, dass es kein Gefälle gibt. Beide – Helfer 
und Notleidender – haben denselben Status. Theißen 
möchte mit dieser Deutung gegen das Gefälle von Hel-
fer und Hilfsbedürftigen argumentieren, das oft der 
Diakonie vorgeworfen wird. Doch der Helfer kommt 
dem Notleidenden nahe, er begegnet ihm auf gleicher 
Augenhöhe. Das ist eine Beziehung unter Gleichbe-
rechtigten. Der Samariter gehört eigentlich zu einem 
Status minderen Ranges. Es besteht dann keine Herr-



- 18 -

schaft des Helfers in dieser Geschichte, keine Machtaus-
übung des Helfers. Aber der Samariter hat offensicht-
lich ein starkes Selbstwertgefühl. Wenn man ein 
gesundes Selbstwertgefühl hat, dann wird in der Gesell-
schaft das Gefälle zwischen den Religionen, zwischen 
den verschiedenen Gruppen und sozialen Milieus auf-
gehoben.

Gegen das evolutionäre Argument über die dysfunk-
tionale Gegenselektion der Hilfe: Wenn du ein Leben 
jenseits des Selektionsprinzips willst, dann handle anti-
selektionistisch: Rette das Verlorene! Darin besteht die 
Kernbotschaft von der Erlösung durch Jesus Christus. 
Jesus kam gerade, um die Verlorenen zu suchen und zu 
retten, um die zu heilen, die sich selbst verloren hatten.

Gegenüber diesen drei Argumenten entwickelt Thei-
ßen auf dem Hintergrund des Gleichnisses eine theolo-
gische „Theorie des Helfers“. Hilfe ist für ihn immer 
Rettung der Ebenbildlichkeit des Menschen (Unver-
letzlichkeit der Menschenwürde). Die von endlichen 
Menschen gemachte Hilfe ist nicht unbegrenzt (koope-
rative Hilfssysteme). Dort, wo Hilfe geschieht, leuchtet 
nicht nur die Ebenbildlichkeit des Geschöpfes neu auf, 
sondern wird die Grenze des Geschöpfes deutlich. Aus 
diesen drei Argumenten werden die entscheidenden 
christlichen Haltungen des diakonischen Dienstes 



- 19 -

sichtbar, die von anderen sozialen Organisationen 
unterschieden sind: 1. Antiselektionistische Hilfsmoti-
vation: Suche nach dem Verlorenen – von Jesus verkün-
dete Herrschaft Gottes für sozial Schwache. 2. Zweiter 
Grundsatz der diakonischen Hilfe: Gegenbild der Herr-
schaftsausübung (Mk 10,42-45) – Helfer als Diener, 
nicht als Herrscher. Dieser Grundsatz des Positions-
wechsels ist uns aus dem Zentrum biblischen Glaubens 
heraus zur Pflicht gemacht: herrschaftsreduzierende 
Hilfeform von Management in modernen Hilfsorgani-
sationen und der Positionswechsel zwischen Hilfsorga-
nisation und Hilfsbedürftigen. 3. Dritter Grundsatz der 
diakonischen Hilfe: Hilfe als Zeugnis für eine souveräne 
Liebe, womit die Selbstentäußerung als Selbstgewinn 
zu verstehen ist.

Herbert Haslinger hat bei seiner Auslegung des 
Gleichnisses andere Akzente gesetzt. Er leitet aus dem 
Gleichnis fünf Prinzipien der diakonischen Aufgabe ab: 
1. Ein Mann: Not sollte als entscheidender Maßstab gel-
ten, nicht die Herkunft oder Religion. Hier gilt die Uni-
versalität der Dienstnehmenden. 2. Die Räuber: Hier 
wird der Systemcharakter von Not und Notbearbeitung 
dargestellt, also: ein sozialpolitisches Engagement ist 
nötig für die Diakonie. 3. Der Priester und der Levit: 
Normalität des Ausweichens ist zu vermeiden. Obwohl 



- 20 -

die Diakonie selbst im aktiven Handeln nicht mit den 
Ausweichenden identifiziert würde, besteht doch die 
Gefahr, dass die Diakonie durch ihre Institu
tionalisierung im kirchlichen oder staatlichen System 
die Not der Menschen nicht mehr im Auge hält. 4. Der 
Samariter: die Einfachheit des Helfens. Es sind fünf 
Schritte des barmherzigen Handelns beschrieben: Mit-
leiden, Retten, in Sicherheit bringen, Sorgen und Los-
lassen. 5.  Der Wirt: Diakonie könnte durch ihre 
Professionalität ein Gleichgewicht zwischen dem 
Berührtwerden und der Nüchternheit schaffen. 

Man kann die Geschichte vom Samariter auslegen in 
Bezug auf die Spannung zwischen der helfenden Insti-
tution und dem spontanen Helfen. Manche Theologen 
meinen, die Institutionalisierung der Barmherzigkeit 
würde der individuellen Nächstenliebe widersprechen. 
Beide Weisen der Hilfe gehören zusammen, so sagt uns 
das Gleichnis vom Samariter. Aber dennoch gibt es Pro-
bleme zwischen dem Helfer, der sich auf den einzelnen 
Menschen einlässt, und der Institution. Manche Helfer 
fühlen sich in der Institution selbst hilflos. Sie sind den 
Vorgaben der Führung ausgesetzt, die oft nicht ihrem 
eigenen Ethos des Helfens entsprechen. Und sie werden 
oft negativ beeinflusst durch einen unklaren oder oft 



- 21 -

auch autoritären Führungsstil. Die Hilflosigkeit führt 
oft zur Aggression gegenüber der Institution. Der Sama-
riter lässt sich nicht beeinflussen vom negativen Verhal-
ten des Priesters und des Leviten, die den in Not gerate-
nen Mann übersehen. Er hilft aus einer inneren 
Souveränität heraus. Das bewahrt ihn vor der depressi-
ven Stimmung, die von Menschen ausgeht, die sich als 
hilfloses Opfer fühlen.

Die Erzählung vom Samariter bekommt eine neue 
Bedeutung, wenn wir sie mit dem Modell der Salutoge-
nese deuten. Die Salutogenese kümmert sich vor allem 
um die Frage, wie wir gesund werden und gesund leben 
können, wie wir auch als Helfende gesund bleiben kön-
nen. Die Sensibilität für das Leiden ist die Vorausset-
zung des Helfens. Doch zugleich müssen die Helfer 
auch für sich selbst gut sorgen. Hingabe und Sorge für 
sich selbst gehören zusammen. „Samariter und Samari-
terinnen werden dann glücklich, wenn sie ihr Engage-
ment für die Menschen und ihr sorgendes Engagement 
für sich selbst als zwei Dimensionen ein und desselben 
Prozesses der Hingabe der eigenen Existenz an die Men-
schen und an Gott betrachten.“ (Christoph Jacobs 98)

Der Samariter ist bereit zu helfen. Er tut das, was ihm 
möglich ist. Aber er erkennt auch seine Grenze. Er über-
gibt den unter die Räuber gefallenen Mann dem Wirt. 



- 22 -

Er nimmt die professionelle Hilfe in Anspruch, die 
damals möglich war. Er gibt das, was er kann. Aber er 
geht nicht über seine Grenze hinaus. Auf diese Weise 
wird er wirklich zum Nächsten des Notleidenden. Er 
wird nicht erschöpft in seiner Hilfe. Sobald er seine 
Grenze erkennt, gibt er den verwundeten Mann an die 
Institution weiter, die ihm auf Dauer helfen kann. Das 
ist auch ein Modell für uns. Wir sollen geben, was wir 
geben können. Aber wir sollten auch unsere Grenze 
beachten. Und wir sollten den Notleidenden wieder 
loslassen können. Wir können ihn nicht ein Leben lang 
mit uns herumschleppen.

Die blutflüssige Frau, die alles gegeben hat  
(Mk 5,24–34)

Manche Helfer und Helferinnen fühlen sich wie die 
blutflüssige Frau, von der uns Markus erzählt. Sie geben 
ihre ganze Kraft für die anderen. Aber sie selbst werden 
immer schwächer. Sie haben keine Kraft mehr in sich. 
Das kann viele Gründe haben. Sie haben das Maß aus 
den Augen verloren. So geben sie immer mehr, bis es 
nicht mehr geht. Oder aber sie haben den Ehrgeiz, allen 
zu helfen, und überfordern sich damit. Ein anderer 


