DYNAMIK UND DIVERSITAT DES GOTTESDIENSTES
Liturgiegeschichte in neuem Licht



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begriindet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
PETER HUNERMANN UND THOMAS SODING

QD 289
DYNAMIK UND DIVERSITAT DES GOTTESDIENSTES

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



DYNAMIK UND DIVERSITAT DES
GOTTESDIENSTES

Liturgiegeschichte in neuem Licht

Herausgegeben von
Albert Gerhards und Benedikt Kranemann

HERDER /)

=4
FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

RWEDC@ FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlagkonzeption: Finken und Bumiller, Stuttgart
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © Meunierd/dreamstime.com
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02289-0
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82289-6



Inhalt

Einleitung . . .. . . ... ... ... 7
Albert Gerhards / Benedikt Kranemann

Wozu und wie heute Liturgiegeschichtsschreibung betreiben? 15
Albert Gerhards

Bilder der Liturgiegeschichte in der Okumene . . . . . . . . .. 33
Michael Meyer-Blanck

Gelebter Glaube — gefeierte Liturgie

Quellen und Fragestellungen heutiger Liturgiegeschichts-
schreibung . . . . . ... 52
Benedikt Kranemann

»Rituelle Erfahrung — historisch. Ein praktisch-theologisches
Paradigma im Kontext der Liturgiegeschichte . . . . . . .. .. 76
Andreas Odenthal

Lebensgeschichte und liturgische Wirklichkeit. Zur Relevanz
liturgiegeschichtlicher Forschung anhand von autobiogra-

fischen Schriften . . .. ... ... ... 104
Friedrich Lurz

Gottesdienst und Geschlechterdifferenzen im Wandel.

Zu einer liturgiewissenschaftlichen Forschungsrichtung im
21.Jahrhundert . . . . . . . ... 126
Teresa Berger

Liturgiegeschichte im Umbruch — Fallbeispiele aus der Alten
Kirche ... . . . ... 152
Harald Buchinger



6 Inhalt

Ritengenetik oder Kulturgeschichte? Prolegomena zur liturgie-
historischen Erforschung des barockzeitlichen Gottesdienstes 185
Jiirgen Birsch

Die Orgeltabulaturen aus Celle (1601) und Visby (1611) als
Quellen der Liturgiewissenschaft . . . .. . ... ... .. . .. 212
Matthias Schneider

»Am Mittelalter zu Bewusstsein bringen, was uns fehlt“.
Geschichtsbilder der Liturgischen Bewegung und ihre

theologische Funktion am Beispiel von Romano Guardini . . 227
Lea Lerch

,Die Kirche erwacht in den Seelen“ und ,,Die Lebenden haben
Recht®. Ausgewihlte Skizzen zum Zusammenhang von
Liturgieverstdndnis, Geschichts- und Kirchenbildern der
Liturgischen Bewegung(en) des 20. Jahrhunderts . . . . . . . 248
Stephan Winter

Liturgiegeschichtsschreibung seit dem 19. Jahrhundert:
Methoden und Ziele im Wandel ... ... ... ... ... .. 280
Martin Klockener

Liturgiegeschichte im Umbruch. Geschichtsbilder und ihre

Sinndeutung an Beispielen aus der Moderne . . . . .. . . .. 314
Birgit Jeggle-Merz

Autorinnen und Autoren . . . . . . ... ... ... .. 342



Einleitung
Albert Gerhards / Benedikt Kranemann

Geschichtsschreibung, das steht heute aufler Frage, ist stets interesse-
geleitet. Liturgiegeschichte stand jahrhundertelang unter dem Vor-
zeichen der Bekriftigung der Apostolizitit, der Begriindung und
Legitimation des Status quo und damit der uneingeschrinkten kano-
nischen Giiltigkeit und Unhinterfragbarkeit der liturgischen Uberlie-
ferung. Dies artikulierte sich in jlingerer Zeit etwa im Postulat des
yorganischen Wachstums® der Liturgie, will sagen: der Liturgie der
romischen Kirche. In der Reformationszeit wurde das Prinzip der
ungebrochenen authentischen Uberlieferung erstmals radikal in Fra-
ge gestellt, doch konnte die katholische Reform den Riss zumindest
fiir den verbleibenden Teil der romischen Kirche fiir einige Jahrhun-
derte kitten. Ein zweiter Ansturm kam in der Zeit der Aufkldrung, in
der innerkatholische Reformbestrebungen hinter tatsichliche oder
vermeintliche Fehlentwicklungen zu den wie auch immer verstande-
nen authentischen Quellen zuriickkehren wollten, um Neues zu
schaffen. Die katholische Restauration sorgte freilich hier bald fur
eine Kurskorrektur mit Hilfe des Konstrukts eines intangiblen Ge-
samtkunstwerks romische Liturgie, wie dies von Freunden der élte-
ren Form der romischen Liturgie auch heute gern herangezogen
wird. Die Erforschung ihrer Quellen fiihrte jedoch schon im 19. Jahr-
hundert zu differenzierteren Wahrnehmungen und Darstellungen
der Liturgiegeschichte.

Im Zuge der Liturgischen Bewegung des 20. Jahrhunderts kamen
Reformintentionen ins Spiel, die von einer Verfallshypothese ausgin-
gen, nach der analog den vier Weltzeitaltern in den Metamorphosen
Ovids dem goldenen Zeitalter der Patristik die minderwertigeren des
Mittelalters und der spiteren Epochen gefolgt seien.' Den fiir die Litur-
giereform verantwortlichen Liturgiewissenschaftlern wird zum Vorwurf
gemacht, dieser Verfallshypothese auf den Leim gegangen zu sein.

' So der Bonner Kirchenhistoriker Theodor Klauser; vgl. dazu die Beitrage von
A. Gerhards und J. Birsch.
* Arnold Angenendt hat durch seine Arbeiten wesentlich zu einer Neuorientie-



8 Albert Gerhards / Benedikt Kranemann

Tatsdchlich ist wohl manches, was aus heutiger Sicht an der Liturgiere-
form zu Recht fragwiirdig erscheint, der damals gebotenen Eile ge-
schuldet, die eine solide historische Aufarbeitung nicht zulie. Diese er-
folgte erst (und das bisher in vielen Punkten nur ansatzweise) in den
Jahrzehnten nach Abschluss der Reform.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat in der Tat Anliegen aufgegrif-
fen, die u. a. bereits in der Reformation wie der katholischen Reform
und der katholischen Aufklirung thematisiert worden waren, ohne
dass hier aber eine Kontinuitit zu erkennen wire. Vor allem hat das
Konzil diese Themen in einen neuen theologischen Horizont einge-
ordnet. So lautet der programmatische Auftakt der Liturgiekonstitu-
tion Sacrosanctum Concilium, zugleich die Ouvertiire des ganzen
Corpus der Konzilsdokumente: ,,Das Heilige Konzil hat sich zum
Ziel gesetzt, das christliche Leben unter den Gliubigen mehr und
mehr zu vertiefen, die dem Wechsel unterworfenen Einrichtungen
den Notwendigkeiten unseres Zeitalters besser anzupassen, zu for-
dern, was immer zur Einheit aller, die an Christus glauben, beitragen
kann, und zu stirken, was immer helfen kann, alle in den Schof3 der
Kirche zu rufen. Darum hilt es das Konzil auch in besonderer Weise
fiir seine Aufgabe, sich um Erneuerung und Pflege der Liturgie zu
sorgen (SC 1). Am Ende der zweiten Sitzungsperiode, unmittelbar
nach der Verabschiedung der Konstitution am 4. Dezember 1963,
erklarte Papst Paul VI, das soeben gliicklich zu Ende gebrachte erste
Thema des Konzils, die Liturgie, stelle ,,in gewisser Weise nach sei-
nem inneren Wert und nach seiner Bedeutung fir das Leben der
Kirche das wichtigste von allen“ dar.’

Eines der Prinzipien der Liturgiekonstitution ist die Orientierung
an der Norm der Bibel und der Zeit der Patristik. Dies blieb aber
keineswegs unwidersprochen. Im Jahr 1969, auf dem Hohepunkt
der Entsakralisierungsdebatte, erschien ein Buch mit dem Titel
»Der magische Rest.“ Dem Autor Gottfried Hierzenberger ging es
darin um eine ,Entmagisierung der christlichen Tradition, aller-

rung der Liturgiegeschichtsschreibung beigetragen. Vgl. dazu vor allem den Bei-
trag von B. Jeggle-Merz.

* Zitiert nach: Reiner Kaczynski, Theologischer Kommentar zur Konstitution
tiber die heilige Liturgie Sacrosanctum Concilium, in: Peter Hiinermann/Bernd
Jochen Hilberath (Hrsg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vati-
kanischen Konzil Bd. 2, Freiburg i. Br. 2004, 54.



Einleitung 9

dings auch nicht um eine blofle Riickkehr zum Alten, da selbst die
urkirchlichen Ausprigungen, wie sie in der Bibel niedergelegt sind,
seiner Meinung nach keineswegs einen Idealzustand verkorpern.
»Irotzdem spiegelt sich in ihnen deutlicher als in den spiteren For-
men das urspriinglich Gemeinte und Angestrebte, sodass sich daraus
auch fiir uns heute und fir die Zukunft bei aller Geschichtlichkeit
und allem Bewusstsein der Zeitbedingtheit und Uberholbarkeit
auch der erneuerten Formen bleibend giiltige Perspektiven heraus-
arbeiten lassen. Methodisch muss eine Liturgiereform deshalb so
vorgehen, dass sie — genaues historisch-kritisches Wissen vorausge-
setzt — die gegenwirtigen Formen analysiert, mit dem Urspriing-
lichen konfrontiert, das Entgegengesetzte, Unzeitgemifle, Wider-
spriichliche konstatiert und damit als gefihrlich und abweichend
distanziert. Der zweite Schritt besteht dann darin, aus der Kenntnis
der urkirchlichen Gestaltungsprinzipien heraus und im vollen Be-
wusstsein der christlichen Tradition seither in aller Offenheit und
mit befreiten schopferischen Kriften unserem heutigen Empfinden
entsprechende Formen der Liturgie zu erarbeiten.

Dass ein solches Arbeitsprogramm kaum zu tragfihigen liturgie-
geschichtlichen Durchblicken fiithren kann, liegt auf der Hand. Zu
sehr ist hier der Wunsch Vater des Gedankens. Aufgrund der peinli-
chen bis schmerzhaften Erfahrungen irriger historischer Urteile etwa
in Bezug auf altkirchliche Quellen haben namhafte Liturgiewissen-
schaftler daher dringend angeraten, dass sich die Liturgiewissen-
schaft aus dem Tagesgeschift der praktischen liturgischen Erneue-
rung ganz zuriickziehen solle, um nicht in Interessenskonflikte zu
geraten.

Wozu und wie also heute Liturgiegeschichte betreiben? Eckhard
Nordhofen warf die Frage auf, ob die Liturgiewissenschaft mogli-
cherweise als Theorie ihren Gegenstand in der Hauptsache verfehle:
»Theorie hat einen Hang zur Selbstreferenz. Am liebsten bezieht sie
sich auf andere Theorien, im Falle der Liturgiewissenschaft auf die
doktrinale Theologie und die Ergebnisse historischer Forschung.
Sie verwechselt, wie George Steiner 1990 in seinem bedeutenden Es-
say ,Von realer Gegenwart® gezeigt hat, die sekundire Welt der ge-
schriebenen Sprache mit der Realitit Nummer eins, auf die sie sich

* Gottfried Hierzenberger, Der magische Rest. Ein Beitrag zur Entmagisierung des
Christentums, Diisseldorf 1969, 84f.



10 Albert Gerhards / Benedikt Kranemann

bezieht.“> Weiter fragt er: ,,Was hat uns die Liturgiewissenschaft er-
klart, wenn sie die historischen Abkiinftigkeiten von Liturgie frei-
legt, die ihren Ursprung etwa im ostrémischen Kaiserkult haben?“

Die deutschsprachige Liturgiewissenschaft hat in den vergange-
nen Jahrzehnten versucht, den heutigen Herausforderungen durch
Erweiterung des methodischen und materialen Spektrums zu begeg-
nen. Programmatisch wurde dies bereits in ihrer ,,Standortbestim-
mung“ im Jahr 1991 skizziert. Darin wird die Verankerung von
Theologie und Anthropologie der Liturgie in der Geschichte Israels
und der Kirche betont, woraus folgt: ,,Fiir die Liturgiewissenschaft
ist aus diesem Grund eine Bezogenheit auf Tradition konstitutiv,
wie sie von der Kirche verbindlich fortgeschrieben wird und auch
in der Volksfrommigkeit ihren Ausdruck findet. Hat die klassische
Liturgiewissenschaft die Vielfalt der Traditionen in der Okumene
aufzeigen konnen, so geht es heute zusitzlich um die Beobachtung
und Analyse eines sich in der Liturgie stindig neu vollziehenden In-
kulturationsprozesses. Dieser wird anhand der geschichtlichen (teil-
weise auch von auflerchristlichen Einfliissen mitbestimmten) Para-
digmen dargestellt und gedeutet mit dem Ziel, seine Realisierung in
der Gegenwart kritisch begleiten zu konnen.*’

In dem guten Vierteljahrhundert seitdem hat die Liturgiewis-
senschaft nicht nur eine grofle Zahl historischer Arbeiten aller
Epochen vorgelegt, sondern vor allem auch das methodische In-
strumentarium qualitativ weiterentwickelt. Die geschriebene Spra-
che ist keineswegs mehr der alleinige Bezugspunkt, das Quellen-
material ist vielfiltig geworden, nicht zuletzt aufgrund starker
interdisziplindrer Forschungsaktivititen etwa mit der Archiologie,
der Geschichts-, Kunst- oder Musikwissenschaft. Hinzu kommen
Sozialwissenschaften, Psychologie, Psychoanalyse und andere Fi-
cher. Damit ist allerdings der Kern der Liturgiegeschichtsschrei-
bung bereits verlassen. Die Eigenart und der Reiz des Fachs Litur-

> Eckhard Nordhofen, Einleitung: How to do the things without words. Das Miss-
verstandnis der Formlosigkeit, in: ders. (Hrsg.), Tridentinische Messe: ein Streit-
fall. Reaktionen auf das Motu proprio ,Summorum Pontificum® Benedikts XVTI.,
Kevelaer 22009, 7-36, 25.

¢ Ebd. 27f.

7 Albert Gerhards/Birgit Osterholt-Kootz, Kommentar zur ,Standortbestimmung
der Liturgiewissenschaft®, in: L] 42 (1992) 122-138, 125.



Einleitung 1

giewissenschaft liegen jedoch gerade in seiner methodischen und
perspektivischen Vielfalt.

Die Intensivierung liturgiehistorischer Forschung und liturgi-
scher Historiographie fillt mit der Phase des dramatischen Riick-
gangs der Teilnehmenden an den Gottesdiensten zusammen. Es ist
nicht die Aufgabe von geschichtlichen Untersuchungen und Darstel-
lungen, Griinde fiir aktuelle Krisensituationen oder gar Abhilfen zu
benennen. Jedoch kénnen FEinsichten in geschichtliche Zusammen-
hinge Orientierungen fiir heutige Notwendigkeiten geben, wie die
»Standortbestimmung® bereits andeutete.

Die Beitrige des vorliegenden Bandes fufSen grofitenteils auf der
Jahrestagung der Arbeitsgemeinschaft katholischer Liturgikdozen-
tinnen und -dozenten im deutschen Sprachgebiet (AKL) vom
5.-9. September 2016 in Bensberg und Koln. Sie stand unter dem
Thema ,Bilder, Modelle, Beschreibungen der Liturgiegeschichte®
und diente der Vergewisserung, wo und wie sich die Liturgiewissen-
schaft hinsichtlich ihrer historischen Ausrichtung gegenwirtig und
auf Zukunft hin zu positionieren hat. Der Titel ,,Dynamik und Di-
versitdt® weist auf Spannungen hin, die bewusst intendiert waren:
Als Teil der ,,Ecclesia semper reformanda“ bleibt auch deren Liturgie
einem standigen dynamischen Wandlungsprozess unterworfen. Still-
stand bedeutet auch hier Verlust, wie die Geschichte lehrt. Zudem
war die Liturgie der Kirche jederzeit vielsprachig. Die Idee einer
»Einheitsliturgie® ist erst im 19. Jahrhundert auf die Spitze getrieben
worden. Das Zweite Vatikanische Konzil spricht dagegen wieder von
»berechtigter Vielfalt (SC 38). Unter diesen beiden Primissen ge-
staltet sich die Darstellung der Liturgiegeschichte ungleich schwieri-
ger als in fritheren Zeiten, aber auch ungleich bunter und interessan-
ter. Die Autorinnen und Autoren dieses Bandes haben sich der
Herausforderung gestellt, dieses exemplarisch auszufiihren.

Der erste Beitrag von Albert Gerhards stellt grundsitzlich die Fragen
des ,Wozu“ und ,,Wie“ heutiger Liturgiegeschichtsschreibung und 6ft-
net damit das Spektrum der im Buch aufgeworfenen Frageansitze.

Dass Liturgiegeschichte immer mit Geschichtsbildern operiert,
stellt der zweite Beitrag von Michael Meyer-Blanck klar. Diese miis-
sen, zumal im 6kumenischen Kontext, je neu dekonstruiert und zu-
sammengesetzt werden, um nicht zu erstarren.

In einem Uberblick iiber die neueren Entwicklungen der Litur-
giegeschichtsschreibung zeigt Benedikt Kranemann den Perspektiv-



12 Albert Gerhards / Benedikt Kranemann

wechsel von der Darstellung préskriptiver Quellen zur Beschreibung
der Liturgie als Teil religioser Praxis auf. Dies bedeutet nicht nur
eine erhebliche Ausweitung der Quellen, sondern auch eine metho-
dologische und interdisziplinire Neuausrichtung des Fachs.

Die Neuorientierung der historischen Liturgiewissenschaft kon-
densiert Andreas Odenthal am Begriff ,Rituelle Erfahrung® in Bezug
auf die Liturgie der Vormoderne. Es geht in der Liturgieentwicklung
um die Aushandlung eines rituellen Ereignisraums, in dem im Span-
nungsfeld zwischen Intangibilitit und Verinderbarkeit rituelle Er-
fahrungen gemacht werden, die identititsstiftende wie -veridndernde
Kraft haben.

Ob und wie dies im Konkreten geschieht, ldsst sich an autobio-
graphischen Quellen untersuchen, wie Friedrich Lurz in seinem Bei-
trag ,,Lebensgeschichte und liturgische Wirklichkeit* darlegt. Die in
den historischen Quellen bezeugte Diskrepanz zwischen agendari-
schen Vorgaben und faktischem Erleben ist auch von systematischer
und praktischer Relevanz.

Wie tiefgreifend die Gender-Forschung die Liturgiegeschichts-
schreibung verdndert, zeigt der Beitrag von Teresa Berger. Die ge-
wandelte Sicht der Geschlechterdifferenzen fiithrt zu einer grund-
legend neuen Sicht auf die Liturgiegeschichte.

Kein anderer Zeitraum der Liturgiegeschichte ist so sehr Baustelle
wie die Alte Kirche. Harald Buchinger zeigt dies anhand von Fall-
beispielen auf. Die Griinde fir die Unmoglichkeit, eine homogene
Liturgiegeschichte der Alten Kirche zu schreiben, sind vielfiltig. Her-
kommliche Geschichtsbilder zerbrechen aufgrund der Neubewertung
zentraler Quellen, der Wahrnehmung von Diskontinuitdten oder der
Ideologiekritik bisheriger Darstellungen. Auch hier geht es darum,
hinter den normativen Entwiirfen die Lebensrealitit wahrzunehmen.

Jiirgen Birsch befasst sich mit dem barockzeitlichen Gottesdienst
und stellt damit zugleich die Frage nach dem Spezifikum liturgie-
wissenschaftlicher Betrachtung. Insbesondere die hofische Liturgie
ist eingebettet in einen umfassenden kulturellen Kontext, der keines-
wegs von einer Disziplin allein zu bewiltigen ist — was im Ubrigen
auch fiir die anderen Zeitrdume gilt. Die Liturgiegeschichte hat im
Konzert der Kulturwissenschaften aber einen unverzichtbaren theo-
logischen Beitrag zu leisten.

Ein Beispiel interdisziplindrer Zusammenarbeit bildet der musik-
wissenschaftliche Beitrag von Matthias Schneider iiber zwei Orgelta-



Einleitung 13

bulaturen des frithen 17. Jahrhunderts. Er zeigt auf, wie diese Quel-
len liturgiewissenschaftlich ausgewertet werden konnen, und macht
obendrein deutlich, dass die Musik — nicht nur fiir den lutherischen
Gottesdienst — Wesensbestandteil der Liturgie und damit der Litur-
giegeschichte ist.

Die Beitriage von Lea Lerch und Stephan Winter fokussieren in
den Geschichtsbildern der Liturgischen Bewegung des 20. Jahrhun-
derts, insbesondere bei Romano Guardini. Lerch befasst sich mit
Guardinis Mittelalterbild, das dieser im Kontext des Denkens der
Zwischenkriegszeit in Gegensatz zur Moderne setzte. Es geht um
das Verhiltnis von Individuum und Gemeinschaft. Auch hier stellt
sich die Aufgabe der Kritik ideologischer Verzerrungen. Stephan
Winter bringt Guardini mit anderen Zeitgenossen ins Gesprich, ins-
besondere mit dem evangelischen Theologen Friedrich Spitta, um
von da aus grundsitzlich nach der Funktion der Geschichte als
Selbstverstindigungsleistung zu fragen.

Am Ende stehen zwei Beitrige, die noch einmal eine Tour d’hori-
zon in Bezug auf die Liturgiegeschichte unternehmen. Martin Klo-
ckener behandelt Methoden und Ziele der Liturgiewissenschaft seit
dem 17., vor allem aber im 19. und 20. Jahrhundert. Hatte sich das
19. Jahrhundert vor allem auf die rémische Liturgie als normative
Grofle konzentriert, wendet sich das Blatt zusehends in Richtung re-
gionaler und situativer Phinomene mit ihren deskriptiven Quellen.
Bei allem Wandel der Perspektiven und Methoden bleiben die klas-
sischen philologischen und historischen Methoden aber weiterhin
von Bedeutung.

Schliefflich illustriert Birgit Jeggle-Merz anhand von Beispielen
aus der Moderne den Wandel der Geschichtsbilder und ihrer Deu-
tung. Auch hier geht es um grundsitzliche Fragen wie die Konstruk-
tion von Identitit durch Geschichtsbilder, die aber nicht selten als
Trugbilder entlarvt werden. Dabei zeigt sich einerseits die Notwen-
digkeit der Konstruktion solcher Bilder als identititsstiftende
Momente, die andererseits aber hinterfragt oder aufgrund neuer
Einsichten zerstort werden miissen, wie einige Beispiele aus der
jingsten Vergangenheit zeigen.

Allen Beitrigen liegt die Uberzeugung zugrunde, dass die Litur-
giegeschichte einen wesentlichen Bestandteil auch einer praktisch-
theologisch orientierten Liturgiewissenschaft bildet. Das Spektrum
der Arbeitsfelder, Fragen und Methoden ist freilich gegentiber friihe-



14 Albert Gerhards / Benedikt Kranemann

ren Zeiten gewaltig erweitert. Der vorliegende Band will einen Ein-
blick in die gegenwirtige Forschungsarbeit geben und zum Disput
iiber deren Prinzipien und Resultate einladen.

Fiir die Mitarbeit bei der Ubersetzung eines Beitrags und der re-
daktionellen Bearbeitung der Aufsitze gilt Dr. Claudia Bergmann,
Michael Kreher und Dipl. theol. Christopher Tschorn Dank.



15

Wozu und wie heute Liturgiegeschichtsschreibung
betreiben?

Albert Gerhards

1. Guardinis Fragezeichen

Neben der bertthmten Sentenz ,Die Liturgie (bzw. die Kirche) er-
wacht in den Seelen“! hat wohl kaum ein anderer Gedanke Romano
Guardinis in Bezug auf die Liturgie so sehr Schule gemacht wie seine
Frage nach der Liturgiefahigkeit des heutigen Menschen. Bekannt-
lich warf er diese Frage in seinem Brief an Johannes Wagner vom
1. April 1964 auf, in dem er seine Teilnahme am Mainzer Kongress,
der die Liturgie-Erneuerung koordinieren sollte, absagte. Erstmals
wurde dieser Brief im Liturgischen Jahrbuch gleich hinter dem Text
der von Josef Andreas Jungmann eingeleiteten Liturgiekonstitution
abgedruckt.” Die berithmte Stelle steht am Ende des sechs Druck-
seiten umfassenden Briefs, und es scheint so, als wolle Guardini
sich gleichsam hinter seiner Frage verstecken, die womoglich doch
sein brennendstes Anliegen war: ,Ist vielleicht der liturgische Akt,
und mit ihm tiberhaupt das, was Liturgie heiflt, so sehr historisch
gebunden — antik, oder mittelalterlich, oder barock — dass man sie

' Vgl. Romano Guardini, Das Erwachen der Kirche in der Seele (1922), in: Ange-
fochtene Zuversicht. Romano Guardini Lesebuch, ausgewihlt von Ingeborg
Klimmer, Darmstadt 1985, 187-191, 187; vgl. dazu: Albert Gerhards, Denken in
Gegensitzen — Anmerkungen zur Guardini-Rezeption bei Heinz Robert Schlette,
in: Cornelius Hell/Paul Petzel/Knut Wenzel (Hrsg.), Glaube und Skepsis. Beitrage
zur Religionsphilosophie Heinz Robert Schlettes, Ostfildern 2011, 234248, bes.
239f.

> Romano Guardini, Der Kultakt und die gegenwirtige Aufgabe der liturgischen
Bildung, in: LJ 14 (1964) 101-106; wieder abgedruckt in: ders., Liturgie und litur-
gische Bildung, Mainz 1992, 15f,; vgl. dazu: Albert Gerhards, Romano Guardini
als Prophet des Liturgischen. Eine Riickbesinnung in postmoderner Zeit, in: Her-
mann Josef Schuster (Hrsg.), Guardini weiterdenken (Schriftenreihe des Forum
Guardini 1), Berlin 1993, 140—153; wieder abgedruckt in: ders., Erneuerung
kirchlichen Lebens aus dem Gottesdienst. Beitrdge zur Reform der Liturgie
(PTHe 120), Stuttgart 2012, 41-48.



16 Albert Gerhards

der Ehrlichkeit wegen ganz aufgeben miisste? Sollte man sich nicht
zu der Einsicht durchringen, der Mensch des industriellen Zeitalters,
der Technik und der durch sie bedingten soziologischen Strukturen
sei zum liturgischen Akt einfach nicht mehr fihig? Und sollte man,
statt von Erneuerung zu reden, nicht lieber tiberlegen, in welcher
Weise die heiligen Geheimnisse zu feiern seien, damit dieser heutige
Mensch mit seiner Wahrheit in ihnen stehen kénne?*’

Uber diese Infragestellung des Projekts Liturgiereform — die ja
auch gleich im Anschluss wieder relativiert wird — ist schon viel
nachgedacht worden.* Hier soll nicht eine weitere Interpretation
hinzugefiigt, sondern nur auf die Verbindung mit dem Thema Litur-
giegeschichtsschreibung aufmerksam gemacht werden. Die Viter
(und damals noch wenigen Miitter) der liturgischen Erneuerung
gingen ja von dem bequemen Polster einer Liturgiegeschichtsfor-
schung aus, die seit dem 19. Jahrhundert vieles zusammengetragen
hatte. Was zunichst vornehmlich in restaurativer Absicht geschah,
wandelte sich im Zuge der Liturgischen Bewegung zu einer Agenda
fir die Erneuerung der Liturgie, die sich in einer Folge von liturgi-
schen Kongressen nach dem Erscheinen der Enzyklika Mediator Dei
konkretisierte.” Bei der Vorbereitung und Durchfithrung der Litur-
giereform spielte freilich das 1570 von Papst Pius V. formulierte
Prinzip der ,altehrwiirdigen Richtlinie der heiligen Viter® (SC 50)
eine zentrale Rolle.® Der Schwerpunkt der liturgiehistorischen For-
schung lag dementsprechend lange Zeit auf der patristischen Ara.
Erst zogerlich wurden Mittelalter- und Neuzeitstudien wieder auf-
gegriffen.

Die Anfrage Guardinis zielt freilich noch tiefer. Sie stellt die Eig-
nung der Liturgie simtlicher vorangegangener Epochen als Glau-
bensausdruck fiir den heutigen Menschen grundsitzlich infrage. Da-
mit wiirde zumindest jener Ansatz liturgiehistorischer Forschung

> Romano Guardini, Kultakt (s. Anm. 2) 106.

* Vgl. auch die Bemerkungen zu dieser Aussage Guardinis von Andreas Odenthal
in diesem Band, 94-96.

> Vgl. Siegfried Schmitt, Die internationalen liturgischen Studientreffen
1951-1960. Zur Vorgeschichte der Liturgiekonstitution (TThSt 53), Trier 1992.
¢ Vgl. Reiner Kaczynski, Theologischer Kommentar zur Konstitution tber die
heilige Liturgie Sacrosanctum Concilium, in: Peter Hiinermann/Bernd Jochen
Hilberath (Hrsg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatika-
nischen Konzil 2, Freiburg i. Br. 2004, 1-227, 123-126.



Wozu und wie heute Liturgiegeschichtsschreibung betreiben? 17

obsolet, der in der Vergangenheit nach den Modellen fiir heutige Li-
turgie sucht. Doch wiirde auch das Gegenteil, die Verwerfung der
gewordenen Liturgie als Mafistab fiir die heutige Zeit, die Liturgie-
geschichtsforschung nicht géinzlich tberfliissig machen. So konnte
man ja zum Beispiel fragen, ob und in welchem Mafle bestimmte
Ausdrucksgestalten zu bestimmten Zeiten und in bestimmten Kon-
texten geeignet oder weniger geeignet waren, um den jeweiligen
Menschen zu einer Begegnung mit der christlichen Heilsbotschaft
zu verhelfen. Dies ist ja der Kern der Frage Guardinis, wenn sie
nach der Art und Weise fragt, in der die heiligen Geheimnisse zu
feiern seien, damit der heutige Mensch mit seiner Wahrheit in ihnen
stehen konne. Zweifelsohne waren auch die Ansitze fritherer Litur-
giegeschichtsschreibung unterschiedlich, entsprangen oft gegensitz-
lichen Interessen. Diese konnten kontroverstheologischer Art sein
oder auch einer kritischen Grundeinstellung gegeniiber der eigenen
kirchlichen Tradition entstammen. Das von Benedikt Kranemann
und Klaus Raschzok herausgegebene zweibindige Werk ,,Gottes-
dienst als Feld theologischer Wissenschaft im 20. Jahrhundert*’ bie-
tet reiches Anschauungsmaterial dafiir.

2. Widerspriichliche Zugriffsweisen auf die Geschichte

Wie unterschiedlich der Zugriff auf die Liturgiegeschichte sein
konnte, soll an einem Beispiel aufgezeigt werden, namlich an den
beiden Antagonisten Odo Casel und Erik Peterson. Casel ging vom
Begrift des Gedenkens aus, das mehr sein miisse als ein blofles Erin-
nern an Geschehnisse der Vergangenheit, also als ein Tun des Men-
schen. Vielmehr gehe es in der Liturgie darum, das Handeln Gottes
selbst als eine Gegenwart zu berithren, wie Angelus Hiuflling dar-
legt: ,,Casel griff auf das antike Symbolverstindnis zuriick, wie es
vor allem von Plato entwickelt und von den Kirchenvitern auf-
gegriffen worden war. Er war der Uberzeugung, damit eine theologi-
sche Einsicht der alten Kirche wieder aufzugreifen, als er formulier-
te, dass unter dem Schleier der in der Liturgie der Kirche

7 Benedikt Kranemann/Klaus Raschzok (Hrsg.), Gottesdienst als Feld theologi-
scher Wissenschaft im 19. Jahrhundert. Deutschsprachige Liturgiewissenschaft
in Einzelportrits (LQF 98), Miinster 2011.



18 Albert Gerhards

gebrauchten und von den Gebeten der Kirche kraft des Heiligen
Geistes ,eucharistisierten (so nach Justin) Dingen der Welt Gottes
Heilstaten dieser gedenkenden Kirche je und je wahrhafte Gegen-
wart werden, und zwar nicht in der zeithaften Wirklichkeit dieser
Welt, sondern in der gotteigenen, zeitjenseitigen Wirklichkeit Gottes
[...]. Odo Casel griff fir diese Wirklichkeit den biblisch-altkirchli-
chen Begriff ,mysterium’, ,sacramentum‘ auf.“®

Ganz anders der Ansatz von Casels Zeitgenossen Erik Peterson.
Sein Ausgangspunkt ist nicht das antike Symbolverstindnis, sondern
das antike Staatsrecht: ,Der Begriff der Liturgie, der leitourgia,
stammt, wie der Begriff der ekklesia und die kyrios-Akklamation,
aus dem Staatsrecht. Liturgie ist die staatsrechtlich geforderte offent-
liche Leistung, die doch zugleich — wenigstens der Fiktion nach —
freiwillig itbernommen wird. Dass die Kirche den Begriff der leitour-
gia in einem technischen Sinne entwickelt hat, ist nun sehr lehrreich,
denn damit wird deutlich, dass man den 6ffentlichen Gottesdienst
der ekklesia nicht vom Mysterienbegriff der Antike her verstindlich
machen kann, sondern dass man eher von der 6ffentlichen Leistung
auszugehen hat, die an die antike polis gebunden ist.

Es ist evident, dass der jeweilige Blick auf die Geschichte der Li-
turgie und deren Darstellung kaum gegensitzlicher hitte ausfallen
konnen. Hatte Casel gleichsam ,,monophysitisch“ die Einheit des
Gott-menschlichen Zusammenwirkens im Blick, so beharrte Peter-
son ,nestorianisierend auf der Trennung von Irdischem und
Himmlischem. Allein die Monche waren fur ihn aufgrund ihres en-
gelgleichen Lebens zu wahrer Liturgie fihig.

Fiir beide Forscher galt, dass sie fiir die Belange der gegenwirti-
gen Menschen wenig Verstindnis hatten. Ganz anders Romano Gu-

8 Angelus A. Hiufling OSB, Odo Casel OSB (1886-1948), in: Benedikt Krane-
mann/Klaus Raschzok (Hrsg.), Gottesdienst (s. Anm. 7) 1, 236241, 237.

° Erik Peterson, Ekklesia. Studien zum altchristlichen Kirchenbegriff, hrsg. von
Barbara Nichtweify und Hans-Ulrich Weidemann mit einem Beitrag von Karl
Kardinal Lehmann im Jahr des 120. Geburtstages und 50. Todestages von Erik
Peterson (Ausgewidhlte Schriften. Sonderband), Wiirzburg 2010, 47; vgl. dazu:
Albert Gerhards, Die Engel in der Liturgie bei Erik Peterson — rezeptions-
geschichtliche Anmerkungen zu Karl Barth, dem Zweiten Vatikanum und der Er-
neuerung des Gottesdienstes in der Okumene, in: Jérg Frey/Michael R. Jost
(Hrsg.), Gottesdienst und Engel im antiken Judentum und frithen Christentum
(WUNT NF 2, 446), Ttubingen 2017, 401-416, bes. 402.



Wozu und wie heute Liturgiegeschichtsschreibung betreiben? 19

ardini, dessen Horizont ein breites Spektrum aufwies, von der soge-
nannten Volksfrommigkeit bis zu den Kiinsten, insbesondere Litera-
tur und bildender Kunst. Natiirlich war auch Guardinis Blick auf die
Liturgiegeschichte von Vorverstindnissen und auch manchem Miss-
verstindnis bestimmt, jedoch bewahrte ihn wohl seine auf der Lehre
vom Gegensatz fulende Denkstruktur vor idealisierenden Konstruk-
ten."” Vor diesem Hintergrund erklirt sich auch der Frageansatz in
der zitierten Stelle aus dem Brief an Johannes Wagner, der die ur-
spriingliche Frage nach der Liturgiefihigkeit des heutigen Menschen
im Grunde umkehrt in die Frage nach der Menschenfihigkeit heuti-
ger Liturgie. Explizit wurde diese Frage auf dem Trierer Symposion
anldsslich des 50 -jahrigen Jubildums des Deutschen Liturgischen In-
stituts 1997 gestellt: ,,Heute Gott feiern. Liturgiefdhigkeit des Men-
schen und Menschenfihigkeit der Liturgie.“"

Dem Postulat einer homogenen, widerspruchsfreien Dogmenent-
wicklung entspricht das der organischen Liturgieentwicklung.'” Bei-
de Konstrukte halten einer historisch-kritischen Priifung jedoch
nicht stand.

3. Die ,norma patrum” als vorrangiges Kriterium?

Liturgiegeschichtsschreibung war in der Zeit vor und nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil nicht selten von dem Willen geprigt,
die Prinzipien der liturgischen Erneuerung historisch zu untermau-
ern. Je mehr man sich an der Zeit der ,,goldenen Patristik orientier-
te, umso hochwertiger galten die Ergebnisse der Reform. Dies be-

' Vgl. Romano Guardini, Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Le-
bendig-Konkreten. Mit einem Nachwort von Hanna-Barbara Gerl, Mainz 31985
(Erste Auflage 1925); dazu: Hanna-Barbara Gerl, Romano Guardini 1885-1968.
Leben und Werk, Mainz 1985, 250-276, sowie Albert Gerhards, Denken in Ge-
gensitzen (s. Anm. 1).

" Vgl. Benedikt Kranemann/Eduard Nagel/Elmar Niibold (Hrsg.), Heute Gott
feiern. Liturgiefihigkeit des Menschen und Menschenfihigkeit der Liturgie (Pas-
toralliturgische Reihe in Verbindung mit der Zeitschrift ,Gottesdienst®), Frei-
burg i. Br. 1999.

> Vgl. Martin Klockener, Wie Liturgie verstehen? Anfragen an das Motu proprio
»Summorum Pontificum* Papst Benedikts XVI., in: ALw 50 (2008) 268 —305, be-
sonders 285-294.



20 Albert Gerhards

trifft zum Beispiel die Erneuerung des Katechumenats. Balthasar Fi-
scher (1912-2001), der erste Inhaber des Lehrstuhls fiir Liturgiewis-
senschaft an der Trierer Theologischen Fakultit, konnte Generatio-
nen von Studierenden fiir die Liturgie und Frommigkeit der Alten
Kirche begeistern.” Dass dabei manches Problematische, etwa der
Antijudaismus der Kirchenviter, ausgeklammert blieb, war wohl un-
vermeidbar.” Otto Nussbaum (1923-1999), Griinder des Bonner
Seminars fiir Liturgiewissenschaft,” war zweifellos ein bedeutender
Liturgiehistoriker. Dennoch wurde eines seiner Hauptwerke, die
Monographie iiber die Stellung des Priesters am Altar im ersten
Jahrtausend, zu Recht kritisiert.'® Zu sehr war bei ihm der Wunsch
Vater des Gedankens, sodass er die archidologischen und literari-
schen Quellen allzu grofiziigig in Richtung der von ihm bevorzugten
Zelebrationsrichtung versus populum interpretierte.

Hier stellt sich freilich die Frage, ob solche Vereinseitigungen auf
die Generation der Protagonisten der Liturgiereform beschrinkt
sind. Zunehmend dringt sich der Verdacht auf, dass heutige Litur-
giewissenschaft immer noch zu Vorurteilen und Einseitigkeiten
neigt, z. B. indem bestimmte Schliisselbegriffe der Liturgiekonstitu-
tion wie mysterium paschale oder participatio actuosa hypostasiert
und hinsichtlich ihrer geschichtlichen Verankerung tiberinterpretiert
werden. Von Ambivalenzen und Ambiguititen sind auch die heili-
gen Kiihe der aktuellen Liturgiewissenschaft nicht verschont.

Eine grundsitzliche Anfrage an die Normierung liturgiehistorischer
Perspektiven stellt sich von Seiten der Gender-Forschung, wie Teresa
Berger 2008 schrieb: ,,Welche Konsequenzen hat es fiir die liturgische
Tradition, die lex orandi der Kirche auf ihrem Weg durch die Zeit,

© Vgl. Andreas Heinz, Balthasar Fischer (1912-2001), in: Benedikt Kranemann/
Klaus Raschzok (Hrsg.), Gottesdienst (s. Anm. 7), 1, 330-340.

" Vgl. den anlésslich des 80. Geburtstags von B. Fischer gehaltenen Festvortrag:
Albert Gerhards, Zur Frage der Gebetsanrede im Zeitalter des jiidisch-christlichen
Dialogs, in: TThZ 102 (1993) 245-257.

" Vgl. Albert Gerhards, Otto NufSbaum (1923-1999), in: Benedikt Kranemann/
Klaus Raschzok (Hrsg.), Gottesdienst (s. Anm. 7), 2, 868—878.

' Vgl. Otto Nussbaum, Der Standort des Liturgen am christlichen Altar vor dem
Jahre 1000. Eine archiologische und liturgiegeschichtliche Untersuchung, 2 Bde.
1965 (Theoph. 18), Bonn 1965; vgl. die Rezension von Josef Andreas Jungmann,
in: ZKTh 88 (1966) 445—450; auflerdem Marcel Metzger, La place des liturges a
Pautel, in: RevSR 45 (1971) 113-145.



Wozu und wie heute Liturgiegeschichtsschreibung betreiben? 21

wenn Geschlechterdifferenzen nicht nur ein grundlegendes Ordnungs-
muster gottesdienstlichen Lebens und der Zeugnisse fiir dieses Leben
waren, sondern bis heute den autorisierenden Rekurs auf diese Ver-
gangenheit formen — und zwar asymmetrisch und unreflektiert?“"”
2016 hat Teresa Berger zusammen mit Bryan D. Spinks einen erhellen-
den Sammelband zum Thema interessegeleitete Liturgiegeschichts-
schreibung vorgelegt mit dem Titel ,,Liturgy’s Imagined Past/s.“®

4, Die Ausrichtung der Liturgiewissenschaft in der Diskussion

Die Frage nach der methodischen Ausrichtung der Liturgiewissen-
schaft und damit auch ihrer Verortung innerhalb des Ficherspek-
trums der Theologie wurde im deutschsprachigen Raum ofter
diskutiert. Im Jahr 1991 erschien eine Standortbestimmung von
Lehrenden der deutschsprachigen Liturgiewissenschaft, die unter
der Agide des Bonner Lehrstuhls vor allem als politisches Signal in
Richtung Kirche und Universititen gedacht war. Im Hintergrund
stand die keineswegs unberechtigte Sorge, dass nach ersten Auf-
briichen eine regressive Gegenbewegung in Richtung Klerikalisie-
rung und Marginalisierung des Fachs erfolgen konnte. In der Stand-
ortbestimmung wird der Bezug auf Tradition folgendermafien
beschrieben: ,,Beide Dimensionen [das heiflt die theologische und
anthropologische Dimension der Liturgie] verweisen auf die Ge-
schichte Israels und der Kirche, insofern in ihr Gottes Sprechen
und Handeln greifbar geworden und Modelle einer addquaten Ant-
wort des Volkes Gottes ausgeprigt worden sind. Fiir die Liturgie-
wissenschaft ist aus diesem Grund eine Bezogenheit auf Tradition
konstitutiv, wie sie von der Kirche verbindlich fortgeschrieben wird
und auch in der Volksfrommigkeit ihren Ausdruck findet. Hat die
klassische Liturgiewissenschaft die Vielfalt der Traditionen in der
Okumene aufzeigen konnen, so geht es heute zusitzlich um die Be-
obachtung und Analyse eines sich in der Liturgie stindig neu voll-

' Teresa Berger, Liturgiegeschichte und Gender-Forschung. Herausforderungen
fiir die liturgische Tradition, in: HID 4 (2008) 209-223, 211.

' Vgl. Teresa Berger/Bryan D. Spinks (Ed.), Liturgy’s Imagined Past/s. Methodo-
logies and Materials in the Writing of Liturgical History Today, Collegeville, MN
20165 vgl. auch den Beitrag von Teresa Berger in diesem Band.



22 Albert Gerhards

ziehenden Inkulturationsprozesses. Dieser wird anhand der ge-
schichtlichen (teilweise auch von auflerchristlichen Einfliissen mit
bestimmten) Paradigmen dargestellt und gedeutet mit dem Ziel, sei-
ne Realisierung in der Gegenwart kritisch begleiten zu konnen.“"

Aus dieser Passage geht eindeutig hervor, dass die Liturgiewissen-
schaft nach dem Verstdndnis der Unterzeichnenden immer auch Li-
turgiegeschichte zu betreiben hat. Gleichwohl gab es nach Veréffent-
lichung der Standortbestimmung einen Richtungsstreit, da einige
den Schwerpunkt zu sehr auf der praktisch-theologischen Ausrich-
tung des Fachs gelegt sahen. Gabriele Winkler und Reinhard Mef3ner
verdffentlichten eine Gegenposition, in der die philologisch-histori-
schen und systematisch-theologischen Richtungen stirker betont
wurden.” Mef3ner hat 6fter zu Recht darauf hingewiesen, dass eine
interessegeleitete Liturgiewissenschaft problematische Auswirkun-
gen haben kann, etwa wenn historische Forschung unmittelbar in
Reformprogramme einflief3t.' Dies gilt zum Beispiel fiir die Erneue-
rung des eucharistischen Hochgebets in der romisch-katholischen
Kirche, die nach dem damaligen Stand zwar auf der Hohe der Zeit
war, aus heutiger Sicht aber einem Missverstandnis erlegen ist. Statt
sich an der Norma Patrum und der altkirchlichen Okumene aus-
zurichten, war hier die sekundire scholastische Interpretation des
Canon Romanus federfithrend. Faktisch erweist sich die unter-
schiedliche Stellung der Epiklese in den heutigen Hochgebeten der
romisch-katholischen Kirche einerseits und der alt-katholischen so-
wie der evangelischen andererseits als ein ckumenisches Problem,
bei aller Wiirdigung der 6kumenischen Wiederentdeckung der eulo-
gischen Grundstruktur eucharistischen Betens.”

¥ Albert Gerhards/Birgit Osterholt-Kootz, Kommentar zur ,,Standortbestimmung
der Liturgiewissenschaft®, in: L] 42 (1992) 122-138, 125.

2 Vgl. Gabriele Winkler/ Reinhard MefSner, Uberlegungen zu den methodischen und
wissenschaftstheoretischen Grundlagen der Liturgiewissenschaft, in: ThQ 178
(1998), 229-243; vgl. zur Methodendiskussion insgesamt Albert Gerhards/Benedikt
Kranemann, Einfithrung in die Liturgiewissenschaft, Darmstadt 2013, 45-53.

?' Vgl. Reinhard Mefiner, Einige Probleme des eucharistischen Hochgebetes, in:
ders./Eduard Nagel/Rudolf Pacik (Hrsg.), Bewahren und Erneuern. Studien zur
Mefliturgie. Festschrift fiir Hans Bernhard Meyer S] zum 70. Geburtstag (IThS
42), Innsbruck/Wien 1995, 174-201, 201.

* Vgl. Albert Gerhards, Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen
und 6kumenische Perspektiven, in: IKZ 103 (2013) 31-52.



