Suhrkamp Verlag

Leseprobe

~ Mythos und Bedeutung
Vortriigc

edition suhrkamp
SV

Lévi-Strauss, Claude
Mythos und Bedeutung

Fiinf Radiovortrige. Gespriache mit Claude Lévi-Strauss
Herausgegeben von Adelbert Reif

© Suhrkamp Verlag
edition suhrkamp 1027
978-3-518-11027-0



es 1027
edition suhrkamp
Neue Folge Band 27



»Wenn jemand, der den Namen von Lévi-Strauss zum ersten Mal
gehort hat, mich bitten wiirde, ihm zu erkldren, worum es bei Lévi-
Strauss geht, wiirde ich Mythos und Bedeutung zur Hand nehmen
und beginnen, ihm daraus vorzulesen ... Nur hier bekommt man
eine luzide, offene, personliche Darstellung der wichtigsten Themen,
die ihn ein Leben lang bewegt haben.« (Aus dem Vorwort der ameri-
kanischen Ausgabe)

In den in diesem Band enthaltenen fiinf Vortridgen faBt Claude Lévi-
Strauss die Einsichten zusammen, die er bei seiner jahrzehntelangen
Beschiftigung mit Mythen und dem Versuch, ihre Bedeutung fiir die
menschliche Erkenntnis zu entdecken, gewonnen hat. Ergdnzt wer-
den die Vortrage durch eine Reihe von Gesprichen, in denen Lévi-
Strauss sowohl Detailprobleme eingehender analysiert als auch ge-
nerelle Probleme der Untersuchung von Mythen diskutiert.

Claude Lévi-Strauss, geboren am 28. November 1908 in Briissel,
starb am 30. Oktober 2009 in Paris. Sein Werk erscheint im Suhr-
kamp Verlag.









Claude Lévi-Strauss
Mythos und Bedeutung

Fiinf Radiovortrdge
Gespriache mit Claude Lévi-Strauss

Herausgegeben von
Adelbert Reif

Suhrkamp



edition suhrkamp 1027
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 1980
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages
reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Satz: LibroSatz, Kriftel
Druck: Books on Demand, Norderstedt
Printed in Germany
Umschlag gestaltet nach einem Konzept
von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-11027-0

5678910 -1514 13 12 11 10



Inhalt

Claude Lévi-Strauss
Mythos und Bedeutung 9

*

Gespriche mit Claude Lévi-Strauss

Das wilde Denken

Eine Diskussion mit Paul Ricceur,
Marc Gaboriau, Michel Dufrenne,
Jean-Pierre Faye, Kostas Axelos,
Jean Lautman, Jean Cuisinier,
Pierre Adot und Jean Conilh 71

Wie arbeitet der menschliche Geist?
Ein Gesprach mit Raymond Bellour 113

Der Mensch, bekleidet durch den Mythos
Ein Gesprach mit Jean Pouillon 132

Mythos und Bedeutung 1
Ein Gesprach mit Pierre Daix 140

Mythos und Bedeutung 11
Ein Gespriach mit Raymond Bellour 162



8

»Der Humanismus bedroht den Menschen«

Ein SPIEGEL-Gesprich mit Dieter Brumm,
Karla Fohrbeck, Gustave Stern

und Wolfgang Gust 219

Von der Irrationalitdt der Geschichte
Ein Gespriach mit Jean-Marie Benoist 236

Die strukturalistische Tdtigkeit
Ein Gespriach mit Marco d’Eramo 252

Die religiose Dimension der Gesellschaften
Ein Gespriach mit Jean-Claude Escaffit 275



Mythos und Bedeutung

Fiinf Radiovortrdge
von Claude Lévi-Strauss

Die Massey-Vortrdge 1977 11
FEinleitung 15

1. Das Zusammentreffen von Mythos und
Wissenschaft 17

2. »Primitives« Denken und »zivilisiertes«
Denken 27

3. Hasenscharten und Zwillinge:
Die Spaltung eines Mythos 38

4. Wenn der Mythos Geschichte wird 47

5. Mythos und Musik 57






11

Die Massey-Vortrage 1977

Seit dem Aufkommen der Wissenschaft im 17. Jahr-
hundert haben wir die Mythologie immer wieder als
das Produkt aberglaubischer und primitiver Geister
zurlickgewiesen. Erst in der heutigen Zeit kommen
wir zu einem besseren Verstdndnis fiir das Wesen und
dic Rolle des Mythos in der menschlichen Ge-
schichte. In diesen fiinf Vortrigen legt der berithmte
Ethnologe Claude Lévi-Strauss die Einsichten seiner
lebenslangen Bemiihung vor, die er auf die Interpre-
tation von Mythen und den Versuch, ihre Bedeutung
fir das menschliche Denken zu ermitteln, verwandt
hat.

Die Vortrage wurden unter dem Titel »Myth and
Meaning« im Rahmen von »Ideas«, einer Rundfunk-
reihe des CBC, im Dezember 1977 gesendet. Sie sind
aus mehreren lingeren Gesprichen zwischen Lévi-
Strauss und Carole Orr Jerome, Redakteurin im Pa-
riser Biiro des CBC, zusammengestellt worden. Die
Programme wurden von Geraldine Sherman, der
stellvertretenden Redakteurin von »ldeas«, organi-
siert und von Bernie Lucht produziert.

Um auch einen Teil des Materials aufnehmen zu
konnen, das aus Zeitgriinden in den Originalsendun-
gen nicht verwendet wurde, sind die Vortrige fiir die
Drucklegung erweitert worden. Der gesprochene
Text wurde nur geningfiigig bearbeitet, um ihn den
strengeren Konventionen der Schriftsprache anzu-
gleichen. Im folgenden sind die Hauptfragen wieder-
gegeben, die Carole Orr Jerome an Lévi-Strauss



12

stellte und die zur Gestaltung der Vortragsreihe bei-
trugen:

Kapitel eins

Viele Threr Leser glauben, daB3 Sie den Versuch un-
terndhmen, uns zum mythischen Denken zuriickzu-
fiihren, daB wir etwas sehr Kostbares verloren hitten
und daBl wir versuchen mufBten, es wiederzugewin-
nen. HeiBt das nun, daB wir die Wissenschaft und das
moderne Denken in den Wind schreiben und zum
mythischen Denken zuriickkehren miissen?

Was ist Strukturalismus? Wie sind Sie auf die Idee
des strukturalen Denkens gekommen?

Sind, wenn es Bedeutung geben soll, Ordnung und
Regeln erforderlich? Kann es im Chaos Bedeutung
geben? Was meinen Sie damit, dafl Ordnung der Un-
ordnung vorzuziehen sei?

Kapitel zwei und drei

Es gibt Menschen, die sagen, dal3 das Denken der
sogenannten Primitiven dem wissenschaftlichen
Denken nachstehe. Sie sagen, es stehe ihm nicht auf-
grund seiner besonderen Ausdrucksweise, sondern
deswegen nach, weil es wissenschaftlich gesehen
falsch sei. Wie wiirden Sie das primitive Denken mit
dem wissenschaftlichen Denken vergleichen?

Aldous Huxley sagte in »Die Pforten der Wahrneh-
mung«, daf} die meisten von uns nur einen bestimm-
ten Teil ihrer geistigen Féahigkeiten gebrauchten, und



13

daB die iibrigen vollkommen brachldgen. Meinen Sie,
daB wir bei dem Leben, das wir heute fiihren, unsere
geistigen Fahigkeiten weniger gebrauchen als die von
Thnen beschriebenen Menschen, die mythisch dach-
ten?

Die Natur bietet uns eine mannigfaltige Welt, und wir
neigen immer dazu, weniger die Ahnlichkeiten in der
Entwicklung unserer Kulturen, als deren Unterschiede
aufzugreifen. Meinen Sie, daB3 wir uns einem Punkt
ndhern, wo wir damit beginnen konnen, einige der
zwischen uns bestehenden Trennungen aufzuheben?

Kapitel vier

Wir kennen das alte Problem des Forschers, der
allein durch seine Anwesenheit seinen Forschungsge-
genstand verdndert. Sehen wir uns unsere Mythen-
sammlungen an: Haben sie eine eigene Bedeutung
und eine eigene Ordnung, oder ist die Ordnung von
den Ethnologen, die diese Erzdhlungen zusammenge-
tragen haben, hergestellt worden?

Wie unterscheiden sich mythologisches Denken und
Geschichte, was ihre begriffliche Gestaltung betrifft?
Ist es so, daB3 die mythologische Fassung einer Erzah-
lung auf historische Tatsachen zuriickgreift, sie dann
umgestaltet und auf andere Weise verwendet?

Kapitel fiinf

Ko6nnen Sie ganz allgemein etwas iiber die Bezie-
hung zwischen Mythos und Musik sagen?



14

Sie haben behauptet, dal3 sowohl der Mythos wie
die Musik von der Sprache herstammen, sich jedoch
in verschiedene Richtungen entwickelt hitten. Was
meinen Sie damit?



15

Einleitung

Ich werde Uber etwas sprechen, was ich bereits in
meinen Biichern, Aufsidtzen usw. beschrieben habe,
doch ungliicklicherweise vergesse ich immer alles,
was ich geschrieben habe, in dem Augenblick, in dem
es beendet ist. Das wird vermutlich noch zu einigem
Arger fiihren. Ich glaube jedoch, daB es auch seine
Bedeutung hat, da ich ndmlich nicht das Gefiihl habe,
meine Biicher selbst geschrieben zu haben. Eher habe
ich das Gefiihl, daB ich eine Durchgangsstelle fiir
meine Biicher bin; sobald sie durch mich hindurchge-
gangen sind, fithle ich mich leer, und nichts bleibt
zuriick.

Sie werden sich vielleicht daran erinnern, daB} ich
schrieb, die Mythen wiirden im Menschen gedacht,
ohne dafl er etwas davon weif}. Dieser Satz wurde von
meinen englischsprechenden Kollegen héufig eror-
tert und kritisiert, weil er empirisch gesehen, nach
threr Auffassung, vollig sinnlos ist. Fiir mich aber
beschreibt er eine wirkliche Erfahrung, da er genau
ausdriickt, wie ich die Beziechung zu meiner Arbeit
begreife. Das heil3t, meine Arbeit wird in mir gedacht,
ohne daB ich davon weiB3.

Ich habe nie ein Gefiihl meiner personlichen Identi-
tit gehabt, habe es auch jetzt nicht. Ich komme mir
vor wie ein Ort, an dem etwas geschieht, an dem aber
kein Ich vorhanden ist. Jeder von uns ist eine Art
StraBenkreuzung, auf der sich Verschiedenes ereig-
net. Die Straflenkreuzung selbst ist vollig passiv; et-
was ereignet sich darauf. Etwas anderes, genauso



16

Giiltiges, ereignet sich anderswo. Es gibt keine Wahl,
es ist einfach eine Sache des Zufalls.

Ich maBle mir keinesfalls an, dal3 ich deshalb, weil
ich so denke, zu dem SchluB} berechtigt bin, die ganze
Menschheit miisse so denken. Ich glaube jedoch, daf3
die besondere Art und Weise, wie ein Wissenschaftler
oder ein Schriftsteller denkt und schreibt, einem je-
den von ihnen einen neuen Blick auf die Menschheit
eroffnet. Und die Tatsache, dal ich pers6nlich gerade
diese Idiosynkrasie habe, berechtigt mich vielleicht
dazu, auf etwas hinzuweisen, was giiltig ist, wobei die
Art und Weise, wie dieser oder jener Kollege denkt,
einen anderen Blick auftun mag, der ebenso giiltig ist.



17

1. Das Zusammentreffen
von Mythos und Wissenschaft

Ich mochte mit einem personlichen Bekenntnis be-
ginnen. Es gibt eine Zeitschrift, die ich, obwohl ich
nicht alles verstehe, allmonatlich von der ersten bis
zur letzten Zeile gewissenhaft lese. Es handelt sich um
den »Scientific American«. Ich bin ganz versessen
darauf, liber alles, was in der modernen Wissenschaft
an neuesten Erkenntnissen gewonnen wird, so gut
wie nur moglich informiert zu sein. Meine Einstel-
lung zur Wissenschaft ist also nicht negativ.

Zweitens glaube ich, daB es einige Dinge gibt, die wir
verloren haben und die wir vielleicht versuchen soll-
ten wiederzugewinnen. Ich bin mir nicht sicher, ob
sich diese Dinge in der Welt, in der wir leben, und mit
dem wissenschaftlichen Denken, dem wir folgen miis-
sen, genauso wiedergewinnen lassen, als seien sie nie
verlorengegangen. Wir konnen jedoch versuchen,
uns ihrer Existenz und ihrer Bedeutung bewul3t zu
werden.

Drittens habe ich das Gefiihl, daB sich die moderne
Wissenschaft keineswegs von diesen verlorengegan-
genen Dingen wegbewegt, sondern sich mehr und
mehr bemiiht, sie wieder in den Bereich der wissen-
schaftlichen Erkldrung hineinzunehmen. Die eigent-
liche Spaltung, die Trennung von Wissenschaft und
dem, was wir auf der Suche nach einer passenden
Bezeichnung (auch wenn diese Bezeichnung ungenau
bleibt) mythisches Denken nennen konnen, diese



18

Trennung erfolgte im 17. und 18. Jahrhundert. Da-
mals, zur Zeit Bacons, Descartes’, Newtons und an-
derer, muBite sich die Wissenschaft gegen die alten
mythisch und mystisch denkenden Generationen
durchsetzen. Man glaubte, daB die Wissenschaft nur
dann bestehen kénne, wenn sie der alten Welt der
Sinne den Riicken kehrte — jener Welt, die wir sehen,
riechen, tasten und wahrnehmen. Die Welt der Sinne
war eine triigerische, die wirkliche Welt dagegen eine
Welt mit mathematischen Eigenschaften, nur mit
Hilfe des Intellekts erfahrbar und im vollkommenen
Widerstreit zu den falschen Eindriicken der Sinne.
Das war vermutlich eine notwendige Unterschei-
dung, lehrt uns doch die Erfahrung, daf3 es dem wis-
senschaftlichen Denken dank dieser Trennung — die-
ses Schismas, wenn Sie so wollen — moglich war, sich
zu konstituieren.

Nun habe ich den Eindruck (natiirlich spreche ich
nicht als Naturwissenschaftler — ich bin weder Physi-
ker noch Biologe oder Chemiker), daB die heutige
Wissenschaft im Begriff ist, diese Spaltung zu tiber-
winden, und daB die Sinneserfahrungen wieder star-
ker in die wissenschaftliche Erkldrung einbezogen
werden als etwas, dem eine Bedeutung, eine Wahrheit
innewohnt und das erkliart werden kann.

Nehmen Sie zum Beispiel die Welt der Geriiche. Wir
waren gewohnt, sie fir eine vollkommen subjektive,
aufBlerhalb der Wissenschaft liegende Welt zu halten.
Heute k6nnen uns die Chemiker sagen, daB} jeder
Geruch und jede Geschmacksrichtung eine be-
stimmte chemische Zusammensetzung hat, und die
Griinde nennen, warum uns manche Gertiche und
Geschmacksrichtungen subjektiv so vorkommen, als



19

hitten sie etwas gemeinsam, und warum andere uns
ganz unterschiedlich erscheinen.

Nehmen wir ein anderes Beispiel. Seit der Zeit der
Griechen bis ins 18., sogar 19. Jahrhundert gab es in
der Philosophie eine selbst heute noch nicht ganz
erloschene groBe Diskussion iiber den Ursprung der
mathematischen Ideen — der Idee der Linie, der Idee
des Kreises, der Idee des Dreiecks. Im grofen und
ganzen waren zwei klassische Theorien vorherr-
schend: Die eine stellte den Geist als tabula rasa vor,
der zu Beginn nichts enthdlt und alles erst durch
Erfahrung aufnimmt; daB es uns trotzdem moglich
ist, die Idee des Kreises abstrakt zu fassen, rithrt von
der Betrachtung einer Vielzahl runder, wenn auch
niemals vollkommen runder Gegenstidnde her. Die
zweite klassische Theorie geht auf Plato zuriick, der
behauptete, daB diese Ideen des Kreises, des Dreiecks
oder der Linie vollkommen sind, dem Geist eingebo-
ren, und dal} wir sie, auch wenn uns die Wirklichkeit
niemals einen vollkommenen Kreis oder ein vollkom-
menes Dreieck vor Augen fiihrt, eben deshalb, weil
sie dem Geist vorgegeben sind, auf die Wirklichkeit
gleichsam projizieren kénnen.

Heute lehren uns Wissenschaftler auf dem Gebiet
der Neurophysiologie des Auges, da3 die Nervenzel-
len der Netzhaut und des librigen Systems hinter der
Netzhaut spezialisiert sind: Bestimmte Zellen reagie-
ren nur auf gerade Linien, einige davon auf vertikale,
andere auf horizontale, wieder andere auf diagonale,
andere Zellen dagegen nur auf die Beziehung zwi-
schen Hintergrund und Hauptfigur, und so weiter.
Die Loésung des gesamten Problems Erfahrung contra
Geist scheint demnach — und ich vereinfache sehr



20

stark, weil es fiir mich zu schwierig ist, das in einer
fremden Sprache auszufiihren — in der Struktur des
Nervensystems zu liegen, also nicht in der Struktur
des Geistes oder in der Erfahrung, sondern irgendwo
im Bereich zwischen Geist und Erfahrung, in der Art
und Weise, wie unser Nervensystem beschaffen ist,
und wie es zwischen Geist und Erfahrung vermittelt.

Vermutlich gibt es ganz tief in meinem eigenen Geist
etwas, das es wahrscheinlich macht, daf3 ich schon
immer war, was man heutzutage einen Strukturali-
sten nennt. Meine Mutter erzidhlte mir, daB ich, als
ich ungefdhr zwei Jahre alt war und natiirlich noch
nicht lesen konnte, behauptete, lesen zu konnen. Und
als ich gefragt wurde, woher ich das wisse, soll ich
geantwortet haben, dal3 ich beim Betrachten der La-
denschilder — z. B. boulanger (Backer) oder boucher
(Metzger) — etwas lesen konne, weil das, was der
Schrift nach, vom Graphischen her, augenscheinlich
dhnlich war, nichts anderes als »bou« heil3en konnte,
die gemeinsame Anfangssilbe von boucher und bou-
langer. Wahrscheinlich macht genau das und nichts
anderes den strukturalistischen Ansatz aus; es ist die
Suche nach dem Invarianten oder nach den invarian-
ten Elementen unter den Verschiedenheiten an der
Oberfléache.

Diese Suche war vermutlich mein ganzes Leben hin-
durch eines meiner beherrschendsten Interessen. Als
Kind interessierte ich mich eine Zeitlang besonders
fiir Geologie. Auch in der Geologie stellt sich das
Problem, in der ungeheueren Mannigfaltigkeit der
Landschaften das Invariante zu erfassen, d. h., eine
Landschaft auf eine endliche Anzahl von Schichtun-
gen und geologischen Vorginge zu reduzieren. Spa-



