
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Meyer, Thomas
Die Identität Europas

Der EU eine Seele?

© Suhrkamp Verlag
edition suhrkamp 2355

978-3-518-12355-3



edition suhrkamp 2 3 55 



Die Europäische Union wird größer. Doch was gehört dazu, und wo lie­
gen die Grenzen?  Zeigt sich am Fall der Türkei,  was nicht dazugehören 
kann, wenn das, was zusammenwächst, auch zusammengehören soll ? 
Hinter solchen Fragen steht j ene nach der Identität Europas und die, ob 
die Europäische Union überhaupt eine Identität braucht, um zu leisten, 
was ihre Bürger von ihr erwarten. Was aber wäre es, das die Kulturen der 
Länder Europas heute miteinander verbindet ? Gehört Religion dazu ? 
Könnte ein Euro - Islam Teil der europäischen Identität sei n ?  
Anhand historischer u n d  aktueller Problemanalysen untersucht Thomas 
Meyer, ob aus einem politischen Verband ohne gemeinsame Identität ein 
demokratisches Gemeinwesen werden kann, mit dem sich die Bürger 
identifizieren, und geht dabei ein auf den Vertragsentwurf für eine euro­
päische Verfassung, den der Konvent im Sommer 2003 vorlegt. 
Thomas Meyer, geboren 1 94 3 , lehrt Politikwissenschaft an der Uni­
versität Dortmund. In der edition suhrkamp erschienen zuletzt:  Me­
diokratie. Von der Kolonisierung der Politik durch das Mediensystem 
(es 2 2 04) und Identitätspolitik. Vom Mißbrauch des kulturellen Unter­
schieds (es 2 2 72) .  



Thomas Meyer 

Die Identität Europas 

Der E V eine Seele? 

Suhrkamp 



Für Ellen Xiaodi
Kleiner Lichtblick

3. Aufl age 2015

Erste Aufl age 2004
edition suhrkamp 2355

© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2004
Suhrkamp Taschenbuch Verlag

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, 
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung 

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografi e, Mikrofi lm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages 

reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme 
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Satz: Jung Crossmedia Publishing, Lahnau
Printed in Germany

Umschlag gestaltet nach einem Konzept
von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt

ISBN 978-3-518-12355-3



Inhalt 

Vexierbild Identität 7 

I. Begriffe 

r. Faltstricke der Identitätssuche . . . . . . . . . . . . . . . . I O  
2 .  D i e  Pluralisierung der Identitäten . . . . . . . . . . . . . 2 I 
3 ·  Europa - Die Wahrheit im Mythos . . . . . . . . . . . . 3 3  
4 ·  Demos, Legitimität, Identität . . . . . . . . . . . . . . . . 3 8 
5 .  Kulturelle und politische Identität . . . . . . . . . . . . 47 
6 .  Moderne und postmoderne Identität . . . . . . . . . . 63 
7· Nationale und Europäische Identität . . . . . . . . . . 67 
8 .  Das Eigene, das  Andere und das Fremde 7 I  

I!. Befunde 

9· Der Westen und die Moderne . . . . . . . . . . . . . . . . 74 
I O. Religionen und Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9 I  
I r . Kulturelle Identität und Staatsbürgerschaft . . . . . I oo 
I 2. Europas neue Parias : Die Osteuropäer?  . . . . . . . . I 07 

I I I. Herausforderungen 

I 3 .  Auschwitz in Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  I 20 
q. Die USA :  Europas großer Bruder ? . . . . . . . . . . . . I 3 4  
I 5 . Testfall Türkei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  I 4 5  
I 6 . Islamischer Fundamentalismus und Euro-Is lam I 6o 

IV Bausteine 

I 7 . Grenzenloses Europa ?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . I 66 
I 8 . Institutionen und Öffentlichkeit . . . . . . . . . . . . . .  I 69 
I 9 . Zivilgesellschaft und Sprache . . .  . . . . . . . . . . . . . . I 7 5  
20. Politische Kultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . I 8 I 

V Orientierungen 

2 r. Identität als Proj ekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . I 8 6  



22. Sozialregion Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 89 
23 . Zivile Weltmacht . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . 1 96 
24. Der Dritte Weg von Lissabon . . . . . . . . . . . . . . . . 203 
2 5 .  Kerneuropa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20 5 
26. Eine Verfassung für Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207 
27. Europäer als Weltbürger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2 1 2  

Europäische Identität: e in offenes Proj ekt . . . . . . . . . . 227 

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2 3 5 



Vexierbild Identität 

Identität hat für die einen den Beigeschmack von Zwang, für 
andere den einer Tröstung. Wo nüchtern konstatiert wird, sie 
sei als die mitlaufende Bestätigung der Zugehörigkeit in jeder 
soziokulturellen Lebenspraxis eine Art menschliches Le­
bensmittel, fehlt zumeist der Hinweis, wie sie in der moder­
nen Welt als eine ganze Gesellschaften verbindende soziale 
Form noch gewonnen, bestimmt und festgehalten werden 
kann und worin sie dann eigentlich bestehen könne. Die 
Übergänge zwischen sozialer, kultureller und politischer 
Identität erscheinen zumeist fließend und unbestimmt, so, 
als vereine der Begriff der Identität sie ohnehin alle irgend­
wie, besonders, wenn von Europa die Rede ist. Das alles 
kommt nicht von ungefähr. Das T hema europäische Identität 
ist seit langem eine Versuchung, gleichermaßen für den poli­
tischen, den intellektuellen und den sozialwissenschaftliehen 
Diskurs.1 Zuletzt hat es im Frühsommer 2003 den Konvent 
genarrt, der den Grundlagentext erarbeitet hat, der der Euro­
päischen Union eine zukunftsweisende Verfassung bringen 
soll. Die Stelle im Text, die des Identitätsrätsels Lösung nun 
schwarz auf weiß enthalten sollte, ist am Ende leer geblieben, 
weil sich die Gesandten der unterschiedlichen Länder, In­
teressen, Kulturen, Konfessionen und Bekenner anderer 
Überzeugungen Europas mit nichts von dem, was von den 
unterschiedlichen Seiten dazu vorgeschlagen worden war, 
gemeinsam identifizieren mochten. Eine kulturelle Identität 
Europas ließ sich vor dem Forum, das über die künftige po­
litische Identität des Kontinents befinden sollte, nicht fest­
stellen. 

Nun läge es, nach all den Gewaltexzessen, die während des 
ganzen zwanzigsten Jahrhunderts in Europa, und noch vor 
kurzem in seinem Südosten, im Namen von Identität began­
gen und begründet wurden, durchaus nahe, Identität für ei-

I Viehoff/Segers I 999· 

7 



nen Begriff zu halten, der in der Politik vor allem Unheil stif­
tet und darum gerade sorgsam zu meiden wäre. Er eignet sich 
ja sogar, wie wir an j edem beliebigen Stichtag an allen Ecken 
und Enden der Welt beobachten müssen, nicht schlecht zur 
Mordwaffe. Sollte er folglich nicht besser, wenigstens fürs er­
ste, aus dem Vokabular verantwortlicher Politik gänzlich 
verbannt werden?  

Kein Zweifel, für e in  solches Plädoyer l ießen s i ch  aus  allen 
Regionen der Welt reichlich aktuelle Beispiele zitieren. Süd­
und Südostasien, fast das ganze Afrika, die Reste der zerfalle­
nen Sowjetunion und manche Reviere des alten Kerneuropas, 
vom Baskenland bis Nordirland, bieten Anschauungsmate­
rial für eine die Zivil isation ruinierende Identitätspolitik, die 
kaum mehr zu stoppen scheint, wo sie erst einmal entfesselt 
wurde. Identitätspolitik ist  eines der verheerendsten De­
struktionspotentiale moderner Politik. 

Im Namen von Identität, durchaus auch der des » We­
stens << ,  läßt s ich im unbegrenzten Feld des politischen Wil­
lens zu Herrschaft und Suprematie viel begründen. Zu viel ? 
Beim genaueren Hinsehen erweisen sich vor allem die Gat­
tungen religiöse und ethnische Identität, mitunter auch kul­
turelle, als Hauptdelinquenten moderner Gewaltpolit ik. 

Identität erscheint folgerichtig, zumal nach dem krisenge­
schüttelten Jahrzehnt der allerjüngsten Geschichte, mit ihren 
zahlreichen Beispielen eines in ihrem Namen betriebenen Zi­
vilisationszerfalls ,  als ein Begriff, der vor allem Verdacht er­
weckt - und verdient. Das ist eine reale Gegenwartserfah­
rung. 

Das ist die eine Seite. Andererseits wissen wir aber auch, 
daß politische Gemeinwesen, deren Bürger nicht ein Zuge­
hörigkeitsbewußtein verbindet, das keinen anderen Namen 
kennt als den der Identität, in  ihrem Bestand gefährdet sind. 
Das gilt vor allem für Demokratien und alle Formen polit i­
scher Föderation, im weiten und im engen Sinne, also auch, 
vermutlich sogar in ganz besonderem Maße, für die Europäi­
sche Union. Sie gewinnen Legitimität und Stabil ität nur, wo 
ihre Bürger politisch zusammengehören, also Mitglieder der­
selben politischen Einheit sein wollen und in diesem Sinne 

8 



eine verbindende politische Identität ausbilden. Identität also 
als Bedingung stabiler Demokratie und ihre ernsteste Bedro­
hung zugleich? 

Als Antwort auf die Frage nach der kulturellen Identität 
Europas scheint sich auf den ersten Blick nichts anderes anzu­
bieten als eine Paradoxie. Warum dann, so lautet die nahelie­
gende Frage, die langen Debatten, die quälenden Selbstprü­
fungen und die bohrenden Selbstzweifel bei der ewigen Suche 
nach einer Identität, deren Wert doch so zweifelhaft ist? 

Das sind Fragen, denen der vorliegende Essay nachgeht. 
Er untersucht die Gründe für beides, den möglichen produk­
tiven Gebrauch und den erfahrbaren Mißbrauch des Begriffs 
Identität in politischer Absicht, bezogen auf Europa und die 
Europäische Union. Seine leitende Frage ist die nach den Be­
dingungen, die erfüllt sein müssen, damit auch in der EU jene 
Art und jenes Maß an politischer Identität entstehen kann, 
ohne die die Union als politisches Gemeinwesen in ihrer de­
mokratischen Handlungsfähigkeit beschränkt und in ihrem 
Legitimationsanspruch in Frage gestellt, also grundlegend 
gefährdet bliebe. 

Dabei geht es bei dem Versuch, die Wurzeln des Paradoxes 
bloßzulegen, vor allem um die Zusammenhänge zwischen 
kultureller und politischer Identität und darum, ob die Euro­
päische Union nichts anderes als eine besondere Verkörpe­
rung der gemeinsamen politischen Identität des »Westens« 
darstellt oder- im Verhältnis sowohl zu den Traditionen des 
Abendlandes wie zur politischen Kultur der USA- etwas Ei­
genes, das erst in der Art, wie wir es auslegen, und in der Pra­
xis mit Bedeutung erfüllen, Gestalt und Gewicht gewinnen 
kann. 

Eine der Leitthesen des Essays, die in mehreren Anläufen 
zu begründen sein wird, ist, daß es in Europa viele kulturelle 
Identitäten gibt, immer gegeben hat und erst recht geben 
wird, aber nicht die eine, die alle Europäer eint. Eine politi­
sche Identität der Bürger Europas hingegen ist nicht nur 
möglich, sondern für die Legitimität und das Handlungsver­
mögen der EU auch lebensnotwendig. Sie steht aber noch 
aus. 

9 



I. Begriffe 

1. Fallstricke der Identitätssuche 

Identität, so viel scheint mithin festzustehen, ist demnach ein 
Wort, das sich seit dem zwanzigsten Jahrhundert vor allem in 
den zahllosen Möglichkeiten seines politischen Mißbrauchs 
manifestiert hat. Identitätspolitik zumal ist zur Chiffre für 
eine Politik geworden, die im Namen der eigenen Anerken­
nung die Anerkennung des anderen verweigert . 1 Und im 
übrigen: Die Europäische Union hat seit den Tagen ihrer 
Gründung eine fast ein halbes Jahrhundert umfassende Er­
folgsgeschichte absolviert, ohne großes Aufheben von der 
Frage nach ihrer Identität zu machen. Der Begriff scheint, 
dieser ersten Sichtung zufolge, nicht nur fragwürdig, son­
dern, was schlimmer wäre, auch ganz entbehrlich zu sein. 
Dies und manches mehr könnten Gründe sein, die Frage 
nach der Identität Europas auf sich beruhen zu lassen und 
zur Tagesordnung der konkreten Zukunftsaufgaben überzu­
gehen. 

Indessen, das Desinteresse der Bürger am politischen Ge­
meinwesen Europa und die Erweiterung seiner Mitglieds­
staaten mit den unvermeidlichen Fragen wer noch? und wer 
kann eigentlich zu uns gehören? haben das Problem der poli­
tischen Identität Europas, genauer, der Europäischen Union, 
aus der Nische intellektueller Reflexion und gelehrter Rück­
erinnerung ins Scheinwerferlicht der politischen Tagesauf­
gaben gerückt. Ohne Antworten auf diese Fragen, so scheint 
es, wird es weder praktische Lösungen für das europäische 
Demokratiedefizit geben, das die Handlungsfähigkeit der 
Union schwächt, noch eine Antwort auf die Frage nach ihren 
geographischen Grenzen. Und außerdem: Der Verfassungs­
konvent der Europäischen Union hat seine Antworten auf 
diese Frage gegeben, es ist  nun an uns, s ich mit ihnen ausein­
anderzusetzen. 

r Meyer 2002 a.  

!0 



Die Suche nach der Identität Europas ist, wie wir wissen, 
so alt wie der Versuch, den Kontinent als Einheit zu verste­
hen. Die Funde, die diese Suche im Laufe einer so langen Zeit 
erbrachten, sind zahlreich, nicht frei von banalen Allerwelts ­
formeln, vol l  von Widersprüchen und häufig geprägt von ge­
waltsamer Harmonisierung des Unverträglichen, dabei, im 
ganzen gesehen, aber ohne durchschlagende Überzeugungs­
kraft geblieben. Daher die immer neuen Anläufe und die im­
mer neue Kritik dessen, was sie zutage fördern. Die Frage, 
was die Identität Europas sei, stellt s ich nach all den großen 
Bemühungen noch immer in alter Schärfe, fast so, als würde 
das Fragen soeben erst beginnen. 

Auf deutsche Weise, in bester Absicht, wurde vor wenigen 
Jahren versucht, der Ungewißheit durch einen Beschluß ein 
Ende zu setzen. 1 9 9 5  wurde in Lübeck eine Charta der Eu­
ropäischen Identität verabschiedet, sozusagen als Einladung 
an die anderen Suchenden zum Beitritt. Sie enthält j edoch mit 
den politischen Parolen Freiheit, Friede, Menschenwürde, 
Gleichberechtigung und sozialer Gerechtigkeit nichts ande­
res als die bei vergleichbarer Gelegenheit so gut wie überall 
auf der Welt mittlerweile gültige Reihung allgemeiner Fest­
stellungen und Anrufungen, die alle auf der Ebene universel­
ler pol itischer Grundwerte angesiedelt sind, aber weder eine 
kulturelle noch eine politische Besonderheit zum Ausdruck 
bringen, für die Europa heute einzigartig in der Welt ein­
stünde. 2  

Die Idee dieser Charta geht auf eine Anregung des dama­
ligen tschechischen Staatspräsidenten Vaclav Havel zurück, 
der in einer Rede vor dem Europäischen Parlament am 
8 .  März 1 994 dazu aufgerufen hatte, die Identität Europas auf 
eine Weise verbindlich zu fassen und zu deklarieren, die dem 
politischen Einigungswerk nicht nur ein Ethos, sondern end­
lich auch ein begeisterndes Charisma verleihen könnte. Es 
gehe heute darum, so stel lte Havel fest, den unüberschauba­
ren Vorschriften, Regelungen und Normen der Vertrags -

2 Charta der Europäischen Id entität, verabschied et auf dem 4 1 .  Ordentli­
chen Kongreß der Europa-Union Deutschland, 28 .  1 0 . 1 99 5 .  

II 



werke endlich einen tieferen und verbindenden Sinn zu ver­
leihen, der es möglich macht, daß die Bürgerinnen und 
Bürger der Europäischen Union aus ihrer eingelebten Di­
stanz zur Realität der Europäischen Union heraustreten und 
endlich ein Heimatzugehörigkeitsgefühl in ihr und für sie 
entwickeln können. Möglicherweise infolgedessen ist das 
I -Wort mittlerweile, wohl in einer Art Ersatzvornahme, wie 
das Verwaltungswort für dergleichen lautet, zur Seele vieler 
offizieller EU- Dokumente geworden, in denen sie angeru­
fen, beschworen oder herbeigesehnt wird. 

Nun sind, wie j eder weiß, deklarierte und gelebte Identität 
zwei ganz verschiedene Arten von Realität, kognitiv und 
mehr noch affektiv. Der Versuch dieser Charta, Europäische 
Identität deklarativ zu fixieren, zeigt allerdings, daß bei die­
sem heiklen Thema die Fragwürdigkeiten nicht erst mit der 
Umsetzung der guten Absicht beginnen, sondern unver­
meidlich schon mit der Absicht selbst .  

Je größer das Bedürfnis nach einhelliger Zustimmungsfä­
higkeit, und darum geht es ja bei Identitätsproj ekten stets 
wesentlich, desto allgemeiner werden in modernen Zeiten die 
Inhalte bis hin zur haltlosen Verwechselbarkeit mit allen an­
deren Angeboten, die auf diesem Felde einerseits dem glei­
chen, andererseits auch allen möglichen anderen Adressaten 
gemacht werden. Das müßte allerdings kein Schade sein, 
wenn es nur darum ginge, universelle Grundwerte legitimer 
Politik in der Gegenwart zu formulieren, etwa ein Proj ekt 
>>politisches Weltethos« ,  dessen Sinn gerade darin besteht, 
mit allen geteilt werden zu können. Dem könnte nicht nur, 
sondern sollte dann j edes verantwortliche Gemeinwesen fol­
gen, vielleicht sogar im Wettstreit, wer von allen den univer­
sellen Werten j eweils am nächsten kommt, um auf diesem 
Wege auf Widerruf eine rasch vergängliche Identi tät zu ge­
winnen. Darin könnten dann, im besten Falle, alle überein­
kommen. Wie aber sol l  aus dergleichen eine beständige re­
gionale Identität entstehen, die sich von allen übrigen 
hinreichend unterscheiden muß, wenn es denn eine beson­
dere europäische sein soll ? Oder ist, wie oft vermutet wurde, 
das ganze Identitäts- Proj ekt unter modernen Bedingungen 

! 2  



ein unzeitgemäßes Unterfangen, weil das, was wirklich von 
allen Menschen in einem Gemeinwesen getei lt werden kann, 
unter den Bedingungen der globalis ierten Welt auch von al­
len anderen geteilt werden können muß? 

Von der Macht dieses Paradoxes zeugt seit dem Sommer 
2003 auch ein anderer Text von weit größerem Gewicht: Der 
Verfassungsentwurf des Europäischen Konvents. Vergeblich 
versuchten seine Autoren in zähem Ringen wenigstens einen 
einzigen großen Traditionsstrang symbolisch zu beschwö­
ren, der Europa kulturell zu dem gemacht habe, was es heute 
politisch sein will , und dabei von allen anderen kulturellen 
Regionen der Welt, falls es dergleichen denn tatsächlich gibt, 
markant und unanfechtbar unterscheidet. 

Dabei enthielt schon der älteste Mythos vom Ursprung 
Europas in seiner Tiefe und in seinem eleganten Witz eine 
deutliche Warnung für das ewige Projekt europäischer Iden­
titätssuche. Er schi lderte den symbolischen Vorgang der Ent­
stehung des Kontinents als Folge des Raubs und der Begat­
tung einer Königstochter aus Asien durch den obersten aller 
Götter des Weltkreises, der sich damit anschickte, Europa zu 
werden. Europa wäre demzufolge das Produkt einer Kreu­
zung aus dem ihm Anderen und der universellsten Macht. 
Etwas Besonderes zwar, aber nichts ganz Eigenes. 

Im Hinblick auf die Europäische Union wird die Identi­
tätsfrage zumeist dramatisch zugespitzt, denn nunmehr gehe 
es, so lautet das Argument, nicht mehr bloß um Emotionen 
der Zugehörigkeit, historisches Selbstbewußtsein oder Ur­
sprungsweihe, die in der Praxis politischer Handlungspflich­
ten letztlich auch alle dahingestellt bleiben könnten, sondern 
um die Legitimität einer großen staatsähnlichen Einheit in 
den Augen ihrer Bürger und damit um nichts Geringeres als 
die Zukunftsfähigkeit eines zum Schicksal von nahezu einer 
halben Mil l iarde Menschen werdenden politischen Gemein­
wesens. 

Daß bisher nie eine überzeugende Antwort gefunden wer­
den konnte, die das Fragen beendete oder wenigstens in ge­
ordnete Bahnen lenkte, könnte frei l ich auch die Vergeblich­
keit des ganzen Unterfangens anzeigen, und daß die Einigung 

I 3 



Europas und die Erfolge des Einigungswerkes bislang den­
noch ungetrübt voranschreiten konnten, seine Überflüssig­
keit . Das gilt erst recht mit Blick auf die eher breiter wer­
dende Palette der Antworten, die auf die vertrackte I -Frage 
nach all den Diskussionen auch weiterhin gefunden werden. 

Das alte Paradox scheint sich nun, in den Abschlußdebat­
ten des Europäischen Konvents zum Verfassungsentwurf für 
die erweiterte Europäische Union im Sommer 2003 , auf bei­
nahe tragische Weise vol lendet zu haben. Nicht einmal auf 
den halbwegs plausiblen Anschein einer überzeugenden 
Antwort auf eine ja  fast schon grenzenlos allgemeine Frage 
konnten die Delegierten aus den alten und neuen Mitglieds­
ländern der Union sich einigen, nämlich die, ob Christentum 
oder Aufklärung oder beide in ihrem Wechselverhältnis zu­
einander nun die kulturelle Identitätsgrundlage des politi­
schen Europas bilden oder doch etwas ganz anderes. Alles, 
was dazu vorgeschlagen und versuchsweise auch formuliert 
worden war, mußte am Ende, mangels Meinungsidentität, 
wieder gestrichen werden. 

Dessenungeachtet: Der Verfassungsentwurf des Europäi­
schen Konvents treibt  das Projekt der politischen Einigung 
einer größeren Anzahl von Ländern weiter voran denn j e, 
weiter als j e  in der europäischen Geschichte erdacht oder 
erhofft worden ist . Die Chancen seiner Umsetzung stehen 
gut, allenfalls kleinere Änderungen werden erwartet. Und 
doch scheint zum gleichen Zeitpunkt umstrittener denn j e, 
was den politischen Kontinent kulturell zusammenhält, die 
I-Frage eben. Im Frühsommer des Jahres 2003 haben die 
Mitglieder des Konvents lange und offenbar auch mit Lei­
denschaft um Antworten auf diese Frage gerungen. Es waren 
vor allem Liberale und Sozialdemokraten, die der Aufklä­
rung und ihren Folgen diese Rolle in der Präambel zuschrei­
ben wollten. Mit beträchtlichem Recht, denn überall da, wo, 
wie in Teilen der islamischen Welt, die Distanz zu Demokra­
tie und Menschenrechten noch immer am größten ist, klagen 
deren Protagonisten innerhalb der anderen Kulturen ebenso 
wie europäische Beobachter regelmäßig ein, was in Europa 
den Durchbruch der Kultur der Menschenrechte brachte: 



eine Aufklärung. Es war in Europa tatsächlich, daran können 
kaum vernünftige Zweifel bestehen, das Säurebad der Kritik 
der Aufklärung an der Hybris politisierter Religion, was die 
Trennung von Kirche und Staat und damit die kulturel len 
Grundlagen der politischen Kultur des demokratischen 
Rechtsstaates geschaffen hat. Dieses Argument hat keine 
Mehrheit gefunden. Vertreter der Konservativen und Christ­
demokraten bestanden hingegen auf der einzigartig konstitu­
tiven Rolle der christlichen Religion für alles, was Europa 
ausgemacht und nun die politische Einigung des Kontinents 
möglich gemacht hat. Auch dieses Identitätsverständnis 
wurde von der Mehrheit abgelehnt. 

Es kommt an dieser Stelle nicht auf die Argumente dieses 
Streits im einzelnen an, sondern allein auf die beiden Sachver­
halte, die den Streit im Hinblick auf die Frage nach der euro­
päischen Identität am meisten kennzeichnen. Der eine be­
steht in der erstaunlichen Tatsache, daß sich die Vertreter 
Europas noch nicht einmal auf den weiten Kompromiß eini­
gen konnten, dann eben beiden kulturellen Großmächten 
des europäischen Innenlebens, Christentum und Aufklä­
rung, nebeneinander in der Präambel die Ehre zu erweisen 
und damit der europäischen Verfassung tatsächlich so etwas 
wie ein Stück unverwechselbarer kultureller Identität zu vin­
dizieren. Die andauernde, unabgeschlossene Dialektik von 
christlicher Tradition und Aufklärung, nicht unbedingt einer 
der beiden Antipoden für sich allein, wäre in der Tat ein guter 
Hinweis auf die kulturelle Besonderheit Europas gewesen. 
Er war nicht möglich. 

Statt dessen nennt die Präambel zum Verfassungsent­
wurf nach erbitterten Auseinandersetzungen als spirituelle 
Grundlage des Einigungswerkes nun einige rein politische 
Grund werte, die so oder ähnlich in beinahe j eder Verfassung 
der Welt stehen könnten, ungeachtet der besonderen kultu­
rellen Traditionen der j eweiligen Region, der sie zugehört: 
Gleichheit der Menschen, Freiheit und Vorrang der Vernunft. 
Dabei bleibt offen, wovor in Europa der Vernunft heutzutage 
der Vorrang gebühre. Dem Glauben ? Welchem dann ? Dem 
Interesse ?  Das fordert j ede politische Gemeinschaft vergeb-



l ieh. Der Leidenschaft ? Wer würde sich in Europa noch an s ie 
erinnern ? Fragen im übrigen, die sich überal l  auf der Welt 
stellen könnten und die sich gerade nicht zuerst dort gestellt 
haben, wo die Identitätseuropäer ihren Ursprung suchen. 

Man kann nun tatsächlich, insofern enthält der Text einen 
wirklich interessanten Hinweis, und zwar mit sehr viel bes­
seren Gründen als im Falle der meisten Alternativvorschläge, 
die Meinung vertreten, die Trennung von Glaube und Ver­
nunft und die Unterscheidung ihrer Geltungssphären sei der 
eigentliche Ursprung der Zivilisation, aus der dann das mo­
derne Europa hervorgegangen ist und am Ende den demo­
kratischen Rechtsstaat hervorgebracht hat. Gerade sie aber 
war es, obgleich in der griechischen Antike schon sehr deut­
lich angelegt, die in den Jahrhunderten unangefochten christ­
licher Tradition in Europa gründlich verschüttet worden ist, 
und zwar genau durch diej enigen ihrer zentralen Dogmen, 
die für die Zivil isation ihrer Zeit bestimmend waren. Man 
mußte j a, mit dem heiligen Augustinus, einem der einfluß­
reichsten Gründerväter des christlichen Europas, erst glau­
ben, um wissen zu können, um sicher zu sein, daß es Wissen 
war, was man erkannt zu haben meinte, und nicht bloß fal­
scher Glaube. 

Es war dann im zwölften Jahrhundert, im achten nach 
Augustinus, ein islamischer Gelehrter, der berühmte Ibn 
Ruschd, europäisiert Averroes, der die Differenz von Glau­
ben und Wissen, also das eigene Recht der Vernunft gegen 
den Glauben, auf europäischem Boden neu begründete und 
als Zündfunken in die Debatten der christlichen Gelehrten 
der nachfolgenden zwei Jahrhunderte warf, der hier dann all­
mählich die Flamme entzündete, die erst in der Aufklärung 
des achtzehnten Jahrhunderts zu vol ler Leuchtkraft auflo­
derte und ganz Europa in ein neues Licht getaucht hat. 

Erst in der Form, in der die gelehrten Franziskaner-Mön­
che William von Ockham und johannes Duns Scotus im 
zwölften und dreizehnten Jahrhundert Ibn Ruschds Pro­
gramm der Trennung von Vernunft und Glauben mitsamt 
seinen Folgen für die Legitimation politischer Herrschaft 
nostrifiziert, zum europäischen Unsrigen gemacht hatten, 



wurde der revolutionäre Gedanke zivi l isatorisch wirksam. 
Es spricht viel dafür, daß erst der dadurch bedingte Verlust 
der absoluten Erkenntnisgewißheit die Basis geschaffen hat, 
auf der dann das Individuum sein Eigenrecht gegen das All­
gemeine und die Mächtigen, die es j eweils vertraten, begrün­
den und behaupten konnte. Der Gedanke der autonomen 
Vernunft hat dann, vermutlich wie kein anderer, Europa tat­
sächlich zutiefst geprägt, während die is lamische Zivilisation 
ihm keinen Raum gab. Es spricht gleichwohl so gut wie alles 
dafür, daß es widerrufliche gesellschaftl iche Gründe und 
nicht die Fesseln eines vermeintlichen kulturellen Apriori 
waren, die für die im folgenden so unterschiedlichen Karrie­
ren des großen Gedankens den Ausschlag gaben. 

Die Wahrheit im Mythos der Entstehung Europas trat also 
am wahrscheinlich entscheidenden Wendepunkt seiner kul­
turellen Geschichte in auffallender Weise erneut auf den 
Plan: als Identitätsstiftung durch die Einverleibung des an­
geblich ganz Anderen. Indem nun der Europäische Konvent 
neben universellen politischen Grundwerten als einziges 
Zeugnis der kulturellen Identität des europäischen Eini­
gungsprojekts mit der Vernunft gerade etwas nennt, das in 
identifizierbarer Form erst von außen aufgenommen werden 
mußte, um europäisch wirksam werden zu können, bringt er 
das Paradox der europäischen Identität, al lerdings unge­
wollt, exakt auf den Begriff. 

Die Frage drängt sich auf: Ist das Projekt der europäischen 
Identitätssuche mit dem Verzicht des Konvents, es durch ein 
handfestes Ergebnis in der Präambel des Verfassungsent­
wurfs wirksam zu machen, nun endgültig gescheitert ? War 
dieses vermeintliche Scheitern gar die Bedingung der Mög­
lichkeit eines gemeinsamen Verfassungsentwurfs von fünf­
undzwanzig Ländern Europas, Ost und West, alt und neu, 
also die Voraussetzung des politischen Einigungserfolgs ? Be­
deutet d ies ,  falls wir die Fragen bejahen müssen, dann nicht 
auch, daß wir uns, entsprechend der Defizitanalyse von Va­
clav Havel, mit der Tatsache auf immer abfinden müssen, die 
EU sei dazu verurteilt, als eine seelenlose Maschinerie von 
Institutionen und Regeln zu funktionieren, ein politisch-ad-



ministrativer Roboter sozusagen, der zwar, wenn wir Glück 
haben, tüchtig und leistungsfähig ist, der uns aber auf immer 
fremd bleibt, weil zwischen ihm und uns kein inneres Band 
entstehen kann?  

Manche kritische Betrachter mögen das  Scheitern der  offi­
ziellen Suche nach einer kulturellen Identität des alten Kon­
tinents in den Debatten des Konvents eher mit Erleichterung 
aufgenommen haben und darin einen glücklichen Ausgang 
des ganzen Proj ektes sehen. Denn der Begriff der Identität, 
gar in Zusammenhang mit dem der Suche, der unabschließ­
baren Suche nach der eigenen Identität, wird nicht nur von 
Spöttern mit dem Bild der Zwiebel in Zusammenhang ge­
bracht. Wer sich auf ein solches Unterfangen einl äßt, sich also 
auf die Suche nach dem festen, innersten Kern des Eigenen 
macht, trägt von dem, was als bloße Oberfläche erscheint, 
Schale und Schale ab - nur um am Ende erkennen zu müssen, 
daß die Frucht nichts anderes war als die Summe ihrer Scha­
len. Sie sind das Ganze, das auch ohne festen Kern gut zu­
sammenhielt, bevor diejenigen, die mehr wollten, der ver­
meintlichen Oberfläche auf den Leib rückten. Dann aber ist 
es zu spät. 

In Psychologie, Kultur und Politik, wo immer diese Stra­
tegie der Suche nach dem innersten Kern des Eigenen zum 
Repertoire vermeintlicher Selbstvergewisserung gehört, ba­
siert sie auf dem Glauben, Identität sei eine Art unverlierba­
rer Besitz, tief vergraben und geschützt vor den Turbulenzen 
des Alltags, wie eine schöne Perle hinter den hermetisch ver­
schlossenen Schalen der Muschel, die, von außen betrachtet, 
zumeist nichts von ihm ahnen läßt. Das Äußere und Sicht­
bare sei nur der Schutz des Eigentlichen. Was die introspek­
tive Identitätssuche in Psychologie und Kultur zutage för­
dern könne, wenn sie hinter das zurückgreifen möchte, was 
sich in der Praxis des Handeins immer schon zeigt, so lautet 
eine ätzende, aber keineswegs abwegige Kritik, sei  aber nie 
die Muschel mit ihrem Schatz, die es nur kunstfertig zu öff­
nen gelte, sondern bloß die bewußte Zwiebel, deren Schalen, 
unter Tränen abgetragen, nicht Festes verbergen, das mehr 
wäre als sie selbst. So ende die Suche aller, die in den mensch-



I ichen Verhältnissen Identität als einen Besitz verstehen, der 
wie ein verborgener Schatz bloß noch zu heben ist .  Ließe sich 
in diesen Metaphern nicht auch die Identitätsdebatte des Eu­
ropäischen Konvents beschreiben, die als Schatzsuche be­
gann und nichts als ein verweintes Augenreiben auf al len Sei­
ten zurückließ? 

Dann wäre die introspektive Identitätssuche nur eine 
harmlose Irrung, nicht viel mehr als ein lehrreicher Selbster­
fahrungsprozeß mit unerwartetem Ausgang, j edoch ohne 
Risiken für Dritte. Die Suche kann freil ich auch fataler en­
den. >>Mörderische Identitäten« konnte j üngst der Titel eines 
Buches lauten, in dem mit reichem Material und schlüssigen 
Argumenten vorgeführt wurde, wie dasj enige als vernich­
tende politische Macht enden kann, was sich auf die Suche ei­
ner reinen Identität macht,  die von nichts Fremdem mehr 
>>befleckt« sein wil l .  Das Irritierende, Uneindeutige, das den 
gesicherten Besitz des Eigenen in Zweifel ziehen könnte, 
wird identifiziert, gebrandmarkt und ausgemerzt. Identitäts ­
politik, die das Recht auf das wirklich oder vermeintlich Ei­
gene über al les setzt, was anders ist oder wirkt, ist am Ende 
des Zeitalters der großen Ideologien keine seltene Verirrung, 
sondern Signum einer neuen Epoche. Sie erweist sich ihrer­
seits als eine hemmungslose politische Ideologie.  

Ist  nicht, so muß auch gefragt werden, gerade Europa, 
mehr als j ede andere Region der Welt, ein Terrain der Selbst­
zerfleischung von Nationen im Namen von Identität gewe­
sen ? Ist  nicht gerade das die Lehre, die Europa einen könnte, 
daß die Politik der kulturellen Identitäten sich immer als 
blutgetränkte Sackgasse erwiesen hat ? Die Auflösung des 
ewigen Rätsels der Identität als Selbstbewußtsein ihrer Un­
möglichkeit oder als Weisheit des Verzichts auf Festlegun­
gen ? Aber was kann dann das politische Europa zusammen­
halten, damit es nicht als bloßer Kampfplatz von Interessen 
oder als ein reiner Markt für tüchtige Händler endet, der die 
Menschen einzig und allein in der Erwartung des handgreif­
lichen Vortei ls e int? Kann ein politisches Gemeinwesen, und 
das ist die Europäische Union ja ohne Frage geworden, eine 
Zukunft haben, wenn seine Bürger kein Band der Einheit, 



der fest gegründeten Zugehörigkeit verbindet, zumal im ge­
genwärtigen Augenblick mit dem Vorschlag des Konvents 
für eine europäische Verfassung die Weichen für Europas Zu­
kunft neu zu stellen sind ? 

Genauer geht es bei dieser Frage um die Identität der Euro­
päischen Union. Obgleich dabei auch die kulturellen Grund­
lagen ihre Rolle spielen, die keineswegs gering ist, geht es in 
der Hauptsache doch um etwas anderes .  Was auf dem Spiele 
steht, ist die Fähigkeit der Europäischen Union, eine polit i­
sche Identität ihrer Bewohner als Bürger auszubilden, die ihr 
durch ihr Selbstverständnis und durch ihr Handeln selbst erst 
das Maß an Legitimität und damit auch Stabilität verleihen 
könnte, das nach dem Urteil aller Beobachter noch in auffäl­
liger Weise aussteht.  Während wir mit kultureller Identität 
Werte, Überlieferungen, Praktiken, Orientierungen, Sym­
bole ,  Erzählungen, künstlerische Hervorbringung und For­
men des Alltagslebens meinen, die für ein soziales Kollektiv 
und die Zugehörigkeit zu ihm als entscheidende Kriterien 
gelten, ist politische Identität, also das, worum es im Falle Eu­
ropas im Kern tatsächlich geht, etwas grundsätzlich anderes, 
zugleich mehr und weniger. Weniger deswegen, weil das Zu­
sammenleben in einem politischen Gemeinwesen und das Be­
wußtsein der Zugehörigkeit zu ihm auch möglich ist, wo die 
Kultur der Menschen und der Milieus, die politisch zusam­
mengehören, vielfältig, uneindeutig und offen ist .  In Zeiten 
vordemokratischer politischer Herrschaft, in den Imperien 
der Geschichte gehörten mitunter Menschen pol itisch zu­
sammen, auch in ihrem aktiven Bewußtsein, die kulturell 
sonst nichts verband. Das ist in den großen Demokratien der 
Gegenwart, Indien, Kanada oder USA,  kaum anders. Mehr 
als die kulturelle ist die politische Identität dadurch gekenn­
zeichnet, daß s ie  nicht nur Aufmerksamkeit, Zuwendung, Si­
cherheit und Orientierung der ihr Zugehörigen vermittelt, 
sondern darüber hinaus auch Verantwortung für das für alle 
unbedingt Verbindliche, eben Politik. Politische Identität ist 
das Bewußtsein der Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft, für 
die die gleichen Verbindlichkeiten unbedingt gelten, in den 
Belangen, die, wie Hannah Arendt es nannte, allen gemein-

20 


	Inhalt
	Vexierbild Identität
	I. Begriffe
	1. Fallstricke der Identitätssuche 

