
BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   1 29.06.17   07:40



Arnold Achmüller

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   2 29.06.17   07:40



Hausmittel zum Selbermachen

Arnold Achmüller

DIE Alpen-
APOTHEKE

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   3 29.06.17   07:40



»  5

Die Angaben zu den Kräutern in diesem Buch wurden sorgfältig geprüft. Autor 
und Verlag lehnen jedoch jegliche Haftung für allfällige Schäden, die sich aus 
dem Gebrauch oder Missbrauch der hier vorgestellten Informationen ergeben, 
ab. Die in diesem Buch enthaltenen Ratschläge ersetzen nicht eine ärztliche  
Therapie.

Besuchen Sie uns im Internet:
www.mens-sana.de

Gekürzte Ausgabe 2017 des Titels: Wickel, Salben und Tinkturen. Das Kräuter-
wissen der Bauerndoktoren in den Alpen. Edition Raetia, Bozen 2015
© 2017 Knaur Verlag
Ein Imprint der Verlagsgruppe Droemer Knaur GmbH & Co. KG, München. 
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk darf – auch teilweise – nur mit Genehmi-
gung des Verlags wiedergegeben werden.
Covergestaltung: © atelier-sanna.com, München 
Coverabbildung: shutterstock.com: �Sundra (Blumen), Fukuron (Alpen)
Satz: atelier-sanna.com, München
Druck und Bindung: APPL, apprinta druck, Wemding
Bildnachweis: Innenteilabbildungen: Alle Heilpflanzen, ganzseitig, sind 
gemeinfrei / rechtefrei, imago/imagebroker: S. 114, Claudia Sanna: S. 12, 28, 
107, 183, 187, Shutterstock.com: alle übrigen

ISBN 978-3-426-65818-5

5   4   3   2   1 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   4 29.06.17   07:41



»  5

INHALT

I. VOLKSMEDIZIN –  
DIE MEDIZIN DES VOLKES 9

II. BÄUERLICHE HEILTRADITION 17

Die Kunst der Diagnostik 21
Der Einfluss des Kosmos 24
Diät und Prävention 26
Heilendes Wasser 27
Hexen, Kurpfuscher und Betrüger 29

III. DIE VOLKSHEILER 33

Berühmte Heiler aus den Alpen 38
SÜDTIROL * Die Ragginer 38
NORDTIROL * Alois Neuner (der Kiendler) 40
STEIERMARK * Johann Reinbacher (der Höllerhansl) 43
SCHWEIZ * Johann Künzle 45
BAYERN * Amalia Hohenester 46

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   5 29.06.17   07:41



»  76  «

IV. KRÄUTERKUNDE IN DEN  
ALPENLÄNDERN 49

ATEMWEGSERKRANKUNGEN 54
Eibisch 55, Holunder 59, Malve 65, Meerrettich 69,  
Quendel 73, Schlüsselblume 77, Spitzwegerich 81

MUSKEL- UND GELENKBESCHWERDEN 84
Arnika 85, Beinwell 91, Wacholder 95, Wurmfarn 101

WUNDEN UND HAUTERKRANKUNGEN 105
Klette 106, Ringelblume 109, Sanikel 115 

ERKRANKUNGEN DER  
VERDAUUNGSORGANE 118
Blutwurz 119, Edelweiß 122, Enzian 124,  
Heidelbeere 128, Meisterwurz 131, Minze 135 

ERKRANKUNGEN VON LEBER UND GALLE 139
Löwenzahn 141, Odermennig 145, Rettich 149

BERUHIGUNG UND NERVENERKRANKUNGEN 152
Baldrian 153, Johanniskraut 157

AUGEN- UND OHRENERKRANKUNGEN 162
Augentrost 163, Hauswurz 165

ERKRANKUNGEN VON MUND-
UND RACHENRAUM 168
Bibernelle 169, Brombeere 173, Salbei 177

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   6 29.06.17   07:41



»  76  «

HERZ-KREISLAUF-ERKRANKUNGEN 180
Bärlauch 181, Weißdorn 185 

BLASEN-, NIEREN- UND  
PROSTATAERKRANKUNGEN 188 
Ackerschachtelhalm 189, Brennnessel 195,  
Preiselbeere 199 

FRAUENHEILKUNDE 202 
Frauenmantel 203, Gänsefingerkraut 207,  
Himbeere 210, Schafgarbe 213

KINDERHEILKUNDE 218
Kamille 219

KINDERWUNSCH 224 
Storchschnabel 225

V. TIPPS FÜR DIE PRAXIS 229

KONSERVIERUNG DER HEILKRÄUTER 230 
GRUNDREZEPTE MIT HEILPFLANZEN 231

ÜBER DEN AUTOR 238

BÜCHER DES AUTORS 239

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   7 29.06.17   07:41



»  98  «

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   8 29.06.17   07:41



»  98  «

I.
Volksmedizin – 
DIE MEDIZIN DES 
VOLKES

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   9 29.06.17   07:41



»  1110  «

Lass es dich nicht gereuen, 
auch beim gemeinen Manne nachzufragen,
ob ein Ding zum Heilmittel geeignet sei.
	    Hippokrates, 4. Jahrhundert v. Chr.

Die Bewohner des Alpenraumes haben trotz unterschied-
licher Sprachen und häufig wechselnder Landschaften 
hinsichtlich ihrer Lebensumstände sehr viele Gemein-

samkeiten. In diesem wenig städtisch geprägten Raum sind die 
Wege oft lang und beschwerlich. Anders als in flachen Gebieten war 
man in früheren Zeiten notgedrungen auf sich selbst angewiesen 
und dadurch eigenständiger.

Diese mitunter sehr beschwerlichen Lebensumstände sind für die 
Erforschung alter Weisheiten heutzutage ein Segen. Denn vieles 
wurde in Ermangelung an Alternativen bewahrt, was anderorts be-
reits viel früher aufgegeben wurde. Deshalb ist es nicht verwunder-
lich, dass es vor allem entlegene Täler sind, in denen das Kräuterwis-
sen bis ins 20. Jahrhundert bewahrt wurde.

Die Kräuterkunde ist dabei nur Teil eines ganzen medizinischen 
Heilverständnisses, das im Groben im gesamten Alpenraum auf 
denselben Grundvorstellungen beruhte und im Kern bereits seit der 
Antike existierte. Grundlage für die Behandlung war die Säftelehre. 
Hier wurde ein Gleichgewicht der vier menschlichen Säfte Blut, 
gelbe Galle, schwarze Galle und Schleim als Grundvoraussetzung 
eines gesunden Lebens gesehen. 2000 Jahre lang war die Säftelehre 
die zentrale Vorstellung in der Heilkunde Europas. Die Volksheil-
kunde des Alpenraumes war somit Teil einer traditionell europäi-
schen Medizin. Man nennt diese Laienheilkunde heute Volksmedi-
zin, Traditionelle Heilkunde oder Volksheilkunde und grenzt sie 
somit von der etablierten wissenschaftlichen Medizin, der soge-
nannten Schulmedizin oder auch Allopathie, ab.

In der Antike gab es noch keine Trennung zwischen Schulmedi-
zin und Volksmedizin. Ärzte sammelten Erprobtes und Bewährtes 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   10 29.06.17   07:41



»  1110  «

in ihren Schriften und schafften es so, dieses Wissen zu bewahren. 
Im Mittelalter kam es dann zum Bruch zwischen gelehrtem und 
populärem Heilwissen. Das hat auch mit der christlichen Erklärung 
von Krankheit und Leid zu tun. Im Mittelalter herrschte nämlich 
die Sichtweise vor, dass Kranke durch Buße Gesundheit erlangen 
und Krankheit im Allgemeinen eine Strafe Gottes sei. Zusätzlich 
beriefen sich die Ärzte in Mitteleuropa auf Werke der berühmten 
antiken Gelehrten, die fast alle aus dem Mittelmeerraum stammten 
und dementsprechend vorwiegend mediterrane Pflanzen in ihren 
Werken als Heilmittel beschrieben hatten. Die einfache Bevölke-
rung in den Alpen und nördlich davon benutzte aber heimische 
Heilpflanzen, die diesen Werken oft unbekannt waren. Dieser 
scheinbar unbedeutende Sachverhalt scheint bis heute nicht voll-
ständig beseitigt, werden doch auch heute heimische alpine Heil-
pflanzen, wie beispielsweise der Wurmfarn, mit jahrhundertelanger 
volksmedizinischer Tradition nicht oder nur spärlich erforscht.

Die europäische Medizin war bis ins späte Mittelalter sehr de-
zentral. Außer der christlichen Kirche gab es keine überregionale 
Kraft, die Regeln und Gebote in Bezug auf Heilung aussprechen 
konnte. Das änderte sich ab dem 16. Jahrhundert maßgeblich. Uni-
versitäten lenkten nun immer zentraler das Wissen um die Heilkun-
de, und die weltliche Autorität versuchte zunehmend – auch durch 
Scharlatane und Betrüger dazu veranlasst – die Heilkunst zu regu-
lieren und nur staatlich geprüften Personen zu erlauben. Durch eine 
in zunehmendem Maß verbesserte medizinische Versorgung und 
neu entdeckte Heilmittel wurden bis dahin gebräuchliche Heilmit-
tel aus der Schulmedizin verdrängt und nur noch in der Volksheil-
kunde verwendet. Des Weiteren entfernte sich die gelehrte Medizin 
zunehmend von der Säftelehre und konzentrierte sich stattdessen 
immer mehr auf die Behandlung einzelner kranker oder schmerzen-
der Organe und Körperteile. Die Krankheit an sich wurde auf einen 
bestimmten Körperbereich eingegrenzt und auf anatomische Verän-
derungen reduziert. Die Schulmedizin verabschiedete sich so von 
einer ganzheitlichen Behandlung, in welcher der harmonische Zu-

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   11 29.06.17   07:41



»  1312  «

stand der vier vermeintlichen Körpersäfte des Menschen angestrebt 
wurde. Somit setzte sich in der Medizin zunehmend ein sogenann-
tes mechanistisches Weltbild durch. In diesem aufkommenden Ma-
schinenzeitalter sah man auch den menschlichen Körper zuneh-
mend als eine Ansammlung von maschinellen Funktionen und Bau-
teilen, in der der kranke Teil einfach kuriert werden muss, damit sich 
der Mensch wieder gesund fühlt. Diese Vorstellung wurde im Laufe 
des 20. Jahrhunderts durch verbesserte chirurgische Techniken und 
den Siegeszug der Antibiotika sogar noch verstärkt. Die Volksmedi-
zin war aber sogar noch in dieser Zeit in der Säftelehre fest veran-
kert – so musste es zu einer Trennung zwischen Volks- und Schul-
medizin kommen.

Die Volksmedizin bekam eine stark untergeordnete Rolle, die mal 
belächelt, mal als zu gefährlich, jedenfalls als vernachlässigbare An-
häufung von Aberglauben und bestenfalls unwirksamen Heilmitteln 
abgetan wurde. Aus diesem Grund befasste sich die moderne Schul-
medizin im Allgemeinen kaum mit dem medizinischen Wissen des 
Volkes. Dennoch gab es immer wieder Fürsprecher der Volksmedi-
zin wie Ärzte, die erkannten, dass das volksmedizinische Wissen 
zunehmend verschwindet und in dieser Tradition mehr als unnütze 
Ratschläge stecken.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   12 29.06.17   07:41



»  1312  «

Einer der Ersten war der Rostocker Arzt Georg Friedrich Most, 
der 1843 die »Encyklopädie der gesammten Volksmedicin« verfass-
te. Auch der Botaniker Heinrich Marzell forderte bereits 1925, dass 
man Volksmedizin ernst nehmen und nicht pauschal für unglaub-
würdig halten solle. Dies unterstrich auch der in Graz tätige Hygie-
niker Josef Richard Möse, der 1958 auf die Bedeutung der Volksme-
dizin in der Antibiotikaforschung hinwies.

Besonderes Unverständnis bereitet bis heute vielen, dass sich die 
Volksmedizin neben pflanzlicher, tierischer und mineralischer Pro-
dukte auch zahlreicher »magischer« Mittel, sogenannter Heilmittel 
aus der Volksmagie bedient. So unterteilte bereits der Medizinhisto-
riker Robert Jütte die Volksheilkunde in eine biologische, eine reli-
giöse und eine magische Heilkunde.

Dass sich magische und religiöse Handlungen und Rituale in der 
Volksmedizin wiederfinden, hat gleich mehrere Gründe. So gehen 
viele dieser heutzutage als Aberglauben belächelten Anwendungen 
auf den Versuch zurück, Krankheit und Gesundheit zu erklären. 
Nennen wir beispielsweise Bakterien und Viren, die Auslöser diver-
ser Infektionskrankheiten: Vor 200 Jahren noch waren dies Dämo-
nen, die von einem Infizierten zum nächsten übersprangen. Diese 
Dämonen, die auch für andere Krankheiten und vor allem Schmer-
zen verantwortlich gemacht wurden, galt es zu bändigen und zu ver-
jagen. Man personifizierte sozusagen die Krankheit. Nach dieser 
Vorstellung ist es nur mehr als verständlich, dass man die Krankheit 
beispielsweise durch Sprüche vertreiben wollte. 

Zum anderen galt Heilung stets als etwas Geheimnisvolles, nicht 
Verständliches. Rituale scheinen diesem unverständlichen Vorgang 
gerechter zu werden als eine einfache Verabreichung eines Heilmit-
tels. Auch heute besteht vielfach die Erwartungshaltung, etwas 
Fremdes, Exotisches müsse stärker wirksam sein als etwas Bekann-
tes. Während etwa die Traditionelle Chinesische Medizin in ihrem 
Ursprungsland eher von der ärmeren Bevölkerungsschicht ange-
wandt wird, ist es in Europa genau umgekehrt – das Einfache, Na-
heliegende überzeugt einfach nicht. In dem aus dem 11. Jahrhun-

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   13 29.06.17   07:41



»  1514  «

dert stammenden Lehrgedicht aus Salerno heißt es gleichsam: 
»Heilmittel, die man teuer kauft, die nützen, kriegt man sie gratis, 
bleibt die Krankheit sitzen.«

In den Ergebnissen der noch in den Kinderschuhen steckenden 
Placeboforschung könnte die Lösung dieses jahrtausendealten 
Glaubens stecken. Placebos nennen wir heute Scheinmedikamente 
oder auch Handlungsweisen, die aus der Erwartungshaltung des Pa-
tienten bereits zu einem positiven Effekt führen. Es gibt auch Noce-
bos, bei denen eine negative Erwartungshaltung zu einer negativen 
Auswirkung führt. Placebo- beziehungsweise Nocebowirkungen 
können Scheinmedikamente, aber auch Gespräche, Rituale oder 
einfach nur die Farbe des verabreichten Heilmittels auslösen.

So zeigt sich heute eindeutig, dass rituelle Gesten für sich allein 
bereits Heilungserfolge hervorrufen können. Schmerzen können 
gelindert, Schwindelattacken eingedämmt und Infektionen schnel-
ler überwunden werden. Natürlich sind erfolgreiche Heilmethoden 
im Volk weitertradiert, verändert und auch auf andere Beschwerden 
übertragen worden. So ist es zu dieser Fülle an Ratschlägen aus der 
magischen Heilkunde gekommen, die in der heutigen aufgeklärten 
Welt häufig belächelt werden.

Heute verkennen wir dagegen vielfach die Tatsache, dass es so-
wohl Placebo- als auch Nocebowirkungen gibt, und behandeln un-
seren Körper, als sei er eine Maschine, der man nur ein passendes 
Arzneimittel einflößen muss, um die Funktionen wiederherzustel-
len. Dass bereits im Gespräch und in der Aufmerksamkeit, die man 
dem Patienten zukommen lässt, vielfach ein Teil der Heilung steckt, 
kommt in der durch Zeitdruck geprägten westlichen Schulmedizin 
oft zu kurz. Die wenigsten Therapien werden auch hinsichtlich einer 
psychologischen beziehungsweise ganzheitlichen Komponente 
durchgeführt und der menschliche Körper wird fast nur in alterna-
tiven Heilrichtungen als Ganzes betrachtet. Bei Erkrankungen, wie 
stressbedingtem Burnout oder Allergien, die vielfach systemischen 
Ursprungs sind und sich also nicht wirklich räumlich begrenzen las-
sen, stoßen wir mit einer rein mechanistischen Betrachtung des 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   14 29.06.17   07:41



»  1514  «

menschlichen Körpers an Grenzen. Neu entstehende Disziplinen 
wie die Psychoneuroimmunologie, in der das Zusammenspiel von 
Psyche und Immunsystem im Zentrum steht, sind zwar vielverspre-
chend, stecken jedoch noch in den Kinderschuhen.

Der medizinische Fortschritt wird somit nicht vollends ausge-
nützt und rein auf seine »technische« Komponente reduziert. Ver-
bunden mit einem schlechten Lebensstil, mit falscher Ernährung 
und wenig Bewegung kommt es dadurch trotz gesteigerter Lebens-
erwartung im Durchschnitt nur zu einer geringen Zunahme von 
Jahren, in denen Menschen gesund und vital sind. 

Was im Hinblick auf Gesundheit nicht außer Acht gelassen wer-
den sollte, ist die Abhängigkeit, die man schafft, wenn man funda-
mentalste Kenntnisse über einfach verfügbare Hausmittel verliert. 
Man gibt einen wesentlichen Teil seiner Selbstständigkeit auf. Wenn 
man nicht weiß, wie man sich bei kleineren gesundheitlichen Prob-
lemen, die jeden Menschen von Zeit zu Zeit erfassen, verhalten und 
darauf reagieren sollte, wird man, beeinflusst von Werbemaßnah-
men, zum Konsumenten von Lehrmeinungen und Produkten de-
gradiert. Ein Sprichwort im 19.  Jahrhundert lautete demgemäß: 
»Der ist wohl am besten dran, der sich selber helfen kann.«

 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   15 29.06.17   07:41



»  1716  «

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   16 29.06.17   07:41



»  1716  «

II.  
Bäuerliche 

HEILTRADITION

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   17 29.06.17   07:41



»  1918  «

Bis ins 19. Jahrhundert fanden die Geburt, die Behandlung 
der Kranken sowie die Altersversorgung und das Sterben 
im eigenen Haus statt. Die Behandlung und Pflege im 

Krankenhaus etablierten sich erst im letzten Jahrhundert. Da es im 
Alpenraum lange an universitär gelehrten Ärzten, Wundärzten und 
Hebammen sowie an handwerklich ausgebildeten Badern fehlte, 
gab es hier einen starken Sektor an Laienmedizinern. Dies waren 
neben der eigenen Familie in erster Linie sogenannte Bauerndokto-
ren, aber auch Viehdoktoren, Zahnreißer, Wanderheiler und Geist-
liche, die die Leidenden bzw. Kranken pflegten und behandelten.

Grundlage für ihre Tätigkeit war von der Antike bis ins vorige 
Jahrhundert die Humoralpathologie, die sogenannte Säftelehre. Die 
im antiken Griechenland entstandene und durch den römischen 
Arzt Galen im 2. Jahrhundert n. Chr. systematisch geordnete Säfte-
lehre wurde bis ins späte Mittelalter als gängige Gesundheitslehre 
propagiert. Sie besagt, dass der Körper nur dann im Einklang – ge-
sund – sei, wenn die vier menschlichen Säfte Blut, Schleim, gelbe 
und schwarze Galle im Gleichgewicht (Eukrasie) zueinander ste-
hen. Ungleichheit (Dyskrasie), d. h. ein Überhang von einem oder 
mehreren dieser Säfte, ist demnach der Ausgangspunkt für Krank-
heit. Den vier Säften wurden auch die vier Eigenschaften warm, tro-
cken, feucht und kalt zugeordnet. Menschen hatten je nach Charak-
tereigenschaft von Geburt an einen Hang zu einem bestimmten 
Ungleichgewicht. Ein bestehendes Ungleichgewicht wurde mit 
Heilmitteln, Diät oder diversen Ausleitungsverfahren wie Schwitz-
kuren, Aderlass, Schröpfen, Brechmitteln oder Einläufen behandelt. 
Dabei musste die gewählte Therapie dem jeweiligen Ungleichge-
wicht entgegenstehen. So musste beispielsweise zu viel Kälte mit 
Wärme behandelt werden, zu viel Feuchtigkeit musste getrocknet 
werden. Die Säftelehre war eine Medizinlehre, in der der Mensch 
ganzheitlich gesehen wurde, in der also nicht nur Symptome behan-
delt wurden. 

In der Volksheilkunde hielt sich die Säftelehre teils bis ins 
20. Jahrhundert. Die Ragginer, eine Familie von Bauernärzten aus 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   18 29.06.17   07:41



»  1918  «

Lüsen bei Brixen in Südtirol, wandten bis 1890 die Säftelehre so-
wohl zur Diagnosefindung als auch zur Therapie an. Auch sie ver-
suchten meist durch Ausleitungsverfahren wie Aderlass, Abführ-
mittel und Brechmittel eine Verbesserung des Verhältnisses der 
Körpersäfte zu erreichen. Man findet bis heute zahlreiche Reste der 
Säftelehre in der Volksheilkunde wieder. Ohrenringe gelten noch 
immer als Heilmittel gegen rheumatische Erkrankungen sowie Au-
gen- und Ohrenerkrankungen. Durch die künstliche Öffnung des 
Ohrringes sollten schlechte Säfte abfließen können – eine These, die 
bereits im alten Ägypten nachweisbar ist. Auch in der Basentherapie 
und in der Behauptung, Leber und Darm gehören »entgiftet« und 
der Körper »entschlackt«, stecken bis heute Reste der Säftelehre.

In vielen Bauernstuben sind auch heutzutage noch zahlreiche alte 
medizinische Bücher und Rezeptsammlungen erhalten, die den 
Menschen bei Krankheiten eine Hilfestellung boten. Meist wurden 
diese Bücher allerdings nicht von den Bauern selbst verfasst, son-
dern waren gekauft und von einer Generation zur nächsten weiter-
gegeben worden. Teilweise wurden sie durch eigene Kenntnisse er-
gänzt. Die ursprüngliche Herkunft dieser Bücher ist heute jedenfalls 
meist sehr schwer festzustellen. Meist dürften diese aber aus dem 
18./19. Jahrhundert stammen. Auch Nachdrucke berühmter Kräu-
terbücher, die es im Laufe der Zeit aus den Klosterbibliotheken in 
die Bauernstuben schafften, ergänzten das Kräuterwissen vieler 
Heilkundiger. So wurde im Jahr 1595 Christoph Gostner aus Sexten 
wegen Kurpfuscherei angeklagt und gab an, neben dem »Albertus 
Magnus Kräuterbuch« auch »Der Frauen Rosengarten« und das me-
dizinische Nachschlagewerk »Theophrastus Paracelsus – Wund- 
und Arzneibuch« zu besitzen.

Eine Besonderheit in vielen dieser Bücher ist das große Feld an 
magischen Ratschlägen. Die enthaltenen magischen Regeln, die an 
genau festgeschriebenen Tagen diverse Tätigkeiten empfahlen und 
absonderlichste Rituale beschreiben, verweisen auf eine Zeit, in der 
die Aufklärung noch in den Kinderschuhen steckte. Wichtig ist in 
diesem Zusammenhang das 1849 verfasste Rezeptbüchlein »Das 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   19 29.06.17   07:41



»  2120  «

sechste und siebente Buch Mosis«, aber auch das häufig fälschli-
cherweise Albertus Magnus zugeschriebene Werk »Bewährte und 
approbierte sympathetische und natürliche ägyptische Geheimnisse 
für Menschen und Vieh«. Dass es sich hier nicht um heimische 
Volksheilkunde, sondern um das Resultat eines neuzeitlichen Aber-
glaubens handelt, liegt auf der Hand. Scheinen doch viele der An-
wendungen nicht antiken Vorstellungen geschuldet, sondern wild 
zusammengewürfelt, frei nach dem Ansatz »je ausgefallener und 
exotischer, desto stärker wirksam«. Es war allgemeiner Volksglau-
ben, dass diese Rezeptbücher magische Handlungen und Zauberei 
ermöglichten. Da bis ins späte 19. Jahrhundert nur ein Bruchteil der 
Bevölkerung schreiben und lesen konnte, kam es zu zahlreichen Le-
genden und Sagen. Dies steigerte natürlich die Ehrfurcht vor diesen 
Büchern und führte zu einem verstärkten Aberglauben.

Derartige Bücher schaffen es heutzutage immer wieder in die 
Medien, wobei oftmals vollkommen aus dem Kontext gerissen nur 
ein Bruchteil dessen vermittelt wird, wofür sie ursprünglich ge-
schrieben wurden. Das Obermoar Rezeptbuch aus St. Jakob im 
Ahrntal in Südtirol ist ein derartiges Beispiel. Um gestohlene Wert-
sachen wiederzufinden, sollte man zum Beispiel ein Totenkreuz vom 
Grab eines jung Verstorbenen an den Ort des Diebstahls bringen 
und die Sachen würden wieder auftauchen.

Man darf Volksmedizin aber nicht nur auf die Anwendung von 
Magie reduzieren. Natürlich erregten magische Rezepte seit jeher 
eine größere Aufmerksamkeit und fanden infolgedessen Verbrei-
tung. Tatsächlich waren die Mehrzahl der Behandlungen aber ratio-
nale Mittel aus der Kräuterkunde – selbst im sehr abergläubischen 
17. Jahrhundert. So ist aus den Prozessakten des 1610 wegen Kur-
pfuscherei angeklagten Südtiroler Bauerndoktors Wolfgang Mitter-
hofer ersichtlich, dass bei 13 von ihm getätigten Behandlungen nur 
in fünf Fällen magische Amulette zum Einsatz kamen. In den ande-
ren acht Fällen waren Ratschläge aus der Kräuterkunde Grundlage 
der Therapien.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   20 29.06.17   07:41



»  2120  «

DIE KUNST DER DIAGNOSTIK

Generell war die Diagnostik in der Volksheilkunde bis ins 
20.  Jahrhundert eher einfach gehalten. Man kannte schlichtweg 
nicht sehr viele unterschiedliche Beschwerden. Auch die Hingabe, 
mit der man sich der Therapie der verschiedenen Krankheiten wid-
mete, war sehr unterschiedlich. So wurden vor allem Krankheiten, 
die die Arbeitskraft der Menschen minderten, von den Volksheilern 
behandelt. Denn in einer vorindustriellen Zeit war eine ausfallende 
Arbeitskraft mitunter existenzbedrohend für die gesamte Familie. 
Wunden, Gelenkserkrankungen, Fieber, ansteckende Krankheiten, 
Magen- und Hautprobleme galten als die problematischsten Er-
krankungen. Dagegen wurden Nervenerkrankungen kaum beachtet 
und wohl oft auch nicht als behandelbare Krankheit angesehen.

Natürlich war die Diagnosefindung aufgrund fehlender Nach-
weismethoden auch vom Aberglauben vergangener Jahrhunderte 
geprägt. Oft galt es nur abzuklären, ob es sich um eine Strafe Gottes 
handelte oder ob die Krankheit von Dämonen ausgelöst wurde. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   21 29.06.17   07:41



»  2322  «

HARNSCHAU

Die Harnschau (Uroskopie) war eine von der Säftelehre abgelei-
tete Denkschule. Von der Antike bis weit in die Neuzeit galt die 
Harnschau neben der Pulsdiagnostik und allgemeiner Befindlich-
keit als wichtigste Diagnosemöglichkeit. Vor allem im Mittelalter 
galt sie als das wichtigste diagnostische Hilfsmittel. Man vermutete, 
dass das durch die Säftelehre propagierte Ungleichgewicht, das 
letztlich zur Krankheit führt, im Harn ersichtlich wird. Der Patient 
musste zu diesem Zweck den Morgenurin in einem runden, durch-
sichtigen Harnglas sammeln und dem Heiler bringen. Dieser stellte 
aufgrund der Farbe, Konsistenz und möglicher Niederschläge die 
Diagnose.

Die oberste Schicht entsprach dem Kopfbereich, die zweite dem 
Brustbereich, die nächste der Bauchgegend und die unterste Schicht 
dem Unterleibs- und Geschlechtsbereich. Dabei galt es 20 verschie-
dene Farbtöne und fünf verschiedene Konzentrationsgrade zu un-
terscheiden. Hilfestellungen boten sogenannte Urinspiegel, mit de-
ren Hilfe man auch festzustellen versuchte, wo im Körper das Un-
gleichgewicht war. Manchen »Beschauern« sagte man sogar nach, 
dass sie aus dem Urin Alter und Geschlecht des Patienten ablesen 
konnten. So existieren gleich mehrere Legenden, in denen der Arzt 
bzw. Volksheiler den Urin eines vermeintlich älteren Patienten als 
den Urin einer schwangeren jungen Frau enttarnte. Denn durch den 
untergejubelten Urin eines falschen Patienten sollte das Können des 
Heilers widerlegt und dieser bloßgestellt werden.

Als im 18. Jahrhundert zunehmend chemische Verfahren in der 
medizinischen Diagnostik entwickelt wurden, war dies in der Schul-
medizin das Ende der Harnschau. In der Volksmedizin traf man die 
Harnschau aber bis ins 20. Jahrhundert an. Die Ragginer wandten 
im 19. Jahrhundert neben der klassischen Harnschau auch bereits 
einfache chemische Verfahren an. So beschreiben Asche/Schulze in 
ihrem Buch »Die Ragginer. 200 Jahre Volksmedizin in Südtirol« die 
folgende Aufzeichnung durch Sebastian Ragginer: »Wie man ein 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   22 29.06.17   07:41



»  2322  «

Nierenleiden erkennt. Man nimmt ein wenig Urin in ein enges 
Fläschchen, hält es über eine Flamme, bis der Urin kocht, gibt dann 
etliche Tropfen Essigsäure dran, bildet sich dann eine weiße Wolke, 
so ist Eiweiß drin, also Nierenleiden.«

KÖRPERVERMESSUNG

Ein zusätzliches diagnostisches Verfahren war lange Zeit das 
Messen des Verhältnisses von Körpergröße zu Körperbreite. Dabei 
stellt man sich vor, dass ein Mensch, der krank ist, auch äußerlich 
das »rechte Maß« verloren hat. Nach Plinius dem Älteren (23–79 
n. Chr.) sei dies für einen gesunden Menschen »die Länge des Men-
schen vom Scheitel bis zum Fuß gleich der Breite, gemessen mit 
ausgebreiteten Armen über der Brust von Hand zu Hand«. Auch 
das Bild des sogenannten vitruvianischen Menschen von Leonardo 
da Vinci, das um 1490 entstand, beschreibt im Grunde dieses bereits 
in der Antike vorherrschende Bild der idealen Verhältnisse. Je grö-
ßer der Unterschied zwischen den beiden Maßen, desto kränker der 
Patient bzw. desto weiter fortgeschritten war die Krankheit. Auch 
Hildegard von Bingen (1098–1179) beschrieb im 12.  Jahrhundert 
diese Art der Diagnostik. Beispielsweise untersuchte man hiermit 
bei Patienten mit Tuberkulose (Schwindsucht), die durch starke Ab-
magerung und Verfall gekennzeichnet waren, wie weit die Krank-
heit bereits fortgeschritten war. 

Diese Sichtweise war noch lange im gesamten Alpenraum bei 
Bauernärzten anzutreffen. Der Spanner Peter aus Haslach im Mühl-
viertel in Oberösterreich soll noch im 20. Jahrhundert Krankheiten 
diagnostiziert haben, indem er mit seinen Fingern den Körper aus-
maß. Und in Redewendungen, wie »das rechte Maß«, »maßlos sein« 
und »Maß und Ziel verloren«, findet man Reste dieser Praxis bis 
heute.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   23 29.06.17   07:41



»  2524  «

PULSDIAGNOSTIK

Eine weitere bereits in der Antike bekannte Methode war die 
Pulsdiagnostik. Hier versuchte man aufgrund der Art des Pulses auf 
ein eventuelles Ungleichgewicht bzw. eine Erkrankung im Körper 
zu schließen. Anders als bei der Harnschau, bei welcher der Zustand 
der Körpersäfte untersucht wurde, galt es, mittels der Pulsdiagnostik 
ein mögliches Ungleichgewicht des Energieflusses zu entdecken. 

Beginnend mit der Beschreibung des Blutkreislaufs durch Wil-
liam Harvey 1628, verabschiedete sich die Schulmedizin in den da-
rauffolgenden Jahrhunderten nicht nur von der Säftelehre, sondern 
zunehmend auch von der Pulsdiagnostik. Doch in der Volksheil-
kunde überlebte auch diese Art der Diagnostik einige Jahrhunderte 
länger. So bediente sich laut Bernd Mader der in Kleinpreding in der 
Steiermark tätige Bauernarzt Müllerhansl noch im 18. Jahrhundert 
neben der Harnschau der Pulsdiagnostik.

DER EINFLUSS DES KOSMOS

Die Zeit spielt in der Volksheilkunde und im Speziellen in der 
Kräuterheilkunde eine überaus wichtige Rolle. Das beginnt bereits 
beim Sammeln der Heilpflanzen. Hier wird traditionellerweise auf 
die Tageszeit und auf den richtigen Jahreszeitpunkt geachtet. Heil-
pflanzen werden eher am Morgen oder vormittags bis zur Mittags-
zeit gesammelt. Giftpflanzen und Pflanzen, denen man magische 
Wirkungen zuschreibt, wie beispielweise dem Farnsamen, werden 
dagegen eher nachts gesammelt.

Zahlreiche Untersuchungen bestätigen, dass der Zeitpunkt die 
Qualität der gesammelten Heilpflanzen maßgeblich beeinflusst. 
Pflanzen enthalten natürlich je nach Jahreszeit und Ort unter-
schiedliche Wirkstoffkonzentrationen. Beispielsweise konnte in ei-
ner Arbeit von Josef Richard Möse bei Spitzwegerich eine höhere 
Wirkstoffkonzentration für den Frühsommer nachgewiesen werden. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   24 29.06.17   07:41



»  2524  «

In den restlichen Monaten und vor allem im Herbst war diese 
schwächer ausgeprägt.

Während die Sonne eher beim Sammeln der Heilkräuter eine 
Rolle spielte, war der Mond in der Therapie der Krankheiten sehr 
bedeutsam. Manche Krankheiten, besonders jene, bei denen man 
etwas verringern bzw. zum Verschwinden bringen wollte, mussten 
bei abnehmendem Mond behandelt werden. Zu diesen typischen 
Leiden zählen beispielsweise Warzen, Kropf, Nierensteine und Ge-
schwülste.

Ein Rezept des Zillertaler Bauerndoktors Kiendler gegen Nie-
rensteine lautete dementsprechend: »Einen guten Brandwein, darin 
4 bis 5 Knoblauchzehen einen Tag und eine Nacht, ehe der Mond 
neu wird, gut verschlossen. 1 Stunde bis 1,5 Stunden vor Neumond 
iss den Knoblauch und trink den Brandwein, iss darauf 10 oder 12 
Wacholderbeeren, das mache alle Neumonde, faste darauf 4 Stun-
den.« Die Behandlung von Krankheiten, die wie Tuberkulose 
(Schwindsucht) zu Abmagerung und Auszehrung führen, sollte da-
gegen nur bei zunehmendem Mond den gewünschten Erfolg brin-
gen. Auch Entbindungen sollen bei zunehmendem Mond unprob-
lematischer verlaufen. Dabei weiß man, dass bereits in der Antike 
Mond und Sternenbilder maßgeblich für weltliche Begebenheiten 
verantwortlich gemacht worden waren. Auch der berühmte Arzt 
Paracelsus (1493–1541) schenkte dem Mond große Beachtung. Er 
nannte die Anziehungskraft des Mondes sogar als eine Grundlage 
für Krankheiten. Nach Paracelsus gibt es sogenannte lunatici. Das 
sind Menschen, die äußerst stark vom Mond beeinflusst werden und 
all ihre Krankheiten im Grunde durch den Einfluss des Mondes 
bekommen. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   25 29.06.17   07:41



»  3332  «

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   32 29.06.17   07:41



»  3332  «

III.  
DIE 

VolksHEILER

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   33 29.06.17   07:41



»  3534  «

Da die medizinische Versorgung abseits der großen Städte 
sehr lange unzureichend war, waren die Bewohner der 
Alpentäler auf sogenannte Laienmediziner angewiesen. 

Diese waren Personen aus der näheren Umgebung, die zwar meist 
keine offizielle medizinische Ausbildung genossen hatten, sich aber 
trotzdem mit den Jahren medizinische Kenntnisse aneigneten, die 
denen ihrer Mitbürger überlegen waren. Diese Volksheiler waren 
meist Bauern, Hebammen oder Geistliche, weniger häufig übten sie 
Handwerksberufe wie Müller oder Schmied aus.

Diese Laienmediziner hatten keine universitäre Ausbildung, son-
dern erwarben ihre Kenntnisse meist im familiären Bereich von Va-
ter, Mutter oder von den Großeltern, manche lernten auch bei ei-
nem älteren Bauernarzt oder als Wundarzt beim Militär. Einige 
wenige eigneten sich ihr Wissen über Bücher an. Andere, wie der 
Kiendler, waren ursprünglich Viehdoktoren, wurden aber mit den 
Jahren immer öfter bei menschlichen Beschwerden aufgesucht. 
Nach außen wurde das Heilwissen jedenfalls meist streng geheim 
gehalten.

Das Einzugsgebiet der Patienten beschränkte sich meist auf jene 
Dörfer, die zu Fuß erreichbar waren, wobei sich dies mit zunehmen-
der Mobilität ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts stark än-
derte. Die Patienten kamen in den überwiegenden Fällen zum Hei-
ler nach Hause. Im 19. Jahrhundert waren dies etwa 20 Kilometer 
Wegstrecke, welche die Mehrheit der Bevölkerung an einem Tag 
hin und zurück schaffen musste. Aus dieser Zeit gibt es auch Zahlen 
zu den tätigen Bauernärzten, die verdeutlichen, dass wohl der Groß-
teil der Alpenbewohner zumindest theoretisch Zugang zu einem 
dieser Heiler hatte. Laut der »Medizinisch-statistischen Topogra-
phie des Herzogtums Steiermark«, verfasst von Matthias Macher, 
gab es 1860 in der Steiermark 56 Männer und 21 Frauen, die sich als 
Bauernärzte betätigten; so käme ein Bauerndoktor auf 10 000 Ein-
wohner. Laut Johann Jakob Staffler (1783–1868) kam in Tirol 1839 
ein Bauernarzt auf 22 000 Einwohner, wobei hier nur jene gezählt 
wurden, die diese Tätigkeit als Haupteinnahmequelle ausübten.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   34 29.06.17   07:41



»  3534  «

Ein Besuch bei einem Bauernarzt war im 19.  Jahrhundert im 
Vergleich zu einer Behandlung bei einem promovierten Arzt deut-
lich billiger. Ein Arztbesuch kostete beispielsweise 1820 in Brixen 
2,2 Gulden. Für einen Knecht war dies ein Vielfaches seines Tages-
lohnes (etwa zwölf Kreuzer). Ein Kilogramm Weizen kostete im 
Vergleichszeitraum etwa zwei Kreuzer, also ein Hundertstel einer 
ärztlichen Behandlung. Viele Bauernärzte wurden sogar meist nur 
mit Naturalien bezahlt. So bezeugen beispielsweise die Aufzeich-
nungen vom Südtiroler Bauerndoktor Johann Ragginer aus dem 
19. Jahrhundert, dass er häufig mit Mais, Tabak, Buchweizen und 
Hafer bezahlt wurde. Vielfach, so besagt der Volksglauben bis heute, 
macht Geld eine Behandlung sogar unwirksam. Viele nahmen nur 
eine Spende, andere wenige waren auf die Einnahmen angewiesen, 
um ihre eigene Familie zu versorgen. Einzelne wie Amalia Hohen- 
ester in Mariabrunn bei Dachau kamen durch ihre Tätigkeit auch zu 
einem ansehnlichen Besitz.

So unterschiedlich die Charaktere der Bauernärzte in den ver-
schiedenen Gegenden des Alpenraumes auch waren, können doch 
gleich mehrere Eigenschaften festgestellt werden, die vielen dieser 
Heiler zu eigen waren:

EIN GROSSER WISSENSDURST: Viele berühmte Bauerndoktoren 
waren sehr gebildet, bereits in der Schulzeit Musterschüler, schrie-
ben selbst Rezepte auf und sammelten medizinische Bücher. 

NÄCHSTENLIEBE: Bauernärzte halfen ihren Mitbürgern in Not-
situationen und taten dies oft sogar unentgeltlich. Es bestand das 
Gebot, keinen Hilfesuchenden abzuweisen. Dazu gehörte natürlich 
eine große Menschenliebe. Die wenigsten heilten aus wirtschaftli-
chen Gründen, etwa um ihre Familien zu versorgen, sondern taten 
dies neben ihrer regulären Arbeit als Bauer, Müller oder Schmied. 
Einige verlangten oft sogar nur ein Gebet für ihre Familie. Der  
Kiendler soll bedürftige Patienten darüber hinaus sogar kostenlos 
verköstigt haben. Das Gebot der Nächstenliebe war sicher auch ein 
Grund, weshalb sich viele Geistliche der Heilkunde widmeten. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   35 29.06.17   07:41



»  3736  «

EINFACH VERFÜGBARE HEILMITTEL UND LEICHT VERSTÄNDLI-

CHE RATSCHLÄGE: Die Volksheiler kamen aus dem gleichen gesell-
schaftlichen Milieu wie der Großteil ihrer Patienten. Dies machte 
insofern einen großen Unterschied zur etablierten Medizin, als dass 
die Diagnosen und die auferlegten Ratschläge in einer leicht ver-
ständlichen Sprache mitgeteilt wurden. Die Patienten konnten sich, 
auch weil Krankheiten oft sehr oberflächlich zu großen Krankheits-
bildern zusammengefasst worden waren, leicht etwas darunter vor-
stellen. Zusätzlich waren die verordneten Heilmittel meist bekannte 
Pflanzen, wodurch insgesamt die Einhaltung von Empfehlungen 
beim Patienten, die sogenannte Compliance, maßgeblich gefördert 
wurde. 

GEHEIMHALTUNG: Die meisten Bauerndoktoren gaben ihre Re-
zepte nicht preis. Heute sind es meist von Nachfahren gefundene 
und veröffentlichte Rezeptbüchlein oder Gerichtsakten, in denen 
Zeugen detailliert ihre Behandlungen zu Protokoll gaben, die uns 
einen Einblick in das Wissen dieser Menschen geben. Manche Bau-
erndoktoren hielten ihr Wissen sogar in einer Geheimschrift fest. 
Für die Geheimhaltung gibt es mehrere Gründe. Zum einen wollte 
man das eigene Wissen natürlich schützen, hatte man es sich doch 
meist über Jahre angeeignet. Zum anderen besteht sogar teilweise 
bis heute der Glaube, dass der Heiler die Fähigkeit, andere zu heilen, 
verliert, wenn er sein Wissen weitergibt. 

STARKE FRÖMMIGKEIT: Viele Bauernärzte waren im Vergleich 
zu ihren Mitbürgern außergewöhnlich gläubig. Der Höllerhansl aus 
der Steiermark errichtete auf seinem Anwesen sogar einen Nachbau 
von Lourdes und vom Ölberg. Dementsprechend galt bei vielen das 
Gebet als wichtiger Bestandteil der Heilung. Aber auch von den 
Patienten wurden ein fester Glaube und Vertrauen in Gott und in 
die eigenen Fähigkeiten erwartet. 

AUSSTRAHLUNG: Berühmten Heilern sagt man sehr oft eine be-
sondere Ausstrahlung nach. Dass dies bei einer Behandlung von 
Vorteil ist, steht außer Frage, denn je größer der Einfluss auf die 
Erwartungshaltung ist, desto höher ist auch die Wahrscheinlichkeit 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   36 29.06.17   07:41



»  3736  «

einer erfolgreichen Therapie. Manche Bauernärzte wirkten bereits 
durch ihr Äußeres sehr eindrucksvoll. Der Kiendler trug beispiels-
weise immer eine Tiroler Tracht, hatte einen langen Bart und eine 
stolze, furchteinflößende Statur. 

Das Tätigkeitsfeld der Bauernärzte war sehr unterschiedlich. Ei-
nige – so wie die Ragginer – boten neben dem Ziehen von Zähnen, 
kleineren Eingriffen, der Versorgung von Wunden und Brüchen 
auch die Diagnose innerer Krankheiten an. Andere dagegen waren 
sehr spezialisiert. So gab es Bauernärzte, die nur äußere Leiden wie 
Wunden und Brüche behandelten. Diese nannte man Beinbruchhei-
ler, im Salzburger Flachgau auch »Boandlrichter« und in der Steier-
mark auch einfach nur »Beinarzt«. Oft hatten sie ihre Kenntnisse 
beim Militär erlernt. Manche Sage berichtet davon, wie Beinbruch-
heiler Brüche heilten, ohne sie auch nur anzufassen.

Eine weitere Gruppe an Heilern, die sich in ihrer Tätigkeit spezi-
alisiert hatten, waren die Blutstiller. Diese sind im gesamten Alpen-
raum bis heute anzutreffen. Besonders häufig werden diese in der 
Steiermark, in Tirol, Oberösterreich und Vorarlberg erwähnt. Die 
Blutstiller arbeiten vor allem mit Besprechungen, wobei man sich 
erzählt, dass ein Blutstiller nicht einmal in der Nähe der blutenden 
Wunde zu sein braucht. Wird er um Heilung gebeten, versiegt der 
Blutfluss, obwohl er weit entfernt ist. 

Eine spezielle Art von Bauerndoktor waren auch die sogenannten 
Anheber, auch Anbraucher und Wender genannt. Sie gebrauchten 
nicht unbedingt Heilmittel, sondern heilten mit Besprechungen, 
Kreuzzeichen, Gebeten und Berührungen. Sie behandelten meist 
Hautkrankheiten, Fieber und Schmerzen. Anschließend gab es 
nicht selten den Ratschlag zum Umhängen eines Amulettes. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   37 29.06.17   07:41



»  4948  «

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   48 29.06.17   07:41



»  4948  «

IV.  
Kräuterkunde 
IN DEN ALPEN-
LÄNDERN

Alle Wiesen und Matten,
alle Berge und Hügel sind Apotheken.
	 Paracelsus, 16. Jahrhundert

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   49 29.06.17   07:41



»  5150  «

Die Heilpflanzen sind die wichtigsten Heilmittel der tra-
ditionellen europäischen Heilkunde. Und gerade im Al-
penraum wird die Kräuterkunde bis heute stark gepflegt. 

Noch immer werden hier nachweislich mehr als 400 verschiedene 
Heilpflanzenarten verwendet. Darunter gibt es Pflanzen wie Johan-
niskraut, Wacholder oder Spitzwegerich, die von der Schweiz bis ins 
Mariazeller Land eine wichtige Rolle in der Kräuterkunde spielen. 
Aber es gibt auch Pflanzen, die, wie etwa der Echte Speik in Kärn-
ten, eine sehr regionale Bedeutung haben, oder Heilpflanzen, wie 
die Klebrige Schlüsselblume (Blauer Speik), die sogar nur in einigen 
wenigen Tälern des Alpenhauptkammes verwendet werden.

Eingesetzt werden jedenfalls hauptsächlich einheimische Arten, 
deren Einsatz von einer Generation auf die nächste weitergegeben 
wurde und oft tausendfach erprobt worden war. Daneben werden 
wichtige Heilpflanzen wie Ringelblume, Liebstöckel oder auch Ka-
mille heute wie zu Großmutters Zeiten in vielen Gärten angebaut. 
In Salzburg wurde die nicht winterharte Meerzwiebel, die gerne zur 
Wundsalbe verarbeitet wurde, im 20. Jahrhundert von Bauern sogar 
in Töpfen gezogen. Exotische, kälteempfindliche Arten wie Ingwer 
und Kalmus konnten bereits vor Jahrhunderten über Wanderhänd-
ler oder in Apotheken zugekauft werden.

Die Volksheilkunde kennt verschiedene Zubereitungsformen 
und Möglichkeiten der Applikation von Heilpflanzen, die sich von 
jenen in der Schulmedizin etwas unterscheiden. Dabei handelt es 
sich um Zubereitungen mit langer Tradition, die sich teilweise seit 
Jahrhunderten nicht maßgeblich verändert haben. Mit einfachen, 
schnell verfügbaren und vor allem in den meisten Haushalten vorrä-
tigen Zutaten wurden Heilpflanzen auf diese Weise verarbeitet und 
haltbar gemacht.

Die wichtigste und häufigste Art der Anwendung ist sicherlich 
der Tee. Handelt es sich beim Ausgangsmaterial um Blüten, Blätter 
oder Kraut, so lässt man den Tee 5 Minuten in aufgekochtem Was-
ser ziehen. Verwendet man Wurzel, Rinde oder auch Früchte, so 
wird der Tee am besten kurz aufgekocht oder circa 10 bis 15 Minu-

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   50 29.06.17   07:41



»  5150  «

ten in aufgekochtem Wasser ziehen gelassen. Daneben gibt es noch 
die Möglichkeit zur Herstellung eines Kaltwasserauszuges, eines 
sogenannten Mazerates. Hierbei wird das Ausgangsmaterial einige 
Stunden in kaltem Wasser angesetzt und vor dem Trinken etwas 
erwärmt. Der Kaltwasserauszug wird vor allem bei Pflanzen wie 
Malve und Eibisch, die einen hohen Schleimstoffgehalt aufweisen, 
empfohlen.

Der Tee, das Mazerat oder der alkoholische Auszug kann auch 
äußerlich als Umschlag, Badezusatz oder Wickel verwendet werden. 
Diese kommen vor allem bei Hauterkrankungen sowie bei Muskel- 
und Gelenkschmerzen zum Einsatz.

Aus den getrockneten Pflanzen werden auch Kräuterkissen her-
gestellt. Hierzu werden traditionellerweise Lavendel, Heublumen, 
Melisse und Kirschkerne verwendet.

In der Volksheilkunde wird bei einigen Pflanzen, wie Isländisch 
Moss oder Gänsefingerkraut, ausdrücklich die Abkochung in Milch 
empfohlen. Dabei ist anzunehmen, dass sich in der Milch auch fett-
lösliche Inhaltstoffe besser lösen. Dies kann bei manchen Heilpflan-
zen durchaus sinnvoll sein und die Wirkung verstärken.

Der alkoholische Auszug, der Kräuterschnaps, der Likör oder 
auch die Tinktur werden vor allem bei Problemen im Magen-Darm-
Trakt, bei fiebrigen Erkrankungen und Schmerzen angeraten. Be-
sonders Enzian-, Arnika- oder Kampferschnaps gehören bis heute 
zum Inventar vieler alpenländischer Hausapotheken.

Der Weinauszug ist ein Relikt aus früheren Zeiten. Vor allem im 
Mittelalter waren Kräuterweine als Allheilmittel und zur Prophyla-
xe äußerst populär. Das hatte auch damit zu tun, dass der Wein, der 
mit Wasser verdünnt wurde, als sicherer Durstlöscher und nicht nur 
als Genussmittel galt. Trinkwasser war nämlich vor allem in den fla-
cheren Gebieten häufig verunreinigt und Auslöser von Seuchen. 
Derselbe Grund liegt im Bierauszug, bei dem man Heilpflanzen in 
Bier einlegte und auf diese Weise eine Heilwirkung erwartete.

Die selbst hergestellte Salbe ist in vielen Haushalten bis heute ein 
hochgeschätztes Heilmittel mit meist langer Tradition. Früher wur-

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   51 29.06.17   07:41



»  5352  «

den Salben mit tierischen Fetten, meist Schweine-, Gänse- oder 
auch Murmeltierfett hergestellt. Im 20.  Jahrhundert wurden diese 
dann, wegen der verbesserten Haltbarkeit und leichten Verarbei-
tung, von Vaseline (Melkfett) verdrängt. Da es sich hierbei aber um 
ein Erdölprodukt handelt, wird Vaseline seit den 90er Jahren immer 
kritischer gesehen und deshalb scheinen heute Salben aus pflanzli-
chen Ölen (wie z. B. Oliven-, Jojoba- oder Mandelöl) in der Kom-
bination mit Bienenwachs ökologischer.

Eine Applikationsart, die früher eine hohe Bedeutung hatte, in 
den letzten Jahrzehnten aber zunehmend verschwand, ist das »Pflas-
ter«. Dabei handelt es sich nicht um ein Heftpflaster modernen Ver-
ständnisses, sondern um einen Teig aus Baumharz (meist Lärchen-
harz), Heilkräutern und etwas Mehl, der auf die schmerzenden Stel-
len oder auch auf Entzündungen gelegt wurde. Man beließ ihn so 
lange auf der erkrankten Stelle, bis er sich allein wieder ablöste. 

Säfte und Sirupe werden vor allem bei Atemwegserkrankungen 
oder einfach nur als Genussmittel verwendet. Säfte werden etwa aus 
Frischpflanzen in Form von Presssäften zubereitet. Diese sind aber 
nicht lang haltbar. Sirupe werden aus Früchten oder Blüten unter 
Zugabe von Zucker hergestellt. Meist dienen sie zur Fiebersenkung 
(Preiselbeersaft) oder einfach nur zur Durstlöschung.

Schichtsirupe sind vorwiegend Heilmittel gegen Husten und 
Halsschmerzen. Man schichtet hier das Pflanzenmaterial abwech-
selnd mit Zucker in ein Marmeladeglas und gibt es je nach Aus-
gangsmaterial einen Tag (Meerrettichwurzel, Zwiebel) oder bis zu 
mehrere Wochen (Spitzwegerich, Fichtenwipfel) in den Kühl-
schrank. Aufgrund der osmotischen Kräfte entzieht der Zucker dem 
Pflanzenmaterial Wasser und vor allem wasserlösliche Inhaltstoffe, 
wodurch ein mit pflanzlichen Wirkstoffen angereicherter Sirup ent-
steht. Als es noch keinen Kühlschrank gab, wurden diese Gläser 
etwa 20 cm tief in der Erde vergraben.

Aus einer Zeit, in der es noch keine Tabletten gab, stammt der 
Gebrauch von Küchlein und von Pillen. Küchlein hatte bereits Hil-
degard von Bingen in ihren Rezepturen gleich mehrfach erwähnt. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   52 29.06.17   07:41



»  5352  «

Dabei wurden Heilpflanzen in Backwaren eingebacken und geges-
sen. Pillen wurden mit Zucker und Mehlteig geformt.

Auch Öl- und Essigauszüge spielen in der Volksheilkunde eine 
Rolle. Einen besonderen Stellenwert besitzt dabei das Johannis-
krautöl, das seit Jahrhunderten fester Bestandteil mitteleuropäischer 
Heiltraditionen ist.

Meist wegen ihres aromatischen Geruches werden Pflanzen wie 
Wacholder, Meisterwurz oder auch Baldrian geräuchert. Früher sag-
te man diesem Rauch eine krankheits- und dämonenabwehrende 
Wirkung nach. Inwieweit tatsächlich Krankheitserreger damit redu-
ziert werden können, kann wegen unzureichender Untersuchungen 
nicht kommentiert werden. Einer mit ätherischen Ölen angerei-
cherten Luft konnte ein keimhemmender Effekt aber unter Labor-
bedingungen nachgewiesen werden. Eine andere oft geräucherte 
Pflanze ist der Huflattich. Seine Blätter werden bereits in der Antike 
als schleimlösend beschrieben und bis heute im Alpenraum bei 
Husten geräuchert. Mit Räucherungen kann auch die Dosierung 
ansonsten stark giftiger Pflanzen, beispielsweise des Bilsenkrautes, 
besser kontrolliert werden. Man fächerte hierzu bei Zahnschmer-
zen – wie bereits im alten Babylon beschrieben – den Rauch an die 
betroffene Stelle und erwartete sich dadurch eine Schmerzlinde-
rung.

Aus heutiger Sicht nicht mehr nachvollziehbar und wohl eher 
dem alchimistischen Gedankengut früherer Jahrhunderte geschul-
det ist die Anwendung von Asche aus diversen Heilpflanzen. Bereits 
bei Hildegard von Bingen kann man diese Art der Verarbeitung le-
sen. Auch bei vielen Bauerndoktoren, wie etwa beim Kiendler aus 
dem Zillertal oder bei den Ragginern aus Lüsen in Südtirol, erfährt 
man von der Heilwirkung der Asche aus Schlehdorn und Wermut.

Die Heilpflanzen werden im Folgenden kategorisiert. Die Rei-
hung der Anwendungsbereiche innerhalb der Pflanzenporträts ent-
spricht der Priorität des therapeutischen Gebrauchs in der alpinen 
Kräuterkunde. Die empfohlenen Tagesdosierungen beziehen sich 
auf Erwachsene.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   53 29.06.17   07:41



»  5554  «

ATEMWEGSERKRANKUNGEN

Husten, Schnupfen und Halsschmerzen gehören besonders in den 
kalten Monaten zu den typischen Alltagsbeschwerden vieler Men-
schen. Und gerade in diesem Anwendungsgebiet bietet die heimi-
sche Kräuterkunde zahlreiche therapeutische Möglichkeiten. Fast 
scheint es, als seien in der rauen Umgebung der Alpen besonders 
viele Heilmittel auf natürliche Weise vorhanden. Spitzwegerich, Ho-
lunder, Quendel, Königskerze, Isländisch Moos oder Brunnenkresse 
sind nur einige wenige von etwa zweihundert Heilpflanzen, die im 
Alpenraum für Krankheiten der Atemwege verwendet werden.
Im Bereich der Volksmagie gehörte es bis ins 20. Jahrhundert in wei-
ten Gebieten zum festen Ritual, am Palmsonntag drei Palmkätzchen 
der Salweide zu schlucken, um das ganze Jahr vor Fieber geschützt zu 
sein. Die Weide, im Speziellen die Weidenrinde, wirkt nämlich fieber-
senkend und schmerzstillend. Durch dieses Ritual versuchte man sich 
prophylaktisch diese heilenden Eigenschaften zunutze zu machen.
	

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   54 29.06.17   07:41



»  5554  «

Eibisch
HILFT BEI HUSTENREIZ 

ALTHAEA OFFICINALIS
Auch bekannt unter: Samtpappel

Im antiken Griechenland war Eibisch unter dem Namen poly-
althes bekannt, was so viel wie »vielheilend« bedeutet. Er ist dement-
sprechend eine sehr alte Heilpflanze und wurde bereits vor etwa 
2300 Jahren durch Theophrastos von Eresos als Hustenmittel be-
schrieben, wobei dies bis heute das zentrale Einsatzgebiet der Pflan-
ze geblieben ist. Wegen seiner großen Blüten gehört Eibisch zum 
festen Bestandteil vieler Bauerngärten. 

ALPINE VOLKSMEDIZIN

In der Volksheilkunde wird der Tee aus den oberirdischen Teilen 
der Pflanze und der Wurzel in ähnlicher Weise verwendet. 

Husten, Bronchitis, Asthma, Halsschmerzen, Heiserkeit sowie 
Kehlkopfentzündung werden häufig mit Eibisch behandelt. Der 
Südtiroler Bauernarzt Johann Ragginer verabreichte ihn besonders 
bei fiebrigen Erkrankungen mit Husten, so wie dies bereits 600 Jah-
re früher von Hildegard von Bingen empfohlen worden war. Eibisch 
wird daneben auch besonders gerne bei Sodbrennen, Magenge-
schwüren, Durchfall und Dickdarmentzündung verwendet. Der Tee 
der Wurzel wird darüber hinaus auch bei Zahnfleischentzündungen 
sowie als Mund- und Gurgellösung bei Beschwerden im Mund-
raum als sinnvoll beschrieben.

Ähnlich der Malve wird Eibisch aber auch sehr stark bei 
Hauterkrankungen empfohlen. Ausschläge, schlecht heilende 
Wunden, Geschwüre, Furunkel, Abszesse, Ekzeme und Neuro
dermitis werden besonders oft erwähnt. Bereits Paracelsus hatte 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   55 29.06.17   07:41



»  5756  «

Eibisch als Heilmittel bei Abszessen beschrieben und der Kiendler 
empfahl in einer Rezeptur Eibischwurzel, unter anderem mit Küm-
mel und Mastix, für langes Haar.

Ein Schnapsansatz beziehungsweise eine Salbe wird in verschie-
denen Gegenden des Alpenraumes bei Gelenkschwellungen und 
Knochenbrüchen angeraten.

AUS DER FORSCHUNG

Hauptverantwortlich für die Wirkung sind die Schleimstoffe. 
Diese sind in der Wurzel bis zu 35 %, in den Blättern bis zu 10 % 
enthalten. Dementsprechend wirken Zubereitungen aus der Wurzel 
sehr viel stärker reizlindernd auf irritierte Schleimhäute als jene aus 
den Blättern. Für die Schleimstoffe konnte daneben auch ein ent-
zündungshemmender Effekt nachgewiesen werden. Bei Entzün-
dungen im Mundraum wirken Eibischzubereitungen ebenfalls stark 
reizmildernd. Sinnvoll ist auch ein warmer Umschlag aus Eibischtee 
bei Furunkeln, denn er bringt diese leichter zur Reife.

TAGESDOSIERUNG: 3-mal täglich 2 Teelöffel (2 g) der Wurzel bezie-
hungsweise 2 Teelöffel (1,5  g) der getrockneten Blätter. Aus den 
Blättern sollte am besten ein Heißwasserauszug hergestellt werden. 
Die Wurzeln sollten einige Stunden in kaltem Wasser angesetzt und 
vor dem Trinken leicht erwärmt werden. Um hier eine bakterielle 
Kontamination zu vermeiden, muss der Kaltwasserauszug allerdings 
innerhalb weniger Stunden aufgebraucht werden. 
VORSICHT: Keine Einschränkungen bekannt. 
SAMMELZEITPUNKT: Die Blätter werden im Juni, die Wurzeln dage-
gen erst im Oktober gesammelt. 
Eibischwurzeln und -blätter sind auch über Apotheken erhältlich.

Abb.: Die in der Eibischpflanze enthaltenen Schleimstoffe hüllen gereizte Schleimhäute ein 
und lindern somit Hustenreiz und Irritationen des Mund- und Rachenraums.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   56 29.06.17   07:41



»  5756  «

Eibisch als Heilmittel bei Abszessen beschrieben und der Kiendler 
empfahl in einer Rezeptur Eibischwurzel, unter anderem mit Küm-
mel und Mastix, für langes Haar.

Ein Schnapsansatz beziehungsweise eine Salbe wird in verschie-
denen Gegenden des Alpenraumes bei Gelenkschwellungen und 
Knochenbrüchen angeraten.

AUS DER FORSCHUNG

Hauptverantwortlich für die Wirkung sind die Schleimstoffe. 
Diese sind in der Wurzel bis zu 35 %, in den Blättern bis zu 10 % 
enthalten. Dementsprechend wirken Zubereitungen aus der Wurzel 
sehr viel stärker reizlindernd auf irritierte Schleimhäute als jene aus 
den Blättern. Für die Schleimstoffe konnte daneben auch ein ent-
zündungshemmender Effekt nachgewiesen werden. Bei Entzün-
dungen im Mundraum wirken Eibischzubereitungen ebenfalls stark 
reizmildernd. Sinnvoll ist auch ein warmer Umschlag aus Eibischtee 
bei Furunkeln, denn er bringt diese leichter zur Reife.

TAGESDOSIERUNG: 3-mal täglich 2 Teelöffel (2 g) der Wurzel bezie-
hungsweise 2 Teelöffel (1,5  g) der getrockneten Blätter. Aus den 
Blättern sollte am besten ein Heißwasserauszug hergestellt werden. 
Die Wurzeln sollten einige Stunden in kaltem Wasser angesetzt und 
vor dem Trinken leicht erwärmt werden. Um hier eine bakterielle 
Kontamination zu vermeiden, muss der Kaltwasserauszug allerdings 
innerhalb weniger Stunden aufgebraucht werden. 
VORSICHT: Keine Einschränkungen bekannt. 
SAMMELZEITPUNKT: Die Blätter werden im Juni, die Wurzeln dage-
gen erst im Oktober gesammelt. 
Eibischwurzeln und -blätter sind auch über Apotheken erhältlich.

Abb.: Die in der Eibischpflanze enthaltenen Schleimstoffe hüllen gereizte Schleimhäute ein 
und lindern somit Hustenreiz und Irritationen des Mund- und Rachenraums.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   57 29.06.17   07:41



»  5958  «

 ZUM SELBERMACHEN: 

TEEMISCHUNG BEI NEURODERMITIS

ZUTATEN: 40 g Eibischwurzel; 30 g Zinnkraut;  
30 g Storchschnabel. 

ZUBEREITUNG: 2 Esslöffel der Teemischung 15 Minuten in 200 ml 
kochendem Wasser ziehen lassen und anschließend mehrmals täg-
lich warm auf die zu behandelnde Stelle auflegen.

 ZUM SELBERMACHEN: 

EIBISCHSIRUP GEGEN REIZHUSTEN

ZUTATEN: 20 g Eibischwurzel; 20 ml 96%iger Alkohol;  
250 ml Wasser; 250 g Zucker.

ZUBEREITUNG: Die Eibischwurzeln mit dem Alkohol und dem Was-
ser unter mehrmaligem Umrühren einige Stunden ziehen lassen. 
Dann abfiltrieren und die gewonnene Lösung mit dem Zucker ein-
kochen. 
Im Kühlschrank gelagert, ist der Sirup etwa 6 Monate lang haltbar. 
Eibischsirup eignet sich mehrmals täglich teelöffelweise bei trocke-
nem Reizhusten.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   58 29.06.17   07:41



»  5958  «

Holunder
DAS FIEBERMITTEL

SAMBUCUS NIGRA
Auch bekannt unter: Holler, Schwarzholder 

Holunder wird bis heute kultisch verehrt und medizinisch hoch-
geschätzt. Dies hat eine lange Tradition. Bereits in der germanischen 
Mythologie wurde Holunder der Erdgöttin Hel (Holle) zugeordnet. 
Hel, die in Zusammenhang steht mit der durch das Märchen be-
kannteren Frau Holle – in Teilen des Alpenraumes hieß Hel auch 
Perchta –, war die Göttin des Todes, der Wiedergeburt, der Frucht-
barkeit und der Ehe. Der Holunder galt als möglicher Übergang ins 
»Hollenreich« (Unterwelt), das im Christentum zur Hölle umge-
deutet wurde. Der Glauben an Frau Holle ist verschwunden, aber bis 
ins 20. Jahrhundert zog man aus Ehrfurcht und Wertschätzung vor 
diesem Strauch den Hut.

Als vermeintlicher Übergang zur Unterwelt war Holunder natür-
lich für sogenannte Verpfropfungsrituale der Volksmagie, bei wel-
chen eine Krankheit abgegeben bzw. abgestreift werden sollte, prä-
destiniert. Bereits in der Antike war dies offenbar der Fall, beschreibt 
doch Plinius, dass man Masern vertreiben kann, indem man mit ei-
nem Holunderzweig auf die betroffenen Stellen schlägt. So ist es 
nachvollziehbar, dass es auch im Alpenraum derart viele Verpfrop-
fungsrituale mit Holunder gibt.

Als Amulett wurden im oberösterreichischen Alpenvorland Ho-
lunderzweige abwechselnd mit Meerrettichscheiben den Kindern 
als Schutz gegen Fraisen (kindliche Krampfanfälle) um den Hals 
gebunden.

Aber nicht nur in der Volksmagie steht Holunder im Zentrum 
vieler Heilversuche. Bereits im 4.  Jahrhundert vor Christus hatte 
Hippokrates Holunder als Heilmittel beschrieben und auch bei den 
Kräuterkundigen des Mittelalters war dieser beliebt. Hildegard von 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   59 29.06.17   07:41



»  6160  «

Bingen erwähnte beispielsweise die Blätter bei Gelbsucht und die 
Früchte in Wein als erwärmendes Getränk.

Besonders die abführend wirkende Holunderrinde und die Wur-
zel waren beliebte Heilmittel der Säftelehre und dementsprechend 
häufig verwendete Arzneimittel der alpinen Bauerndoktoren. Fri-
sche Blätter gelten als Insektenvertreibungsmittel, weshalb die Tiere 
mit den Blättern eingerieben werden, damit diese vor Bremsen si-
cher sind. Im Kärntner Nockgebiet steckte man sich Holunderblü-
ten an den Hut, um Fliegen zu vertreiben. Und als Abkochung hel-
fen diese auch als Insektenschutzmittel im Garten.

ALPINE VOLKSMEDIZIN

Holunder ist bis heute eines der wichtigsten Heilmittel der alpi-
nen Volksmedizin, wobei von den Wurzeln bis zur Blüte alles ver-
wendet wird. Schon der bayrische Volkskundler Max Höfler be-
schrieb Holunder als »die lebendige Hausapotheke des deutschen 
Einödbauern«.

Das Hauptanwendungsgebiet des Holunders liegt im Bereich der 
Atemwege und der Fiebersenkung. Ein Tee aus den Blüten oder der 
Saft aus den Früchten wird bei Fieber, Husten, Keuchhusten, Bron-
chitis, Heiserkeit, Halsschmerzen, Angina, Schnupfen, Erkältung 
und Grippe empfohlen. Besonders der Holunderblütentee gilt als 
schweißtreibend. Äußerlich werden vor allem die Blätter als Um-
schlag oder als Salbe bei Verbrennungen, Wunden, Hautausschlag, 
Geschwüren, Sonnenbrand, Venenentzündung, Abszessen und bei 
Ekzemen aufgetragen. Im Salzburger Flachgau wird auch die Abko-
chung der Rinde als Sitzbad bei Hämorrhoiden angeraten. 

Abb.: Die Volksheilkunde verwendet jeden Pflanzenteil des Holunders zu Heilzwecken. 
Besonders geschätzt werden die Blüten wegen ihrer schweißtreibenden und fiebersenkenden 
Wirkung. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   60 29.06.17   07:41



»  6160  «

Bingen erwähnte beispielsweise die Blätter bei Gelbsucht und die 
Früchte in Wein als erwärmendes Getränk.

Besonders die abführend wirkende Holunderrinde und die Wur-
zel waren beliebte Heilmittel der Säftelehre und dementsprechend 
häufig verwendete Arzneimittel der alpinen Bauerndoktoren. Fri-
sche Blätter gelten als Insektenvertreibungsmittel, weshalb die Tiere 
mit den Blättern eingerieben werden, damit diese vor Bremsen si-
cher sind. Im Kärntner Nockgebiet steckte man sich Holunderblü-
ten an den Hut, um Fliegen zu vertreiben. Und als Abkochung hel-
fen diese auch als Insektenschutzmittel im Garten.

ALPINE VOLKSMEDIZIN

Holunder ist bis heute eines der wichtigsten Heilmittel der alpi-
nen Volksmedizin, wobei von den Wurzeln bis zur Blüte alles ver-
wendet wird. Schon der bayrische Volkskundler Max Höfler be-
schrieb Holunder als »die lebendige Hausapotheke des deutschen 
Einödbauern«.

Das Hauptanwendungsgebiet des Holunders liegt im Bereich der 
Atemwege und der Fiebersenkung. Ein Tee aus den Blüten oder der 
Saft aus den Früchten wird bei Fieber, Husten, Keuchhusten, Bron-
chitis, Heiserkeit, Halsschmerzen, Angina, Schnupfen, Erkältung 
und Grippe empfohlen. Besonders der Holunderblütentee gilt als 
schweißtreibend. Äußerlich werden vor allem die Blätter als Um-
schlag oder als Salbe bei Verbrennungen, Wunden, Hautausschlag, 
Geschwüren, Sonnenbrand, Venenentzündung, Abszessen und bei 
Ekzemen aufgetragen. Im Salzburger Flachgau wird auch die Abko-
chung der Rinde als Sitzbad bei Hämorrhoiden angeraten. 

Abb.: Die Volksheilkunde verwendet jeden Pflanzenteil des Holunders zu Heilzwecken. 
Besonders geschätzt werden die Blüten wegen ihrer schweißtreibenden und fiebersenkenden 
Wirkung. 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   61 29.06.17   07:41



»  6362  «

Die Blätter werden in der Volksheilkunde, wie bereits bei Dios-
kurides beschrieben, bei Rheuma, Prellungen, Verstauchungen und 
vor allem bei Kopfschmerzen aufgelegt. Bei Bandscheibenleiden 
werden diese in Südtirol als warmer Umschlag empfohlen.

Die Früchte und das daraus mit Zucker hergestellte Gelee gelten 
innerlich genossen als nützlich bei Gelbsucht, Verstopfung und – 
wie auch bei den Ragginern beschrieben – bei Würmern. Die ge-
trockneten Früchte werden bei Durchfall empfohlen. Die Rinde gilt 
bis heute als Abführmittel und wird bei Verstopfung gekaut. Auch 
der Wurzel wird eine abführende Wirkung nachgesagt.

AUS DER FORSCHUNG

In der Pflanzenheilkunde werden vor allem die Blüten bei fieber-
haften Erkrankungen und zur Schweißtreibung verwendet. Holun-
derblüten enthalten als relevante Inhaltsstoffe Flavonoide, Hydroxy-
zimtsäurederivate, Schleimstoffe, ätherisches Öl und Gerbstoffe. 
Vor allem die Flavonoide und die Hydroxyzimtsäurederivate dürf-
ten für die seit Jahrtausenden beschriebene Anwendung bei Erkäl-
tungen verantwortlich sein. Man geht davon aus, dass durch Holun-
derblüten die Erregbarkeit der Schweißdrüsen erhöht wird und dies 
bei gleichzeitiger Bettruhe zur Senkung des Fiebers beiträgt. Ho-
lunderblüten wirken zudem schleimlösend, weshalb deren Verwen-
dung bei Husten nützlich sein kann. Es gibt auch Hinweise, dass die 
Blüten abwehrkräftesteigernd wirken. Somit scheinen die in der 
Volksheilkunde genannten Anwendungen bei Atemwegserkran-
kungen als durchaus sinnvoll. Wegen der sehr guten Verträglichkeit 
eignet sich der Holunderblütentee auch bei Erkältungskrankheiten 
bei Kindern.

Die Holunderbeeren enthalten Flavonoidglykoside, Anthocyane 
und Vitamine (z. B. Vitamin C). Die für die rote Färbung verant-
wortlichen Anthocyane wirken antioxidativ, entfalten also zellschüt-
zende Effekte, indem Radikale abgefangen werden.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   62 29.06.17   07:41



»  6362  «

In der Holunderrinde und in der Wurzel sind es die Glykoside, 
die abführend wirken. Aufgrund besser verträglicher Alternativen 
gilt die Anwendung der Rinde und der Wurzel bei Verstopfung 
heutzutage jedoch als nicht mehr empfehlenswert. Bisher fehlen 
Untersuchungen, inwieweit Holunderblätter – wie bereits seit mehr 
als 2.000 Jahren beschrieben – äußerlich schmerzstillend wirken.

TAGESDOSIERUNG: 4- bis 6-mal täglich 2 Teelöffel (2 g) der ge-
trockneten Blüten oder 1 Teelöffel (1,5 g) der getrockneten Früchte 
pro Tasse als Tee. 
VORSICHT: Frische Früchte können Übelkeit, Erbrechen und Durch-
fall verursachen. 
SAMMELZEITPUNKT: Die Blütenstände werden von Mai bis Juli ge-
sammelt. Die vollreifen Früchte werden von August bis September 
gesammelt.
Holunderblüten und -früchte sind auch über Apotheken erhältlich.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   63 29.06.17   07:41



»  6564  «

 ZUM SELBERMACHEN: 

FIEBERSENKENDER TEE

ZUTATEN: 40 g Holunderblüten; 40 g Lindenblüten;  
20 g Mädesüßblüten. 

ZUBEREITUNG: 3- bis 4-mal täglich eine Tasse Tee trinken. Pro Tasse  
1 Esslöffel der Teemischung verwenden. Hilft bei fieberhaften Er- 
kältungskrankheiten.

 ZUM SELBERMACHEN: 

HOLUNDERBEERSIRUP BEI ERKÄLTUNG

ZUTATEN: 2 kg frische Holunderbeeren; 1 l Wasser; 1,5 kg Zucker; 
1 Vanilleschote. 

ZUBEREITUNG: Die Früchte von den Dolden ablösen und waschen. 
Mit der Vanilleschote in einen Topf geben, die Früchte etwas zerdrü-
cken, das Wasser hinzugeben und das Ganze 20 Minuten leicht auf-
kochen lassen. Dann die gewonnene Lösung durch ein Tuch abfiltrie-
ren – Achtung, die Lösung ist stark färbend –, den Zucker hinzugeben 
und nochmals kurz aufkochen, bis sich der Zucker vollständig gelöst 
hat. Den gewonnenen Sirup noch heiß in Flaschen abfüllen und an 
einem kühlen, dunklen Ort lagern. 
Der Sirup ist 6 Monate haltbar und eignet sich warm getrunken be-
sonders in der kalten Jahreszeit zur Vorbeugung und Behandlung 
von Erkältungskrankheiten.

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   64 29.06.17   07:41



»  239

ÜBER DEN AUTOR

Arnold Achmüller wurde 1982 in Bruneck geboren und ist seit 
Abschluss seines Pharmaziestudiums als Apotheker in Wien tätig. 
Parallel dazu beschäftigt er sich seit Jahren mit der alpinen Kräuter-
kunde und mit alten Heilverfahren. Er hat an der Medikamentenda-
tenbank für das Gesundheitsbuch Gesundheit aktiv. Was wirklich hilft 
mitgearbeitet, ist Fachschulreferent zum Thema Wildkräuter und 
Wildgemüse, organisiert Workshops und Kräuterwanderungen und 
betreibt einen Blog über Heilpflanzen und deren Anwendung.
www.krautundwurzel.com 

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   238 29.06.17   07:42



»  239

BÜCHER DES AUTORS

Achmüller, Arnold: Teufelskraut, Bauchwehblüml, Wurmtod. Das 
Kräuterwissen Südtirols. Mythologie, Volksmedizin und wissenschaftli-
che Erkenntnisse. Edition Raetia. Bozen 2012

Achmüller, Arnold: Wickel, Salben und Tinkturen. Das Kräuterwis-
sen der Bauerndoktoren in den Alpen. Edition Raetia. Bozen 2015

BI_978-3-426-65818-5_s001-240.indd   239 29.06.17   07:42


